La Costituzione come “meta-etica” pubblica laica:
la felice risposta del Diritto costituzionale
alla questione dell’inter-culturalismo’

Antonino Spadaro™

Sommario: 1. Premessa.- 2. Costituzione e costituzionalismo.- 3. Costituzio-
nalismo come “amore dei lontani” nello spazio e nel tempo.- 4. La Costitu-
zione come “meta-etica laica” inclusiva e il paradosso di Bockenforde.- 5.
La Costituzione come “atto” (puntuale nel tempo), ma soprattutto come
“processo storico™: dal testo al meta-testo costituzionale.- 6. Le tre vie del-
lo Stato costituzionale di fronte ai “lontani per cultura”: a) Pappiattimento
culturale o assimilazionismo; b) il multi-culturalismo o separazionismo; c)
Pinter-culturalismo o integrazionismo.- 7. Brevi conclusioni.

1. Premessa

Provero ad esprimere in forma deliberatamente sintetica e solo per
grandi linee il mio punto di vista su Costituzione e interculturalismo, ter-
mine/concetto quest’ultimo che usero da subito (per una definizione piu
puntuale rinvio al § 6). Il tema — affascinante, ma complesso e inevitabil-
mente interdisciplinare — richiederebbe numerosi approfondimenti piu
di dettaglio su singoli aspetti qui solo accennati, approfondimenti della
cui assenza mi scuso e per i quali devo (forse comodamente ma necessa-
riamente) rinviare a miei diversi lavori precedenti'.

* Testo inedito, ma destinato anche agli Scritti in memoria di Gladio Gemma, che ripren-
de una mia relazione tenuta al convegno su “Lapproccio interculturale all'immigrazione
fra declinazioni dell'uguaglianza e strategie educative” (Universita degli studi Mediter-
ranea, Reggio Calabria, 19-11-2021)

** Professore ordinario di Diritto costituzionale, Universita Mediterranea di Reggio Ca-
labria (spadaro@unirec.it)

! Per gli approfondimenti necessari ed una migliore comprensione degli orientamenti
qui espressi si rinvia, fra gli altri, ai seguenti lavori: Contributo per una teoria della Co-
stituzione, 1, Fra democrazia relativista e assolutismo etico, Milano Giuffre, 1994; Dalla
Costituzione come “atto” (puntuale nel tempo) alla Costituzione come “processo” (storico).
Ovvero della continua evoluzione del parametro costituzionale attraverso i giudizi di costi-
tuzionalitd, in Quad. cost., 1.3/1998, 343 ss.; La Carta europea dei diritti tra identita e di-
versita e fra tradizione e secolarizzazione, in Dir. pubbl. comp. ed europ., I1/2001, 621 ss.;
Dai diritti “individuali” ai doveri “globali”. La giustizia distributiva internazionale nelleta

11



La tesi di fondo che qui, come altrove, si & cercato di sostenere ¢ che
purtroppo non ogni diritto, non ogni tipo di diritto, o se si preferisce
di ordinamento giuridico, ¢ compatibile con I'interculturalismo. Infatti,
soltanto il diritto costituzionale — ossia il diritto fondato sulla corrente di
pensiero comunemente definita “costituzionalismo” — ha permesso, per-
mette e speriamo permettera all'interculturalismo di diventare la chiave
di volta della nostra convivenza futura nei prossimi anni, anzi decenni.

2. Costituzione e costituzionalismo

Dal mio punto di vista, il concetto di (e la parola) Costituzione non
coincide con la semplice struttura giuridica fondamentale di uno Stato
o con l'assetto fondamentale di un ordinamento, struttura e assetto che
ovviamente sono presenti sempre, anche negli ordinamenti autoritari/
totalitari. Nonostante residuino ancora teorie diverse, ormai ¢ comune-

della globalizzazione, Soveria Mannelli (CZ), Rubbettino, 2005; voce Costituzionalismo,
per Enciclopedia filosofica, vol. 11, Milano Bompiani 2006, 2369 s.; Liberta di coscien-
za e laicita nello Stato costituzionale (sulle radici “religiose” dello Stato “laico”), Torino
Giappichelli 2008; Lamore dei lontani: universalita e intergenerazionalita dei diritti fon-
damentali fra ragionevolezza e globalizzazione, in AA.V'V., Un diritto per il futuro. Teorie
e modelli dello sviluppo sostenibile e della responsabilita intergenerazionale, a cura di R.
Bifulco - A. D’Aloia, Jovene, Napoli 2008, 71 ss., nonche in Dir. soc. n.2/2008, 23 ss.; La
sentenza “Lautsi” sul Crocefisso: summum jus summa iniuria? (Nota a Corte europea
dei diritti dell'uomo. Sentenza 3 novembre 2009, Affaire Lautsi c. Italie, ric. 3014/06),
in Dir. pubbl. comp. e comun., 1/2010, 198 ss.; I “due” volti del costituzionalismo di fronte
al principio di auto-determinazione, in Pol. dir., n. 3/2014, 403 ss. [e, in spagnolo, in
Revista de Derecho Politico, n. 92/2015, 27ss.], nonché in AA.VV., Scritti in onore di
Gaetano Silvestri, Vol. 111, Torino Giappichelli, 2016, 2296 ss.; La ‘cultura costituzionale”
sottesa alla Carta dei diritti dell' Unione europea, fra modelli di riferimento e innovazioni
giuridiche, in AA.VV., Metamorfosi della cittadinanza e diritti degli stranieri, a cura di
C. Panzera, A. Rauti, C. Salazar e A. Spadaro, Napoli ES 2016, 473 ss., nonché - in editio
minor — in DPCE n. 2/2016, 293 ss.; Edifici di culto e inter-culturalita (il caso spagnolo
della Moschea - Cattedrale di Cordova), in www.statoechiese.it, n. 19/2017 (29.05.2017),
1 ss. [e, in lingua spagnola, in Revista Europea de Derechos Fundamentales (REDF), n.
30/2017,19 ss.]; Dalla “democrazia costituzionale”, alla “democrazia a maggioranza po-
pulista/sovranista” alla “democrazia illiberale”, fino alla.... “democratura”, in Rivista di
Diritto Pubblico Comparato ed Europeo, (DPCE) online, n. 3/2020, 3875 ss.; Rileggendo
E.-W.Bockenforde su potere costituente e interpretazione costituzionale, in Federalismi.it,
n.16/2021 (30 giugno 2021), 208 ss.

12



mente assodato che il concetto di Costituzione non sia assiologicamente
neutro, ma invece assiologicamente pregnante. Del resto, gia I'art. 16 della
Déclaration des Droits de 'Homme et du Citoyen del 1789, com? noto,
recita: «Toute société dans laquelle la garantie des droits nest pas assurée,
ni la séparation des pouvoirs déterminée, n'a point de Constitution». Cid
significa che una Costituzione, per potersi definire realmente tale, deve
ispirarsi ai valori del costituzionalismo, di cui appunto - pur semplifican-
do molto - “separazione dei poteri” e “diritti fondamentali” sono conte-
nuti indispensabili.

La domanda, a questo punto, & unaltra: essenzialmente cose il costitu-
zionalismo (senza negare che comunque ne esistono varianti o sottospe-
cie: andino, latino, continentale, anglosassone...)? Molto sinteticamente,
cosi mi esprimevo/definivo, qualche anno fa, nella voce “costituziona-
lismo” dell’Enciclopedia filosofica Bompiani: «una corrente di pensiero
filosofico-giuridica [...] che - a partire dal XVII secolo - lotta per affer-
mare i principi liberaldemocratici attraverso la redazione di carte costi-
tuzionali [...Esso...] ha il merito aver reso evidente che la Costituzione
[...¢...] espressione di un ordine giuridico politicamente pregnante, in
cui il potere ¢ sempre giuridicamente limitato e controllato, grazie a un
delicato equilibrio fondato su un complesso sistema di “pesi e contrappe-
si” [...avendo come obiettivo...] la difesa dei principi della liberaldemo-
crazia — e della dignita della persona umana - dai rischi di involuzioni
autoritarie e dalle ricorrenti tentazioni delle manipolazioni totalitarie e
dei fondamentalismi».

Insomma, prima del costituzionalismo, il diritto era uno strumento
(sostanzialmente oppressivo) del potere. Dopo il costituzionalismo, il
diritto & invece uno strumento di limitazione del potere, di qualunque
potere, anche popolare. Per questi motivi, non va idolatrato il concetto di
“popolo” e non va esasperata la c.d. “ideologia democratica’, in quanto la
democrazia — per quanto indispensabile — ¢ sempre e soltanto un “mez-
zo” finalizzato a piu alte finalita etico-politiche®. Dal punto di vista del

2 Cfr. G. GEMMA, Popolo: Moltitudine che non esiste come soggetto politico, in Rassegna
parlamentare, fasc. 1,2018, pp. 85 ss. e Ip., La democrazia non é un fine, ma un mezzo per
superiori fini etico-sociali, in Consulta OnLine, Liber amicorum per Pasquale Costanzo, 9
dicembre 2019, pp. 1 ss. Contra, ma con argomentazioni che mi sembrano assai deboli:
A. RUGGERT, Il popolo: soggetto politico inesistente? (dialogando con Gladio Gemma su
una questione di cruciale rilievo teorico), in Oss. sulle fonti, n.2/2022, 111 ss.

13



costituzionalismo, quel che conta non ¢ la semplice democrazia, intesa
quale mera procedura maggioritaria, ma la “democrazia costituzionale”
Chi scrive addirittura ha pit volte sostenuto che persino la stessa Co-
stituzione, che costituisce limite al principio di sovranita popolare, ¢ un
semplice “mezzo” rispetto al vero fine ultimo dello Stato costituzionale:
P'uomo. Del resto, «il sabato ¢ stato fatto per l'uomo e non 'nomo per il
sabato» (Mc 2, 27-28). Negli ordinamenti costituzionali, infatti, il fine
viene indicato, esplicitamente o implicitamente, nella “dignita della per-
sona umana’, idea che a sua volta, in ultima analisi, puo essere essenzial-
mente condensata nella “liberta di coscienza” del singolo. Bisogna rico-
noscere che quest'ultimo concetto — per quanto attraversi tutte le culture,
religioni ed antropologie — ¢ tipicamente occidentale.

Non ¢ un caso che il diritto costituzionale contemporaneo nasca in
Occidente e sia espressione di una precisa Weltanschauung liberale e cri-
stiana, ma proprio per questa sua primigenia connotazione (di profondo
rispetto della coscienza di ciascuno) non ¢, non vuole e non puo essere
euro-centrico e statico, ma anzi — in deroga alla tesi del carattere inevita-
bile del conflitto fra civilta — proprio per la sua natura aperta e intrinseca-
mente inclusiva e pluralista, schiude il modello di organizzazione giuri-
dico-politica occidentale ad altre civilta e ad altre culture. Naturalmente
questoperazione di estensione inclusiva non sempre riesce e raramente
riesce in modo perfetto, ma & certo che solo il costituzionalismo la rende
possibile.

3. Costituzionalismo come “amore dei lontani” nello spazio e nel
tempo

Le ragioni che spiegano il carattere realmente e solidamente univer-
sale del costituzionalismo risiedono nel fatto che esso sia caratterizzato
da una componente solidaristica — melius: profondamente altruistica ed
eterocentrica (in qualche mio lavoro richiamo i comportamenti supere-
rogatori e dunque la filosofia del dono) - che potremmo definire, con le
parole del compianto filosofo del diritto reggino Domenico Farias, lamo-
re dei lontani, nello spazio e nel tempo. Capiremmo ben poco del costi-
tuzionalismo, quale fenomeno giuridico-politico contemporaneo, senza
“l'amore dei lontani nel tempo e nello spazio”

Chi sono i lontani nello “spazio”? I non cittadini e infatti per il diritto

14



costituzionale i diritti umani sono universali (per esempio, anche un im-
migrato, pure irregolare, ha diritto alla tutela della salute).

Chi sono i lontani nel “tempo”? Le generazioni future, sicché per il
diritto costituzionale i diritti umani (per esempio il diritto all'acqua e ad
un ambiente salubre) vanno sempre salvaguardati e conservati non solo
per le generazioni presenti, ma anche per quelli che verranno e che al
momento nemmeno esistono, le c.d. generazioni future, le cui “aspettati-
ve” dal 2022 finalmente anche la Costituzione italiana riconosce in modo
esplicito nel novellato art. 9: « [La Repubblica] tutela 'ambiente, la bio-
diversita e gli ecosistemi, anche nell'interesse delle future generazioni. La
legge dello Stato disciplina i modi e le forme di tutela degli animali».

V¢ dunque - quale fattore essenziale e fondante del costituzionalismo
contemporaneo — una intrinseca componente etero-centrica, altruistica
e largamente inclusiva ('amore dei lontani, ossia — a ben vedere — dei
diversi, di tutti i diversi) che ne fa il “brodo di cultura” di ogni autentico
approccio interculturale.

Il fenomeno della cura e dell’attenzione verso il lontano/diverso non
rimette in discussione radicalmente I'identita storico-culturale degli or-
dinamenti dei singoli Paesi, ma rende possibile I'“incontro fra le cultu-
re”. Questi “incontri” non sono facili e gli esiti connessi mai scontati, ma
come gia detto solo il costituzionalismo li rende materialmente pratica-
bili, permettendo relazioni non violente fra culture diverse, relazioni che
invece - al di fuori di quel tipo di ordinamento - purtroppo sarebbero
tendenzialmente e pregiudizialmente non solo dialettiche, ma pericolosa-
mente conflittuali. E cio che vale “all'interno” di un ordinamento costitu-
zionale si riverbera positivamente anche allesterno: per quanto residuino
conflitti (politici, economici, ecc.), € noto che storicamente mai due Stati
costituzionali si sono mossi guerra. In breve: grazie al costituzionalismo
il dialogo con I'altro — minoranza culturale o Stato che sia — tende a pre-
valere sull'idea primitiva dell'affermazione sic et simpliciter di un’identita
(culturale e/o statuale). E appena il caso di segnalare che questo tipo di
regime politico ha ben poco a che fare che le categorie del politico (ami-
co/nemico) e con l'idea di Costituzione (identita politica di un popolo) di
schmittiana memoria.

15



4. La Costituzione come “meta-etica laica” inclusiva e il paradosso di
Bockenforde

1l diritto, qualunque diritto, presuppone sempre unetica, la cui tra-
duzione giuridica la rende obbligatoria per tutti. In questa prospettiva,
esiste un’etica costituzionale, che & appunto liberaldemocratica e perso-
nalista e costituisce I'etica pubblica, da non confondere con le numerose
e coesistenti altre etiche individuali e collettive. Questetica costituzionale
presenta tre caratteristiche particolari e qualificanti:

1) pur non essendo una mera etica procedimentale, o vuota, € comun-
que una semplice meta-etica o etica generale di “secondo livello”,
limitandosi a fissare solo alcuni valori minimi essenziali - tradotti
in principi giuridici - che rendono possibile, da parte dei conso-
ciati, 'adesione a tutte le altre etiche individuali e collettive (purche
naturalmente non siano in contrasto con la ricordata meta-etica
generale o comune, che non a caso G. Jellinek chiamava das Ethi-
sche Minimum);

2) per quanto appena detto, essa ¢ anche unetica pubblica, ossia puo e
deve valere “per tutti” (dunque, a differenza delle altre individuali o
di gruppo, ¢ l'unica vincolante per tutti i consociati);

3) & un’etica laica, perché — pur risentendo certo di un pensiero ide-
ologico (non solo illuminista, ma anche religioso) occidentale - al-
meno formalmente non sposa un pensiero politico o una religione
particolari.

In questo senso, ogni Costituzione liberaldemocratica e personalista,
in ogni parte del mondo, ¢ un “compromesso” fra etiche sociali, genero-
so e altissimo, ma sempre “compromesso”, fra etiche diverse e quindi fra
diverse concezioni del mondo. Il caso italiano ¢, anzi, esemplare di questa
fusione laica di almeno tre etiche. Com’¢ noto, nel contesto italiano: pen-
siero liberale, personalismo cristiano e solidarismo socialista.

Senza conoscere bene queste “radici” difficilmente si potra compren-
dere il senso e la portata di una Carta costituzionale. In merito, un grande
giurista tedesco, Ernst-Wolfang Bockenforde, nel 1967 fa unaffermazio-
ne — che costituisce il celebre paradosso che da lui prende il nome - se-
condo cui «Lo Stato liberale secolarizzato [ossia appunto lo Stato costi-
tuzionale laico] vive di presupposti etici [e implicitamente religiosi] che
non ¢ in grado di garantire». I «presupposti» etici di cui lui parla sono
appunto quelli del “compromesso costituzionale” cui accennavo. Questo

16



compromesso, in Italia esistente dal 1948, genera una nuova etica — ap-
punto una meta-etica - che ¢ il frutto sofferto di un equilibrio fra diverse
etiche che si sono felicemente incontrate, nel caso italiano dopo una nota
e sanguinosa guerra civile contro i nazi-fascisti (Resistenza). Per questo
la Costituzione italiana & anti-fascista e non potra mai essere a-fascista.
Ma solo il corso della storia ci puo dire se davvero la nuova etica comune
cui si € accennato esiste davvero, ossia se, e in che misura, & divenuta con-
solidato patrimonio comune, e quindi se & ancora reale, vivente, positiva.

Se le cose stanno cosi — almeno stanno cosi dal mio punto di vista - sia
se ci troviamo di fronte a una c.d. Costituzione-bilancio (che attesta e con-
solida un processo storico), sia nel caso, invece e “a maggior ragione”, di
una Costituzione-programma (che guarda a un futuro comune da costru-
ire) — puo forse essere riduttivo parlare in senso cronologico di «presup-
posti» necessari per lesistenza dello Stato liberale secolarizzato. Infatti,
la cultura giuridico-politica — o etica pubblica costituzionale - in parte
certo e pre-esistente al testo costituzionale, in parte invece si forma e si
costruisce quotidianamente, ossia successivamente, nel corso del tempo,
proprio grazie all'inveramento del testo costituzionale nelle diverse co-
munita culturali che fanno concretamente il tessuto sociale di un Paese.

Mi sembra dunque corretto anche il punto di vista di un altro grande
giurista tedesco, Peter Hiberle, che, richiamando «la societa aperta de-
gli interpreti della Costituzione», ricorda come «lo Stato costituzionale
puo e anzi deve contribuire ai presupposti spirituali sui quali si fondax.
Dunque, quotidianamente futti — cittadini e non cittadini che vivono sul
territorio dello Stato (anche profughi, immigrati, apolidi, ecc.) - devono
essere formati ed educati a questetica, che largamente esiste, ma che in
parte devono pure costruire “insieme”. E cio vale, a maggior ragione, in
societa ormai pluri-culturali, pluri-religiose e pluri-etniche quali sono le
attuali.

Mi soffermo ancora sull’Italia, esempio a noi pil vicino. In merito, du-
bito che nel 1946-48 — gli anni dell’Assemblea costituente - al di la di un
comune ma generico rifiuto della dittatura fascista, esistessero veramen-
te i “presupposti” di cui parla Bockenférde: le divisioni ideologiche (per
esempio fra cattolici e comunisti) erano abissali. Ma proprio quei “pre-
supposti’, che solo formalmente venivano riconosciuti nella nostra Carta
fondamentale nel 1948, forse solo oggi, a pit1 di 70 anni di distanza, sono
diventati effettivamente e sostanzialmente patrimonio comune. Credo
per esempio che oggi, non nel 1948, ben poche siano le persone legate

17



al fascismo storico e al comunismo stalinista e cosi ben poche persone
neghino il diritto di non essere discriminati per “tendenza sessuale’, cosa
forse impensabile nel 1948. Poi naturalmente si puo discutere sul modo,
ossia sulle forme (v. il caso delle divergenze sul controverso ddl c.d. Zan),
per evitare la discriminazione dei diversi, non solo per tendenza sessuale,
ma per etnia, per cultura, per religione, per colore della pelle, ecc. For-
se il diffuso riconoscimento del c.d. “diritto anti-discriminatorio” non &
sufficiente a dar vita ad una reale contaminazione inter-culturale - visto
che non riesce, da solo, a realizzare processi di integrazione stabili - ma &
almeno un primo importante passo verso questobiettivo.

Insomma - fermo restando che ci sono, e ci saranno sempre, aggres-
sive e rumorose minoranze razziste, eversive, xenofobe e anti-sistema
— i valori e principi delloriginario “compromesso costituente” (che ar-
monizzava il pensiero liberale, il personalismo cristiano e il solidarismo
socialista) sono stati realmente accolti, psicologicamente percepiti e, per
dir cosi “metabolizzati’, dallopinione pubblica del nostro Paese, solo
lentamente, solo gradualmente, nel corso dei decenni, di generazione in
generazione. Non solo: tali valori si sono maturati/perfezionati e signifi-
cativamente “implementati” negli anni. In breve, i pitt di 70 anni trascorsi
hanno largamente ridotto le differenze ideologiche, gli abissi di cui parla-
vo (purtroppo qualche volta mettendo in discussione non solo le ideolo-
gie ma anche gli ideali). Questa sorta di “decantazione” nel tempo ha reso
possibile la formazione di una cultura, di un linguaggio, di un sistema di
valori minimo “comune”. Proprio tale sistema costituisce (piu che la Co-
stituzione ideale/materiale, come erroneamente si dice) la Costituzione
reale-vivente: una meta-etica laica fondata sui valori “storici” essenziali
del costituzionalismo, ma che si & formata “nel corso del tempo”.

5. La Costituzione come “atto” (puntuale nel tempo), ma soprattutto
come “processo storico”: dal testo al meta-testo costituzionale

La formazione di idem sentire comune ¢ stata possibile perché — come
dico da molto tempo - il diritto costituzionale, dunque la Costituzione,
non ¢ un semplice atto puntuale nel tempo, un mero documento, il pezzo
di carta entrato in vigore del 1948 e ammuffito nel corso degli anni, ma
un processo storico.

Usando le categorie — prese a prestito dalla semiotica, a me piu gradite

18



e altrove approfondite — proprio per interpretare la Costituzione, inte-
sa come “processo storico’, occorre tener conto del pre-testo (meta-etica
pubblica laica), di un testo (la Carta), del con-testo (storico) per giungere,
quando serve, anche a un meta-testo (dovuto appunto al lavoro ermeneu-
tico degli operatori pratici del diritto, Corte costituzionale in primis, che
contribuiscono a formare/aggiornare/integrare letica pubblica).

Alla base di questo processo storico, come si ricordava, ce il ricono-
scimento della liberta di coscienza di ogni individuo: ¢ un concetto si-
curamente complesso ma che non va confuso con il solipsismo e I'ar-
bitrio individualistico (ossia la mera auto-determinazione). La liberta di
coscienza - altro elemento fondativo e caratterizzante del costituziona-
lismo — richiama invece il personalismo, ossia la capacita di relazionar-
si fra i consociati anche attraverso soggetti intermedi, le c.d. formazioni
sociali (richiamate nellart. 2 Cost.), in cui si realizza il pieno sviluppo
della persona umana (in questo caso emerge anche il principio di auto-li-
mitazione). Si noti che i consociati, da soli o collettivamente considerati
attraverso le formazioni sociali, sono inevitabilmente diversi per cultura,
religione, etnia, stato sociale (come segnala l'art. 3 della nostra Carta). Per
questo la Costituzione laica ¢ normativa e “vincolante” assiologicamente,
ma anche “aperta’, come del resto aperta e pluralista deve essere la so-
cieta liberale che popperianamente ogni vero ordinamento costituzionale
aspira a costruire.

Insomma - per ritornare ai presupposti dello Stato liberale di cui parla
Bockenforde nel suo paradosso — ¢ vero che tali presupposti non sono
creati, né sufficientemente garantibili, dallo Stato stesso, ma cio che in
parte precede il testo (pre-testo: etica pubblica) deve inverarsi e realizzarsi
anche successivamente, nel corso tempo, dando vita alla Costituzione re-
ale/vivente (meta-testo).

Dal mio punto di vista, lermeneutica costituzionale & costruita pro-
prio su questo paradosso: per conservare i valori culturali e spirituali pre-
cedenti al testo (pre-testo), e che sono alla base del testo, bisogna necessa-
riamente aggiornare il testo stesso (basti pensare, per esempio, all'art 21
sulla liberta di manifestazione del pensiero, oggi incomprensibile senza
espanderne ermeneuticamente la portata a internet, che pure nel 1948
non esisteva). Cio ¢ possibile proprio per la naturale c.d. “eccedenza as-
siologica” dei principi costituzionali (di cui parlava Emilio Betti), che
permette di espanderne la portata giuridico-normativa. Dunque, se si
vuole davvero conservare lessenziale, bisogna saper cambiare e non poco.

19



Senza dimenticare, alloccorrenza, il potere di revisione del legislatore co-
stituzionale, soltanto un’interpretazione “evolutiva” della Costituzione ne
puo permettere leffettiva “conservazione” nel tempo e, a mio avviso, nes-
suno pit1 e meglio dei giudici - che devono risolvere problemi legati a casi
di vita concreti e imprevisti (e talora imprevedibili) — puo essere adatto a
svolgere questo compito.

In effetti — ai fini della formazione, e del mantenimento, di una so-
cieta interculturale — & essenziale proprio la funzione dell'interpretazione
costituzionale. Nel quadro dei tre principali approcci ermeneutici possi-
bili (nettamente cognitivista, moderatamente cognitivista, dichiaratamente
scettico), considero il costituzionalismo una forma di “positivismo illumi-
nato”, compatibile con il “cognitivismo moderato”: per esso, I'interpreta-
zione giuridica & ora un fenomeno dichiarativo/conoscitivo, ora invece un
fenomeno costitutivo/valutativo. Proprio questa ragionevole via interme-
dia dovrebbe permettere ai tribunali costituzionali di garantire la perenne
attualitd delle Carte, adattandone la portata — di volta in volta e quando
possibile - al contesto storico, senza pero snaturarne i principi fondamen-
tali. In questo senso, quasi sempre la funzione suppletivo-creativa delle
Corti costituzionali costituisce (direbbe Gateano Silvestri) una felix culpa
che permette 'apertura e/o aggiornamento del testo della Carta agli “altri’,
ai “lontani”, ai “diversi’, alle “altre” culture, senza che, per questo, i tribu-
nali costituzionali diventino automaticamente degli Uberparlamente e le
Costituzioni scritte si riducano a vaghe dichiarazioni astratte.

In conclusione, l'interpretazione costituzionale non puo che essere di-
screzionale almeno per le parti indeterminate delle Carte, ma certo non
pud mai diventare arbitraria, degenerando nel c.d. diritto libero (freie
Recht). Infatti, proprio il rifiuto del diritto libero, e quindi il riconosci-
mento dell'intangibilita dei c.d. principi fondamentali e diritti inviolabili
(c.d. “nucleo duro costituzionale” universale), impedisce al costituziona-
lismo di scadere a una corrente di pensiero meramente relativista/nichi-
lista. Del resto, un ordinamento giuridico, per semplici ragioni logiche,
puo esistere solo se esistono dei punti fermi, dei limiti da non superare,
dei valori fondanti da rispettare, pena lo sgretolamento sociale: passan-
do dalla sfera giuridica alla sfera sociologica, gia Karl Popper ricordava
acutamente che «una societa tollerante non puo tollerare gli intolleranti».

In breve: il rispetto sincero dell'interculturalismo e l'autentico amore
dei lontani non equivale, non puo equivalere, ad accettazione passiva de-
gli intolleranti.

20



6. Le trevie dello Stato costituzionale di fronte ai “lontani per cultura”:
a) lappiattimento culturale o assimilazionismo; b) il multi-cultura-
lismo o separazionismo; c) I'inter-culturalismo o integrazionismo

Qui giunti - dopo questo veloce exursus di teoria generale dello Stato
e della Costituzione - bisogna riconoscere che le forme e i modi con cui
i valori dello Stato costituzionale contemporaneo possono inverarsi con-
cretamente nelle attuali societa multiculturali sono numerosi. Non a caso
esistono diversi modelli di Stato costituzionale. Infatti, per quanto tutti
cerchino di allontanare lo “scontro di civilta” di cui parla Samuel Huntin-
gton, non tutti ci riescono allo stesso modo e con la stessa efficacia.

La verita ¢ che purtroppo non abbiamo certezze - e quindi non abbia-
mo “ricette” sicure — su come realizzare societa caratterizzate da plurali-
smo culturale senza mai dar vita ad attriti, conflitti e violenze. Dunque,
tutti i modelli di cui parlerd sono imperfetti, come ogni umana organiz-
zazione, ma uno — di cui subito dird — mi sembra meno imperfetto de-
gli altri. Naturalmente questanalisi riguarda solo gli Stati costituzionali;
percio escludo ovviamente - oltre gli Stati dichiaratamente autoritari e
totalitari — anche le c.d. “democrazie illiberali” e “democrature” (la Rus-
sia di Putin, la Turchia di Erdogan, ecc.) che purtroppo, nonostante lo
svolgimento di elezioni, non sono definibili quali veri ordinamenti costi-
tuzionali.

Limmane questione cui ora si accenna, in sintesi, & quella di come
tavorire U'apertura culturale di societd sempre pitt multietniche e multi-
culturali, mantenendo pero lidentita costituzionale di fondo di un ordi-
namento particolare.

Non prendendo in esame il particolare caso tedesco (che solo in parte
ha assorbito I'immigrazione turca e siriana) e ricorrendo, con una sem-
plificazione, ad una terminologia per cosi dire “di comodo”, penso possa
riconoscersi che negli Stati costituzionali contemporanei, in specie eu-
ropei, ci sono almeno tre modelli praticabili di apertura ai “lontani’, ai
“diversi”, insomma agli “altri”: a) il modello dell’appiattimento culturale o
assimilazionista; b) il modello multi-culturale o separatista; ¢) il modello
inter-culturale o integrazionista.

A) il modello dell’appiattimento culturale o assimilazionista
Seguendo questapproccio, che per comodita potremmo far coincidere
con le scelte costituzionali della Francia, letica pubblica dello Stato lascia

21



poco spazio alle culture “altre” o “diverse”. I valori della laicita francese
sono cosi forti e imperativi che si puo parlare senz’altro, semmai, piti che
di laicita di laicismo. Gli esempi possibili sarebbero molti. Mi limito a
ricordare che un prete cattolico, un imam islamico o un rabbino ebreo
non possono insegnare in universita o istituzioni pubbliche; che appunto
nello spazio pubblico non & possibile esporre o indossare simboli religiosi
(una croce, una mezzaluna, una ruota buddista...); che ¢ impedito il velo
islamico e persino il burkini. Invece una vera laicita, esattamente come
un autentico rispetto del pluralismo culturale, esigerebbe solo il rispetto
della liberta di coscienza del singolo (per cui, per esempio, se una donna
non & costretta, ma sceglie liberamente di indossare un velo, dovrebbe
poterlo fare). Questo modello - assimilazionista o di appiattimento cul-
turale, che non a caso ho definito “laicista” — pretende di uniformare il
pluralismo culturale ai c.d. valori della République, ma lesperienza ci dice
che chiaramente non ci riesce o vi riesce molto male, causando invece
molte resistenze, diffusa frustrazione e sacche di emarginazione che ani-
mano i peggiori estremismi, fondamentalismi e fanatismi.

B) Il modello multi-culturale o separatista

Naturalmente ci sono molti tipi di multi-culturalismo e mi scuso per
la semplificazione linguistica cui, anche in questo caso, mi accingo a fare.
Seguendo questo secondo approccio, che per comodita potremmo far
coincidere con le scelte costituzionali del Regno Unito (ma non solo),
non v¢ la pretesa di uniformizzazione assiologica dell'assimilazionismo
francese, ma - al contrario — v una tendenziale grande tolleranza verso
le diversita culturali e religiose, accolte in nome di una almeno formale
“neutralita assiologica” dello Stato rispetto alle scelte etiche individuali.
Per comprendere I'approccio multiculturale o separatista puo esser utile
la distinzione fra eclettismo e versatilita: mentre la personalita eclettica ¢
capace di fare pit1 cose, senza pero riuscire ad avere una visione organica,
d’insieme, delle stesse, la personalita versatile partecipa a diverse inizia-
tive e svolge opere molto differenti, riuscendo pero ad avere una visione
d’insieme, sinottica ed armonica, del suo operato. Ecco, potremmo dire
che l'approccio del multi-culturalismo ¢ eclettico, mette insieme culture
diverse, senza veramente unire, dunque alla fine, magari involontaria-
mente, finendo col “separare” le diverse comunita culturali presenti in
un Paese, comunita cui viene riconosciuta unampia autonomia, la quale
rischia di diventare spesso un auto-ghettizzazione, a volte anche perico-

22



losa. Penso, per esempio, in materia commerciale (Muslim Arbitration
Tribunal) e di diritto di famiglia, alle minori competenze riconosciute
ad alcuni tribunali islamici, in osservanza della Sharia, in Inghilterra, in
Galles e nella regione della Tracia in Grecia®, o, in nome di un presunto
rispetto del politicamente corretto (le c.d. diversita culturali), alla prefe-
renza accordata alla formula generica degli auguri di “buone feste” sulla
piu chiara e identitaria espressione “buon Natale”, che potrebbe urtare la
suscettibilita di qualcuno non cristiano. Quest'ultima, come altre, a me
sembra un’inutile pruderie. Anche questo modello, multi-culturale e se-
parazionista, seppure piu aperto del precedente di appiattimento cultura-
le 0 assimilazionista, non sembra essere pienamente riuscito: al massimo
rende possibile la semplice “coesistenza” - ma non la piena “convivenza”
— fra le diverse comunita culturali di un Paese.

Sia il modello A) che quello B) - per quanto “tipi” di Stato costituzio-
nale - presentano non pochi rischi di fronte allesigenza di tutelare sempre
e comunque — ovvero senza ambigui compromessi — i “diritti fondamen-
tali” della persona®.

C) Il modello inter-culturale o integrazionista.

Il terzo modello qui ricordato, che dichiaratamente si preferisce, ma
solo in quanto meno imperfetto degli altri, & pero, a ben vedere, ancora
incerto ed in progress. In breve, l'approccio ermeneutico inter-culturale -
che qualcuno potrebbe chiamare anche “trans-culturale” (si tratta sempre
di intendersi, ossia di convenzioni linguistiche) - forse potrebbe essere
quello piu facilmente percorribile per esempio dall'ltalia, che nella sua

* Cfr. Greece’s Muslim minority hails change to limit power of sharia law, in The Guardian,
11 gennaio 2018. La questione accennata ¢ tutt’affatto marginale nel Regno Unito: anche
sulla base di inchieste fatte dalla BBC e alla luce del Rapporto presentato dal ministro
degli interni nel 2018 (The Indipendent Review in to the Application of Sharia Law in En-
gland and Wales), pare che - in virtu del British Arbitration Act - esistano 85 Corti della
Sharia, le quali “di fatto” avrebbero legittimato poligamia, ripudi delle mogli, violenze
domestiche, mutilazioni genitali, fustigazioni degli ubriachi, ecc., in virtu di una giu-
risdizione domestica che in pratica ignora il principio di uguaglianza e i diritti umani.
Sul punto - che meriterebbe approfondimenti qui impossibili - per tutti, cfr. almeno La
sharia viene applicata ampiamente in Gran Bretagna tutti i giorni, in Tempi, 3-05-2013,
il ricordato Rapporto del 2018 (cfr. https://bit.ly/2K7jsqa) e C. ScruTo, Non ¢ 'é fede che
tenga. Manifesto laico conro il multiculturalismo, Feltrinelli, Milano, 2018, spec. 139 ss.

4 Cfr. G. GEMMA, in M. DELLA MORTE (a cura di), La dis-eguaglianza nello Stato costitu-
zionale, Giappichelli, Torino, 287 ss.

23



storia ha ben conosciuto sia gli effetti negativi di una cultura dominante,
quella cattolica per la presenza secolare della chiesa di Roma, sia gli ecces-
si di un inutile laicismo post-risorgimentale. Ma € anche, come sostengo
dal 2000, 'approccio probabilmente pitt conforme allo spirito profondo
della Carta dei diritti fondamentali dell'Unione Europea (Carta di Nizza).

A differenza dell’assimilazionismo che tende ad appiattire le culture
e a differenza del multi-culturalismo, che si accontenta della coesistenza
fra culture, lobiettivo dell’inter-culturalismo & quello, ben pitt ambizioso,
della convivenza fra le culture, ossia della piena integrazione fra le stesse,
sicchéla - o le - culture dominanti sono chiamate non solo al dialogo con
quelle minoritarie, ma anche alla continua contaminazione con le stesse
in un processo che non ¢ a senso unico, ma reciproco: insomma l'inte-
grazione &, almeno tendenzialmente, paritaria e reciproca. Esattamente
come la Costituzione non &, non puo essere, un testo mummificato (se-
condo l'approccio delloriginalismo piti retrivo; textualism), essendo in-
vece un intreccio ragionevole fra prevalenti valori/principi del passato ed
impellenti interessi sociali del presente, cosi nelle attuali societa contem-
poranee globalizzate ogni comunita sociale tendenzialmente identitaria
(nazionale) & chiamata a diventare multi-etnica, pluri-religiosa, in breve
inter-culturale, senza per questo rinunciare alla propria identita nazio-
nale, alla cui formazione perod concorrono anche le minoranze culturali.

E qui la parola “processo” si comprende meglio proprio alla luce di
quanto prima si accennava sulla Costituzione come processo storico. In-
somma, seguendo l'approccio inter-culturale, lo Stato laico (e non laicista)
cerca, per quanto possibile, di tenere conto delle culture minoritarie. Al-
cuni esempi: un prete o un rabbino — beninteso: se hanno la competenza
e qualificazione scientifica richiesta (titoli) - possono insegnare in univer-
sitd 0 in una scuola pubblica; cosi pure, il velo o il burkini - se e quando
sono non costrizioni, ma libere scelte individuali di una donna - devono
essere ammessi (e l'identificazione della donna andrebbe fatta da perso-
nale femminile della polizia). Ancora: lo Stato costituzionale che si ispira
davvero al modello inter-culturale o integrazionista deve prevedere, a tute-
la della minoranza indu vegetariana, che gli alimenti in vendita indichino
se ci sono proteine animali. Parimenti, lo Stato costituzionale che si ispira
davvero al modello inter-culturale o integrazionista dovrebbe immaginare
che - tranne alcune festivita piu tradizionali - il giorno festivo ordinario,
quello settimanale, non sia uguale per tutti, ossia la domenica, ma per al-
cuni sia invece il venerdi (per gli islamici) o il sabato (per gli ebrei).

24



Queste opportunita - in qualche caso, a mio avviso, veri e propri di-
ritti — offerte alle minoranze culturali, potranno non piacere a tutti, ma
rendono possibile la convivenza e l'integrazione fra diversi, arricchendo
tutti e rafforzando un’identita nazionale certo pitt composita e disomoge-
nea di quella ottocentesca, ma alla fine piu forte.

Nel caso del Vecchio Continente, poi - esistendo da pit di 70 anni
lordinamento (divenuto sostanzialmente cripto-federale) dell'Unione
Europea® - l'identita dello Stato costituzionale europeo non puo certo
ridursi al trinomio Dio-Patria-Famiglia, la cui esasperata degenerazione
in passato ha portato a protezionismi, intolleranze, discriminazioni, na-
zionalismi, razzismi e ben due guerre mondiali. Senza negare il rispetto
delle tradizionali costituzionali e linguistico-culturali del singolo Paese,
penso sia difficile oggi negare che invece: a) ci sono molte fedi e qualcuno
legittimamente non crede; b) anche se molti amano il proprio Paese, e per
tutti € un dovere servirlo, i pill saggi si sentono anche cittadini europei
(e del mondo), con tutto cid che ne consegue in termini di solidarieta
continentale (ed universale); ¢) accanto alla famiglia tradizionale etero-
sessuale, che certo va rispettata e salvaguardata insieme al principio mo-
nogamico, esistono anche altri tipi di famiglia, che non possono essere
ignorate e discriminate.

Naturalmente il modello inter-culturale cui qui si accenna non é per-
fetto, ma ha il pregio di costruirsi con un processo lento, graduale, di-
scorsivo e consensuale, al quale appunto partecipano tutti, cercando di
individuare soluzioni non tranchant, ma miti e ragionevoli. Per esempio,
di fronte alle mutilazioni genitali femminili - assurde ma che, se non fat-
te, rischiano di emarginare nell'ambiente dorigine la giovane che le rifiuta
— potrebbe essere sufficiente un mero e inoffensivo segnetto simbolico
(come la circoncisione per gli ebrei). Sorvolo su altre soluzioni miti o
simboliche, come il pugnale sikh di gomma o le alternative al crocifisso
nelle scuole, che sono pero ragionevolmente percorribili a conferma della
bonta dell'approccio ragionevole ed equilibrato qui accennato®.

> Sul punto, per tutti cfr. il bel volume di S. PoLimeNi, Controlimiti ed identita costitu-
zionale nazionale. Contributo per una ricostruzione del “dialogo” fra le Corti, ES, Napoli,
2018.

¢ Sul punto, per tutti, rinvio alle tesi — cui aderisco — di A. RauTi, ‘A che punto é la
notte?” Lapproccio interculturale all'immigrazione fra capacita ed accomodamenti, in
Consulta online, 9 febbraio 2022, 266 ss. e Ip., Cittadinanza ed interculturalismo, in C.
PaNZERA e A. RauTI (a cura di), Attualita di diritto pubblico, 11, ES, Napoli, 2022, 127 ss.

25



Operazioni come queste da un lato riducono il rischio di frustrazioni
legate ai tentativi di rigidi appiattimenti culturali centralistici e, dallaltro,
cercano di evitare il pericoloso fenomeno delle ghettizzazioni delle mino-
ranze. A sua volta, la strada dell'interculturalismo (o transculturalismo) ¢
certo tutta in salita e solo in parte gia tracciata, ma proprio quest'ultimo
dato puo rivelarsi un vantaggio. Saranno infatti “tutte” le comunita cul-
turali presenti nel territorio di un Paese a concorrere alla sua costruzione:
lenta, graduale, imperfetta, ma... comune.

7. Brevi conclusioni

E vero, come dice Bockenforde, che i valori etico-politici, quando ad-
dirittura non religiosi, sono presupposti su cui si fonda l'attuale Stato con-
temporaneo secolarizzato ed ¢ vero che quando vengono meno questi
valori nella societa viene meno anche la Costituzione, ma ¢ altrettanto
vero che questi presupposti non sono statici e mummificati. Il concetto
di “identita costituzionale”, e di riflesso nazionale, non puo essere fatto
piattamente coincidere con quello di “identita culturale” (religiosa, lin-
guistica, etnica, ecc.).

Infatti, il c.d. patriottismo costituzionale - ossia il riconoscimento che
principi giuridico-costituzionali tutelano superiori valori etico-politici co-
muni a tutti i consociati — & qualcosa che, come si ¢ cercato qui di soste-
nere, si costruisce nel tempo ed in modo pluralistico e condiviso, da parte
di tutte le persone e culture che sono presenti nello Stato: insieme, cre-
denti e non credenti, cittadini e non cittadini in un quadro chiaramente
inter-culturale, ma non assiologicamente neutro.

Questo processo costituzionale non ¢ mai perfetto e non ¢ mai defi-
nitivo, ma incessante e sempre incerto, essendo soggetto ai rischi di ri-
correnti tendenze autoritarie, populismi e continue manipolazioni delle
informazioni. E chiaro che lo Stato costituzionale, proprio in quanto non
¢ assiologicamente neutro, “propone” un ethos unificante, che perd non
puo esser ridotto a una mera pretesa identitaria etnico-nazionalistica. E
questo ethos non puo essere “imposto’, come accade negli Stati totali-
tari. Infatti, il modo di essere e funzionare dello Stato costituzionale ¢
ben diverso: esso, pazientemente, cerca di formare gli abitanti del proprio
territorio, cittadini o non, educandoli progressivamente. Lo Stato costi-
tuzionale si caratterizza proprio per la sua funzione “non violenta” edu-

26



cativo-promozionale-pedagogica, al fine di rinsaldare il senso di comunita
civica, che ¢ la base di ogni solida identitd nazionale (e, in fondo, anche
sovra-nazionale).

Avendo scartato le soluzioni opposte e pili estreme — sostanziale ri-
nuncia ad una pur minima identita culturale/nazionale (ridotta al rispet-
to di pochissimi e generici doveri civici) o affermazione assertiva di un’i-
dentita storica preesistente/chiusa (che lascia ben pochi margini a culture
minoritarie) — emerge allora il “dovere” primario dello Stato (per I'Italia
ricordo gli artt. 33 e 34 della Cost., ma non solo) di educare i cittadini e i
non cittadini ai valori del costituzionalismo - che sono sostanzialmente
i valori della liberta, dell'uguaglianza, della solidarieta e dell'inclusione
sociale — contribuendo cosi, grazie ai processi educativi e alla cultura,
al consolidamento dei presupposti spirituali su cui esso stesso si fonda,
cercando di rendere possibile una buona convivenza fra persone e culture
diversi.

Non e facile e non sempre riesce, ma vale la pena provarci.

27



Riassunto: Il saggio esamina — sulla base di unapprofondita ricostruzione del
concetto di costituzionalismo - le tre vie che lo Stato costituzionale contempo-
raneo pud scegliere di fronte agli immigrati “lontani per cultura” - a) l'appiatti-
mento culturale o assimilazionismo; b) il multi-culturalismo o separazionismo;
¢) l'inter-culturalismo o integrazionismo - optando nettamente per quest’ultima
strada, con esempi concreti e puntuali argomentazioni giuridico-costituzionali.

Parole chiave: assimilazionismo, multi-culturalismo, inter-culturalismo, Stato
costituzionale, amore dei lontani

Abstract: Moving from a careful approach to the concept of “constitutional-
ism”, the Author analyzes how the contemporary democracies rooted on a Con-
stitution can deal with the problem of migrants culturally far from our values:
a) the cultural assimilation b) a multi-cultural approach or separationism c) an
inter-cultural approach or better “integrationism” The option adopted is defi-
nitely this last, with practical examples and the support of juridical-constitu-
tional topics.

Key Words: assimilationism, multi-culturalism, inter-culturalism, Constitu-
tional Democracy, love for the “distant”

28



