ANTONINO SPADARO

La questione “aperta” della laicita
nell'impegno sociale dei cattolici*

Premessa

Pur essendo io un prof. ordinario di Diritto costituzionale, dunque un
costituzionalista, nell'economia di questa prima giornata del convegno
nazionale della FUCI — dopo I'intervento del prof. Campanini, sociologo
e storico, e del prof. Flick, penalista e gia Presidente della Corte costitu-
zionale — a me ¢ stato chiesto dalla Presidenza nazionale di soffermarmi
con voi sul ruolo dei laici e della Chiesa.

In questo senso, penso che sia stato determinante nella mia chiamata,
oltre il fatto di essere un professore dell'Universita di Reggio che si ¢ oc-
cupato molto della laicita dello Stato costituzionale, soprattutto il fatto di
essere un “ex fucino”, che dunque ha fatto un’esperienza di Chiesa molto
simile alla vostra e che forse oggi pud dire qualcosa solo in virtl di qual-
che anno in pitt di voi. Ringrazio dunque i fucini reggini e la Presidenza
nazionale di avere pensato anche a me, in quest’occasione.

Infine, se il Convegno nazionale si svolge a Reggio Calabria ¢ perché, or-
mai da diversi decenni, esiste un piccolo ma attivo gruppo FUCI a Reggio
Calabria. Voglio sottolineare che, se tale realtd esiste ed ¢ viva, essenzial-
mente & merito di un acuto filosofo del diritto e grande sacerdote reggino,
che alla formazione spirituale e intellettuale dei giovani ha dedicato tutta la
sua vita e che purtroppo qualche anno fa venuto a mancare. Insomma, de-
sidero qui ricordare con affetto e gratitudine, don Domenico Farias, al cui
nome non casualmente ¢ “intitolato” il gruppo FUCI di Reggio.

" Relazione al convegno nazionale EU.C.I. su “150 anni e non sentirli. Eredita e prospet-
tive dell'Italia che cambia”, Reggio Calabria, 12 maggio 2011.

33



2. Cosa dobbiamo intendere con la parola “laicita™

La prima cosa da fare & riscoprire il concetto di laicitd, sfrondandolo di
tutte le ambiguita che lo circondano, concetto senza il quale — come laici
cattolici — non potremo rendere il servizio che occorre alla Chiesa e alla
societd italiana (e, in genere, allEuropa e al mondo intero).

2.1 La laicita ad intra

Dal punto di vista del diritto canonico, fra i fedeli, vi sono i chierici
(che esercitano un ministero sacro, avendo ricevuto gli ordini) e i lzici
(che, per definizione negativa, non esercitano alcun ministero). Entram-
bi, poi, laici e chierici, possono essere “consacrati”, professando dei voti e
divenendo dunque, a vario titolo, religiosi (questo ¢ il senso del can. 207).
Fermo restando che tutti i fedeli-battezzati [laidi, religiosi e chierici] «sono
partecipi nel modo loro proprio dell'ufficio sacerdotale, profetico e regale
di Cristo», la Chiesa, che da essi &€ composta, costituisce il «popolo di Dio»
ed & «governata dal successore di Pietro e dai Vescovi in comunione con
lui» (can. 204). Da queste brevi definizioni pud dedursi, s, la struttura
apostolico-gerarchica della Chiesa, ma anche la collegialiti che comunque
dovrebbe caratterizzare il suo lavoro (per la comunione dei Vescovi col
successore di Pietro) e la natura di «soggetto protagonista» che dovrebbe
avere il laicato!, non foss'altro per la riconosciuta comune dignita di tutti
i fedeli (c.d. “sacerdozio comune”, non ministeriale) e per il fatto che la
grandissima parte di essi & costituita proprio da laici. Questo ¢, sul piano
giuridico-formale, lo stato delle cose. Ma, come si sa, si ¢ pervenuti ad es-
so molto tardi, dopo il Concilio Vaticano II.

Per converso, da un punto di vista storico, il cammino ¢ stato molto
pitt travagliato. Molto antica — anche se non chiara nei primi tre secoli del
cristianesimo — & I'idea che la Chiesa sia una sociezas inegualis, fatta di “lai-
ci”, dal greco Nadc, popolo (populus ductus et discens) e “chierici” (populus
ducens et docens). La diseguaglianza si accentua pilt tardi — ma fino al IV

1 Cosi, per tutti, E. CORECCO, [ laici nel nuovo Codice di diritto canonico, in La Scuola cat-
tolica, 1984, 200. Ma v. pure S. BERLINGO, La funzione dei laici nel nuovo CJC, in Monitor ec-
clesiasticus, 1982, 491 ss. Si pud, del resto, parlare di una laicita «nella Chiesa», ma anche «del-
la Chiesa»: cfr. G. SAVAGNONE, Dibattito sulla laicita. Alla ricerca di una identits, Torino 2006,
spec. 61 ss. e 107 ss.



secolo chierici e laici vestivano allo stesso modo — a favore dei primi (pri-
vilegia clericorum), attenuando per esempio i poteri del popolo di parteci-
pazione alle elezioni ecclesiastiche, visto che ogni privilegio determina la
creazione di una “casta’ (in questo caso clericale).

Superata questa fase estrema, oggi eminentemente proprio ai laici spet-
ta, secondo il Concilio Vaticano II, 'animazione della realth temporale. In
particolare, i laici

«in modo proporzionato alla scienza, alla competenza e al prestigio di cui

godono [...] hanno il diritto, e anzi talvolta anche il dovere, di manifesta-
re ai sacti Pastori il loro pensiero su cid che riguarda il bene della Chiesa; e

di renderlo noto agli altri fedeli...» (can. 212, § 3).

Se, appunto,

«& diritto dei fedeli laici che venga loro riconosciuta nella realta della citta ter-
rena quella libertd che compete ad ogni cittadino», il magistero deve avere
giustamente la sola preoccupazione che essi perd evitino «di presentare nel-
le questioni opinabili la propria tesi come dottrina della Chiesa» (can. 227).

Infatti,

«...ai laici spettano propriamente, anche se non esclusivamente, gli impe-
gni ¢ le attivith temporali [....] Spesta alla loro coscienza, gict convenientemen-
te formata, di iscrivere la legge divina nella vita della citti terrena. Dai sacer-
doti i laici si aspettino luce e forza spirituale. Non pensino perd che i loro
pastori siano sempre esperti a tal punto che ad ogni nuovo problema che
sorge, anche a quelli gravi, essi possano avere pronta una soluzione concre-
ta o che proprio a questo li chiami la loro missione: assumano invece essi,
piuttosto, la propria responsabilitd, alla luce della sapienza cristiana e facen-
do attenzione rispettosa alla dottrina del magistero. Per lo piti sara la stessa
visione cristiana della realed che li orienter, in certe circostanze, a una de-
terminata soluzione. Tuttavia altri fedeli altrettanto sinceramente potranno
esprimere un giudizio diverso sulla medesima questione, cid che succede ab-
bastanza spesso ¢ legittimamente» (Gaudium et Spes, n. 43, nostro il c.vo)>.

2 Rileggendo questo, spesso dimenticato, passo della Gaudium et Spes vengono alla mente
le seguenti, semplici ma efficaci parole di L. STURZO (Lettera a Igino Giordani, 21 agosto 1944,
in ID., Coscienza e politica, a cura di G. De Rosa, Roma 2005, 38): «...i buoni cristiani posso-
no e debbono operare secondo i loro criteri politici ed economici. Non pud imporsi loro di es-
sere democratici quando sono conservatori convinti, né di essere repubblicani se sono convin-



36

Tuttavia, negli ultimi tempi, la “gerarchia ecclesiastica” — forse perché
pressata da contrapposte correnti scismatiche pre-conciliari (lefebvriane) e
da fughe in avanti post-conciliari (eccessi di una parte della c.d. teologia
della liberazione) — ¢ stata indotta a una estrema prudenza nell’applica-
zione delle Costituzioni conciliari: pur senza mai formalmente rimettere
in discussione il Concilio Vaticano II, essa, sopratutto in Italia, in pratica
non solo ha scelto di adottare la linea di una presenza forte e attiva sul pia-
no sociale e culturale, con inevitabili effetti politici (potestas indirecta Ec-
clesiae), ma ha anche e contestualmente recuperato una pit intensa e di-
retta gestione del governo su tutti i fedeli, tendendo sostanzialmente a ri-
durre il ruolo e la funzione dei “laici”.

Fortunatamente I"apertura” al mondo manifestata dal Concilio Vati-
cano 1II ¢ tale che — vinta la vecchia tesi secondo cui extra ecclesiam nulla
salus — non solo viene superata la distinzione fra chierici e laici, ma anche
quella fra (formalmente) credenti e (formalmente) non credenti o agnostici,
grazie allimportantissimo riconoscimento che, a ben vedere, la Chiesa ¢
«societa invisibile (oltre che visibile) e “comunita spirituale” (Gaudium et

spes, n. 40 b).

2.2 La laicity ad extra

Oltre — ma forse sarebbe meglio dire “accanto” — a una laicita ad intra,
esiste un concetto di laicitd a4 extra, che storicamente attiene ai rapporti
fra sfera pubblica e sfera religiosa e si sostanzia senz’altro nella separazione
fra Stato e Chiesa, fra potere temporale e potere spirituale.

Laccumulazione del doppio potere, “temporale” (potestas) e “spiritua-
le” (auctoritas), ha costituito da sempre un duplice, terribile errore: una
tentazione diabolica per la Chiesa e una delle caratteristiche piti nefande
degli Stati totalitari.

ti monarchici, né di volere il libero scambio se opinano a favore del protezionismo e cosi via.
Altrimenti legheremmo le coscienze a cose opinabili e fuori dell’orbita religiosar. Insiste sul
punto ora BENEDETTO XVI (Enciclica Deus caritas est, n. 29, 1 e II comma): «... la formazio-
ne di strutture giuste non & immediatamente compito della Chiesa, ma appartiene alla sfera
della politica, cio¢ all'ambito della ragione autoresponsabile [...] Il compito immediato di ope-
rare per un giusto ordine nella societa ¢ invece proprio dei fedeli laici». Ma questa, essendo idea
conciliare, era gia di Giovanni Paolo II, per il pensiero del quale v. D. FARIAS, 7/ laico nella Chie-
sa nel magistero di Giovanni Paolo II, Roma 1984.



Tale positiva separazione/dualismo costituisce un elemento fondativo
dello Stato occidentale moderno, quale ente /zbero (dall Impero) e laico (ri-
spetto al Papato), nel rispetto, del resto, della piti pura tradizione evange-
lica: «Date a Cesare quel che ¢ di Cesare e a Dio quel che ¢ di Dio» (Mc
12, 13-17; Mz 22, 15-22; Lc 20, 20-26).

Questo principio (divieto di accumulazione del doppio potere, tem-
porale e spirituale), che oggi pud sembrare oyvio e scontato, ¢ invece una
lentissima e sofferta conquista storica’.

Bisogna, dunque, auspicare che:

a) lauctoritas della Chiesa (ma meglio sarebbe dire “delle Chiese”), che

notoriamente pud assumere pure — secondo il Cardinal Roberto
' Bellarmino — la forma di potestas indirecta in temporalibus®, non si
ingerisca invece negli affari temporali dello Stato;

3 Com’¢ noto, & possibile distinguere almeno quattro fasi epocali:

°  una prima, sino all'editto di Costantino (313), in cui la Chiesa ¢ essenzialmente considera-
ta un’isticuzione antistatale (all'epoca: anti-imperiale) e, come tale, viene perseguitata e mar-
tirizzata;

e una seconda, dall’editto di Costantino fino all’'VIII secolo, in cui I'auspicato riconoscimen-
to della Chiesa da parte dello Stato ne comporta anche un forte rischio di strumentalizza-
zione e implica, percid, la necessita che la prima si conservi integra rispetto al secondo, cid
che avviene con esiti alterni;

e una terza, dal IX secolo sino al concordato di Worms (1122), in cui invece il potere spiri-
tuale, soprattutto sotto la guida teocratica di alcuni papi (Gregorio VII e, pit tardi, negli
anni successivi al 1122: Innocenzo III, Bonifacio VIII), tende addirittura a prevalere e poi
dirigere quello politico;

e infine, una quarta, che puo dirsi iniziata veramente solo con il crollo dello Stato pontificio,
nell’Otrocento (la breccia di porta Pia risale al 20 settembre 1870), e che fortunatamente
pare definitiva, in cui la Chiesa rinuncia al potere temporale. Per indicazioni bibliografiche
su quest'evoluzione cfr., fra i molti, A. SPADARO, Libertis di coscienza e laicita nello Stato co-
stituzionale. Sulle radici “veligiose” dello Stato “laico”, Torino 2008, spec. 171 ss.

4 Sy tutta Paffascinante problematica della pozestas indirecta — e, quindi, della “visibilita”
del potere della Chiesa, oltre che, di riflesso, della Sua natura mistica (invisibile e pil estesa) —
cfr. A. SPADARO, Contributo per una teoria della Costituzione. Tra democrazia relativista e assolu-
tismo etico, 1, Milano 1994, 395 ss., ma spec. 400, nt. 48. Fra i moltissimi che se ne sono in-
teressati (T. Hobbes, E. Peterson, W. Ullmann, R. Heinze, C.H. Mcllwain, H. Arendt, T.
Dempf, Y.R. Simon, T. Eschemburg, ecc.), ricordiamo gqui solo S. COTTA, Potere e autorita, in
ustitia», n. 1, (1982), p. 3 ss. € G. DALLA TORRE, La citta sul monte. Contributo ad una teo-
via canonistica sulle relazioni fra Chiesa e Comunitis politica, Roma 20022, spec. 27 ss. Ma na-
turalmente un posto particolare e prevalente, su ogni altro, ha C. SCHMITT del quale, fra le
molte opere in cui tocca il tema, v. spec. Gespriich iiber die Macht und Zugang zum Machtha-

{ 37



b) la potestas dello Stato, la quale presenta anch’essa una sorta di auc-
toritas interna che potremmo definire auctoritas indirecta in spiri-
tualibus, a sua volta non si ingerisca/sovrapponga al potere spiritua-
le della Chiesa (ma meglio sarebbe dire “delle Chiese”).

Certo interferenze e problemi non mancano. Si tratta di individuare i
limiti alla c.d. potestas indirecta della Chiesa (principio di non ingerenza ec-
clesiastica) e alla c.d. auctoritas indirecta dello Stato (principio di non in-
gerenza statale).

3. Laicita e laicismo

E nella reciproca delimitazione dei due tipi di ingerenza prima indica-
ti che si delinea in concreto la nozione di kicita, eventualmente distin-
guendo tale termine, inteso in senso positivo, da un altro, il zicismo, che
invece avrebbe — anche se non tutti concordano — una accezione negativa.
Pud distinguersi, con Bobbio, il zicismo «quale atteggiamento d’intransi-
genza e d’intolleranza verso le fedi e le istituzioni religiose»’.

Altrimenti detto: la laicita & semplicemente una “condizione”, legata —
per il credente battezzato — allo status di chi non ¢ investito di un mini-
stero ecclesiastico, e — per tutti, credenti e non credenti — allo szazus di ci-
vis: la cittadinanza, infatti, come lo Stato, & sempre laica. 1l lzicismo, inve-
ce ¢ una “posizione” (ovvero un atteggiamento di esclusione dalla sfera

pubblica della religione e delle Chiese).

ber (Pfullingen 1954), ora trad. it. di A. Caracciolo in «Behemot, n. 2, (1987), spec. p. 50 ss.;
ID., Rimischer Katholizismus und politiche Form (Miinchen 1925 e Stuttgart 1984), trad. it. di
C. Galli, e ID., Die Sichtbarkeit der Kirche. Eine scholastische Erwigung (1917-1918), trad. it.
di C. Sandrelli, entrambi sotto il titolo Cattolicesimo romano ¢ forma politica. La visibilitis del-
la Chiesa. Una riflessione scolastica, Milano 1986, passim.

5 Che continua: «[..di..] difesa dei pretesi valori laici contrapposti a quelli religiosi [...] che
ha bisogno di armarsi e di organizzarsi [..rischiando..] di diventare una Chiesa», dalla lziciza
«che esprime piuttosto un metodo e non un contenuto [...] il principio della tolleranza posi-
tiva, accolto anche dalle Chiese cristiane, che originariamente avevano accolto la tolleranza sol-
tanto nel suo senso negativo». Cost N. BOBBIO, Perché non ho firmato il “Manifesto laico”, cit.,
127 e ID., in AAVV., Laicita: Domande e risposte in 38 interviste, a cura del Comitato Torine-
se per la Laicita della Scuola, Torino 2003, 53 s.



4. La laicita, fra clericalismo ed ecclesialita

Ci sono, talvolta:

4) fra i credenti, preti pitt “laici” di moldi laici e laici pitt “clericali” di

molti preti;

b) fra i non credenti, laici piti clericali degli stessi credenti (c.d. atei de-

V0ti).

La tentazione del clericalismo, come quella dell 7nzegrismo, & una delle
malattie croniche della Chiesa cattolica e, negli ultimi tempi, anche dei
c.d. atei devoti (che, in fondo, guardano alla Chiesa e alla religione come
instrumentum regni).

Sia i laici che i presbiteri devono essere, invece, ecclesiali. Siamo, infatti,
tutti una stessa famiglia, seppur con ruoli diversi. In questo senso, la diffe-
renza tra laici e presbiteri spesso & solo “di contesto”. Tutti, pure i preti, de-
vono essere lzici quando si confrontano con il mondo e discutono di que-
stioni laiche, ossia temporali, perché nella sfera pubblica & possibile solo usa-
re argomenti “razionali”. E cosl pure tutti, anche i laici, devono saper testi-
moniare fino in fondo la propria fede: in questo senso, non ministeriale,
siamo tutti, infatti, sacerdoti, re e profeti (c.d. sacerdozio universale).

5. La libertis di coscienza (e la libera formazione delle coscienze) quale
essenza della laiciter ad intra e ad extra

Lidea che da tempo cerco di sostenere & che, in realty, sia possibile ri-
costruire e adottare una nozione, piti autentica e meno formale, di quella
tradizionale separazionista (fra sfera laica e religiosa, fra Stato e culti) di
laicita. In questo senso, il concetto di lziciti & da ricondursi — alla lettera
— alla posizione che un ordinamento giuridico assume nei confronti della “li-
berta di coscienza” dei consociati: se tale liberta & oppressa, 0 comunque in
qualsiasi forma menomata, I'ordinamento 707 pud essere considerato lai-
co; se tale libert3, invece, & protetta e garantita in forme giuridicamente si-
gnificative, I'ordinamento puo essere considerato laico®. E questo — la ga-

6 Sullimmortale tema della coscienza naturalmente la bibliografia ¢ sterminata. Per alcune
prime indicazioni, v. A. Spadaro, Libertit di coscienza e laicitd nello Stato costituzionale. Sulle ra-




4“0

ranzia della liberta della coscienza — il valore intrinseco e pil profondo del-
lo Stato laico e costituzionale.

Purtroppo oggi, in Italia, & profondamente in crisi il libero processo di
formazione delle coscienze per un diffuso e pervicace fenomeno di popu-
lismo politico-mediatico in atto, che appunto tende a manipolare le co-
scienze’.

La coscienza ¢ una sfera “altra’, diversa da quella che lo Stato pretende
di disciplinare ex se et in toto, una sfera che — a ben vedere — né lo Stato né
le Chiese possono in alcun modo coartare ai loro fini, pur alti e nobili: ap-
punto la sfera o sacrario della coscienza individuale, che nessuno — ver-
rebbe da dire: nemmeno Dio, poiché ¢ Dio stesso che la protegge® — puo
violare.

E quando uno Stato & veramente costituzionale? Potremmo dire quan-
do, oltre che liberaldemocratico, esso si scopre (esplicitamente o implici-
tamente: non conta) a misura d’'uomo e quindi personalista, ossia quando
riconosce di fondarsi su (e mira a garantire) il principio genetico, primi-
genio e ineliminabile della “dignit della persona”, di cui la liberta di co-
scienza ¢ il cuore (principium conscientiae libertatis), quale che sia la cultu-
ra in senso storico-antropologico che ogni individuo porta con sé.

Uno schema pud aiutare a comprendere il difficile, ma non impossibi-
le, “circolo virtuoso” che si deve instaurare fra tre aspetti complementari
dello stesso modello di Stato che qui si descrive, aspetti tutti necessari per-
ché esso sia veramente funzionante.

dici “religiose” dello Stato “laico”, Torino 2008, 160. Fra gli altri, un’utile panoramica in G. DI
Cosmo, Coscienza e Costituzione. I limiti del diritto di fronte ai convincimenti interiori della per-
sona, cit., e, ora, V. TURCHL, [ nuovi volti di Antigone. Le obiezioni di coscienza nell'esperienza
giuridica contemporanea, Napoli 2009.

7 In merito sia consentito rinviare, per tutti, al nostro Costituzionalismo versus populismo (Sul-
la c.d. deriva populistico-plebiscitaria delle democrazie costituzionali contemporanee), in. AAVV., Scrit-
#i in onore di Lorenza Carlassare, Napoli, 2009, vol. V, 2007-2042, nonché in «La chiesa nel tem-

po», n. 3, (2010), pp. 131-162 ¢ in htep://www.forumcostituzionale.it/site/images/stories/pdf/do-
cumenti forum/paper/0145 spadaro.pdf (ottobre 2009).

8 Su tale delicatissima problematica, anche per i complessi risvolti teologici connessi, per al-
cune prime riflessioni v. ancora Liberti di coscienza e laicitis nello Stato costituzionale, cit., 3 ss.



Stato Stato personalista
Costituzionale (che garantisce la
(liberal- liberta di coscienza)
democratico)

Stato laico
(interculturale)

Insomma, & un mix inscindibile di “liberaldemocrazia”, “personalismo”
e “interculturalismo” che fa, oggi, lo Stato costituzionale contemporaneo.

Purtroppo le ricordate tendenze populistiche in atto, attraverso conti-
nue manipolazioni dell'informazione specie politica, segnano una crisi
profonda della componente personalistica del nostro “modello” di Stato
costituzionale. Sotto questo aspetto, va pure detto auto-criticamente che
il mondo cattolico non ha sempre svolto — in questi anni caratterizzati dal-
Paffermazione di modelli sociali neo-pagani (perché consumistici, liberta-
ri e libertini) — la sua funzione primigenia di formazione e liberazione del-
le coscienze. Intendo dire che, anche da parte cattolica, non si ¢ sottoli-
neata a sufficienza la necessitd, accanto alla feroce competizione imperante
(solo apparentemente fondata sul meriro), di forme di diftuse condivisioni
(e, dunque, di solidarietz) sociale. Insomma, anche per I'ignavia di buona
parte del mondo cattolico, ¢ prevalsa, la via del c.d. capitalismo compas-
sionevole sul modello di uno Stato, si, snello e sussidiario, ma ancora so-
ciale e quindi volto a ridurre le distanze fra ricchi e poveri, nord e sud, cit-
tadini e non cittadini, ecc.

.



6. Laicita ed etica pubblica. Le perenni tentazioni italiane:
neo-confessionalismo e laicismo

Questa graduale cedevolezza sulle piti rigorose posizioni solidariste del-
la originaria dottrina sociale della Chiesa sono state favorite da mai sopi-
te correnti conservatrici, tradizionaliste e intransigentiste interne alla
Chiesa stessa, per esempio in tema di fondazione dell’etica.

Il primo segno di un atteggiamento veramente laico &, invece, il rico-
noscimento della fondazione non necessariamente religiosa dell’etica. La
riflessione filosofica pili fine e serena, su cui ovviamente non possiamo
qui soffermarci, sembra insegnarci che un’etica sia possibile sia con che
senza Dio?.

Inoltre, come non esiste “una sola” etica religiosa, cosi non esiste “una
sola” etica laica.

Ora, soprattutto in Italia da sempre esistono, e tuttora sono presenti
due tentazioni:

a) da un lato, quella di estrapolare dall’etica pubblica presunti valori
“oggettivi”, di solito ma non necessariamente di derivazione reli-
giosa, da imporre a tutti (neo-confessionalismo) e

b) dall’altro, all'opposto, di considerare praticamente inesistente, o del
tutto risibile, un'ezica pubblica, per promuovere invece come asso-
luto il solo valore della “liberta”, che — al di 14 della sua potenziale
tirannia schmittiana sugli altri valori dell’ordinamento — si traduce

211 primo equivoco da evitare subito & pensare che sia impossibile un’etica “senza” una fon-
dazione religiosa — «Se Dio non c’¢, tutto & permesso», ricordando la celebre frase del giovane
Karamazov (tratta da F. DOSTOEVSKT), Bratja Karamazovy, Moskva 1880) — o, che ¢ la stessa
cosa, ritenere per converso che sia impossibile un’etica “con” Dio, secondo la tesi opposta per
cui: «solo mettendo da parte Dio [...] si pud realmente avere una vita morale»: cosi E. LECAL-
DANO, Unetica senza Dio, Roma-Bari 2006, XI. Dello stesso tenore, per es., gia A. DERSHO-
WITZ, Rights from Wrongs. Una teoria laica all'origine dei diritti (Basic books 2004), trad. it. di
V. Roncarolo, Torino 2005 e, prim’ancora, . FLORES D’ARCAIS, Etica senza fede, Torino 1992.
La possibilita di entrambi i tipi di etica pud dedursi, fra I'altro, dal carattere pacato e sostan-
zialmente convergente delle tesi sostenute nel dibattito suscitato dal libro di E. Lecaldano. Cfr.:
V. MELCHIORRE, Per un teismo responsabile; S. ROSTAGNO, Due questioni circa lautonomia; P.
ZECCHINATO, Contro la mentalita del Gott mit uns; E. LECALDANO, Come possibile ['etica? Ri-
sposte a Melchiorre, Rostagno e Zecchinato. Tutti e quattro i saggi sono in «Politeia», n. 84,
(20006), risp. 139 ss., 143 ss., 148 ss., 154 ss.



in pratica nella promozione dell’ “ipersoggettivismo” (laicismo esa-
sperato). ,

Com’¢ intuibile, le due ricordate prospettive (neo-confessionalismo e lai-
cismo esasperato) sono incompatibili con I'etica pubblica o generale italia-
na, che costituisce uno speciale tipo di etica: I'etica c.d. pubblica o costi-
tuzionale. Questa, infatti, mal digerisce sia la presunzione dell’ oggertivismo
che l'illusione dell’ipersoggestivismo, in quanto essa non & un’etica tout co-
urt, ma una “meta-etica’ da pressoché tutti preliminarmente condivisa,
che rende possibili tutte le altre etiche (individuali e collettive, laiche e re-
ligiose). Come tale, piuttosto, essa esige sempre, per statuto epistemologi-
co, la ragionevole individuazione di valori intersoggettivi.

Infatti, i valori pubblici — che sono tradotti in principii giuridico-co-
stituzionali — sono, devono essere intersoggettivi. Entrambe le prospettive
prima ricordate, dunque, sono del tutto incompatibili con la nostra for-
ma giuridica di Stato, che & semplicemente lzica o non confessionale.

Laicita significa anche, quindi, che I'etica pubblica condivisa (costitu-
zionale) non pud coincidere automaticamente con un’etica particolare (re-
ligiosa 0 meno che sia).

7. Due modelli di Chiesa?

Chiaramente v’¢ un intreccio fra la crisi di laicita e il modello di Chie-
sa che abbiamo e che vorremmo. Si pud, cosi, da un lato tentare di de-
scrivere la realta attuale e dall’altro, quello che vorremmo che fosse la 70-
stra Chiesa (Paggettivo “nostra” vuole solo rimarcare, al di la di ogni criti-
ca, la nostra adesione alla Chiesa quale mater et magistra).

* La realtd attuale. Senza arrivare a dire in modo polemico che la Chie-
sa costituisce essenzialmente un’associazione rigidamente gerarchica di
soli celibi maschi (potenziali conseguenze negative: sessuofobia e mi-
soginia), che la curia romana (costituita esclusivamente dal clero: sa-
cerdozio ministeriale maschile) si occupa un po’ di tutto, governa i re-
ligiosi e le religiose e pretende di guidare i laici anche nei campi propri
dei laici (ossia nella sfera del sociale e del politico), che le Chiese loca-
li sono mere appendici/svolgimenti decentrati del governo romano....
Ecco, senza arrivare a sostenere tutto questo, che solo in parte ¢ vero e




sarebbe inutilmente polemico, certo la struttura attuale della Chiesa re-
sta ancora fortemente clericale. Deboli sono ancora le relazioni col
mondo scientifico e con gli altri culti cristiani (ecumenismo). Senza
scomodare improprie categorie socio-politiche (la “democrazia”), che
ben poco hanno a che vedere con il fenomeno religioso (la Chiesa fon-
data da Cristo ¢&, e deve restare, gerarchica), tuttavia la partecipazione
dei laici, e in particolare delle donne, al governo interno della Chiesa &
assolutamente marginale e strumentale, mentre — almeno in Italia —
una settimana si e una no la CEI (Conferenza Episcopale Italiana) si
pronuncia e pontifica su tutto: etica, bioetica, politica, persino sui
films, ecc. I laici, in questo contesto, hanno un ruolo “servente” (al
massimo di consulenza). La Chiesa, dai cardinali fino all’'ultimo prete,
rischia quindi di apparire, suo malgrado, una specie di apparato gerar-
chico di funzionari obbedienti, con tutti i meccanismi psicologici dei
sistemi di potere (carriere, interessi, ecc.) e il primato petrino tende ad
affermarsi come formale attestazione di infallibilita (dietro la formula
delle “verita di fede”). In breve, invece di ridursi, sembra aumentare la
distanza tra la Chiesa cattolica e: 2) il mondo della cultura e della scien-
za (basti pensare alle posizioni sull'inizio e sul fine vita); ) le Chiese
sorelle non cattoliche (ortodossi, protestanti, anglicani, ecc.) a danno
dell’ecumenismo; ¢) gli altri culti religiosi, anche monoteisti (dialogo
interreligioso con i musulmani e gli ebrei).

Come vorremmo invece che fosse la Chiesa? Vorremo una Chiesa an-
cora pilt conciliare, ancora pill in armonia con il Concilio Vaticano II.

* Il sogno. Vorremo una Chiesa costituita dall'intero popolo di Dio (pre-
sbiteri, consacrati, laici) in cammino, che riconosce le differenze delle
Chiese locali come ricchezze che ne confermano 'universalita (cattoli-
citd). V’¢ una netta divisione di ruoli fra presbiteri e laici (per es., un
prete non pud guidare un partito o farsi eleggere in un organo politi-
co rappresentativo ¢ un laico non pud celebrare il sacramento dell’eu-
carestia). Entrambi, tuttavia, secondo le proprie competenze e voca-
zioni, edificano la Chiesa. Il Papa (successore di Pietro), con i Vescovi
(successori degli apostoli) e con i laici (popolo) — n.b.: insieme, attra-
verso il Sinodo e/o il Concilio — decidono le sorti della Chiesa. La
Chiesa universale (cattolica) & un insieme armonico di Chiese locali:
queste ultime hanno grande autonomia nell’unitd: cum Petro et sub Pe-



tro. 1 Vescovi dovrebbero essere nominati/ordinati anche su indicazio-
ne delle comunita locali. Il c.d. primato petrino dovrebbe essere solo di
coordinamento e di servizio, a sostegno di un diffuso ecumenismo.

8. Complessitir della “galassia” cattolica nella prima decade del terzo millen-
nio, fra tendenze conservatrici e tentazioni di diaspora

In realtd, la Chiesa cattolica & ormai una galassia con molte anime. Esi-
stono associazioni, movimenti e gruppi ecclesiali, fortemente partecipati
dai laici, di almeno tre tipi'®. Lo schema che segue chiaramente & solo una
semplificazione, per certi aspetti, deliberatamente provocatoria, ma che
puo aiutare a riflettere. Dunque, per grandi linee, le associazioni, i gruppi
e i movimenti laicali sono di tipo intimistico, di tipo integralistico, capa-
ci di mediazione culturale. Vediamoli:

e di tipo intimistico, dediti solo o prevalentemente alla contemplazione
(gruppi di preghiera di Padre Pio, carismatici, neocatecumenali, ecc.).
Essi svolgono un servizio eminentemente ausiliare di quello liturgico e
mirano alla formazione strettamente religiosa deti laici, restando un po’
chiusi in se stessi (nella propria auto-gratificante dimensione spiritua-
le), senza dare significative indicazioni di rilievo sociale. Ma si tratta,
gia s'¢ detto, di semplificazioni.- Emblematico, per esempio, ¢ il caso
del movimento dei Focolari in cui — pur prevalendo senzaltro la di-
mensione intimistica (unita gen, vita comune di preghiera, ecc.) — non
mancano segni di rilievo socio-politico (economia di comunione,
Umanitd nuova, ecc.) e soprattutto importanti sviluppi sul piano del
dialogo ecumenico e interreligioso.

* di tipo integralistico, dediti non solo, ma prevalentemente all’zzione
(in estrema sintesi: Comunita di base, sarebbe semplificante dire “a si-
nistra”, Opus Dei ¢ Comunione e Liberazione, sarebbe semplificante
dire “a destra”). Essi, senza trascurare un’adeguata formazione religio-
sa, sottolineano la necessita di realizzare una presenza visibile nella so-

10 Sul punto cfr., per es., la nota pastorale CEI del 1981: Criteri di ecclesialita dei gruppi,
movimenti e associazioni dei fedeli nella Chiesa.

45



46

cieta civile, e dunque nella sfera pubblica, della comunita ecclesiale, di
cui affermano con perentoriet i valori, assumendoli (talvolta in modo
fondamentalistico) come universali e validi per tutti. Naturalmente,
oggi, il pluralismo & presente anche in tali formazioni, ma I'imposta-
zione ecclesiologica resta ferma: il cristianesimo deve essere visibile e
deve avere un riverbero socio-politico, volto a trasformare la societa se-
condo i suoi valori, pena la sua marginalita sociale e irrilevanza storica.
In mancanza o carenza d’altro, si tende quindi a valorizzare/privilegia-
re la creazione di istituzioni pubbliche “cattoliche” (scuole, ospedali,
universita, ecc. di tipo confessionale).

capaci di mediazione culturale, che cercano quindi di coniugare azio-
ne e contemplazione (per esempio: Azione Cattolica, Agesci, Cvx, Adli,
Fuci, Meic, ecc.). Essi — pur radicati nella loro fede — sono impegnati
in un difficile, quotidiano dialogo con i non credenti o credenti in al-
tri culti (insomma con i diversi: per origine etnica, religione, cultura),
allo scopo di trovare soluzioni pratiche condivise, o condivisibili, ai con-
tingenti problemi sociali. In societd oggi sempre pitt pluralistiche, po-
liteistiche e secolarizzate, essi vivono nel mondo al servizio del mondo,
quale lievito e sale evangelici, in una continua opera di mediazione cul-
turale che, sulla scia delle indicazioni del Vaticano II, rifiuta ogni for-
ma di intolleranza e aborrisce ogni manifestazione di intransigenza e
clericalismo. Questo tipo di associazioni, gruppi e movimenti laicali
ovviamente non solo non pretende di imporre il proprio sistema di va-
lori, semplicemente proponendoli attraverso la propria testimonianza,
ma non ha alcun timore di sperimentare — attraverso il dialogo inter-
culturale — continue “contaminazioni” che consentano un’intelligente
evoluzione e storicizzazione del messaggio evangelico. La via della 7ze-
diazione culturale presuppone laici cristiani non solo santi e maturi ma
responsabili, competenti, liberi e aperti. E la via pitt difficile e imper-
via perché, pur nell'amore alla Chiesa gerarchica e restando fedele ai
principi del Vangelo, si snoda sul delicato crinale dei rapporti con il
mondo e prepara il terreno per I'evoluzione positiva dei rapporti fra la
Chiesa ¢ il mondo. E la via, cari fucini, che appartiene alla vostra, an-
zi alla nostra, tradizione e da cui non dobbiamo deviare.

Naturalmente bisogna sottolineare che la distinzione fra i tre tipi di in-

terpretazione della cattolicitd prima ricordata, ben nota e studiata, ¢ solo



tendenziale: troveremo cosi anche “ciellini mistici e distaccati dal mondo”
e neocatecumenali “politicamente iperattivi”. Tuttavia, le eccezioni con-
fermano la regola e quindi la sostanziale bonta della classificazione eccle-
siologica riportata.

9. Problemi aperti: sostanziale marginalitis del laicato e presenzialismo dei
vescovi (CEI)

E innegabile I'eccezionale contributo che 'AC — e in particolare i suoi
movimenti intellettuali, specialmente la FUCI e i Laureati cattolici (oggi
MEIC) — avevano dato nell'immediato II dopoguerra alla formazione del-
le classi dirigenti politiche, sindacali ed economiche italiane, i cui espo-
nenti di spicco provenivano tutti dalle proprie fila e avevano contribuito
in maniera decisiva allo sviluppo della societa italiana dell’epoca.

Oggi, dopo il venir meno dei vecchi partiti (tangentopoli: 1992) e il
crollo del muro di Berlino (1989), il quadro & radicalmente mutato. La si-
tuazione italiana attuale — dietro il paravento di un formale ossequio mas-
smediatico al Pontefice (che ha sfiorato, nel caso di Giovanni Paolo II, la
“papolatria”) e una concessione di vari benefici e privilegi soprattutto eco-
nomici alla Chiesa cattolica (insegnanti di religione, 8 per mille, esenzio-
ni ICI, ecc.) — vede, sostanzialmente “marginale” tutto il mondo cattolico
italiano, che da tempo costituisce ormai una minoranza della societa ita-
liana, fortemente secolarizzata. A questo fenomeno si accompagna una pe-
ricolosa sovra-esposizione pubblica della gerarchia ecclesiastica (CEI), che
determina continue reazioni anticlericali.

Paradossalmente proprio molti, recenti atteggiamenti “intransigenti”
della gerarchia, soprattutto in materia di bioetica (ma invero molti Vesco-
vi pontificano su tutto e si sentono maestri su tutto e su tutti), hanno con-
tribuito ad incrementare la distanza fra la gente comune e la Chiesa. Per
esempio, in tema di diritto all’autodeterminazione in materia di tratta-
menti sanitari (A.D.S., amministrazione di sostegno, e D.A.T. dichiara-
zioni anticipate di trattamento) il rigorismo di alcuni esponenti della ge-
rarchia ha finito con 'allontanare molti, persino tra i cattolici (penso alla
filosofa Roberta De Monticelli), dalla Chiesa gerarchica.

Il fenomeno ¢ di particolare gravita e non pud essere certo risolto con for-

4



48

mali ed acritiche attestazioni dell“unita” del laicato cattolico, le cui sigle ap-
paiono “sempre” dietro le posizioni della gerarchia, senza perd riuscire a ce-
lare malumori, dissensi interni e una sostanziale vitalita e capacita critica e
auto-critica di una significativa e autorevole parte della base cattolica (al
punto che gli studiosi hanno ormai coniato la formula “diaspora cattolica”).

Su questo terreno — non solo spirituale-religioso, ma delle opzioni eti-
che pratiche e concrete: campo proprio dei laici — le associazioni, i movi-
menti e i gruppi laicali che cercano di svolgere una funzione di mediazio-
ne culturale (e fra questi ¢ la FUCI), hanno il dovere di svolgere fino in
fondo la propria funzione, non di retroguardia (dietro i Vescovi) ma di
avanguardia (dinanzi ai Vescovi). Non si tratta di fare alcunché di scon-
volgente, ma semplicemente di riappropriarsi degli spazi che spettano solo
ai laici e alle loro specifiche competenze (di medici, biologi, scienziati della
politica, giuristi, antropologi, psicologi, ecc.), lasciando ai Vescovi e al cle-
ro la funzione di conservazione dell’ortodossia in ordine alle sole verita di
fede (e alle essenziali, pochissime conseguenze etiche che ne discendono).
Ed ¢ davvero singolare ed emblematico che, ormai a tanti anni dal Con-
cilio, si debbano ancora ricordare conquiste cosi elementari.

In questo senso sarebbe opportuno che sul concetto di mediazione cul-
turale — che, si sari capito, non ¢ un modo per svendere il Vangelo ai con-
temporanei, ma di testimoniarlo senza presunzione — si ritrovasse un con-
senso di zutti i gruppi, movimenti ed associazioni ecclesiali, al di la dei ca-
rismi specifici (pilt 0 meno intimistici o integralistici) di ciascuno.

Su questa scia, pazientemente la FUCI deve invece recuperare I'origi-
nario spirito di servizio stretto al clero, ma esercitato davvero laicamente,
ossia con autentica competenza e in modo libero e non acritico.

I sociologi dicono, con una formula inquietante, che oggi la societa ¢
“liquida”. Bene: tutti i cristiani, segnatamente i laici, debbono umilmen-
te “diluirsi” in essa, cercando di vivificarla. Se si preferisce, per usare le mi-
rabili formule evangeliche, devono solo essere il sale o il lievito del pane.
Nulla di pili, ma anche nulla di meno. In ogni caso, i laici devono dialo-
gare col mondo (da cui hanno da imparare) e non costruire “fortini” in
cui rintanarsi intimisticamente o in cui affermare orgogliosamente la pro-
pria identitd che mira a conquistare una presenza sempre piit visibile nel
mondo stesso. Almeno in Occidente, il vero problema della Chiesa non ¢
la sua visibilita, ma la sua carita.



10. Casi pratici di controversie sulla laiciti dello Stato in Italia: a) l'etica fa-
miliare (divorzio, coppie di fatto, omosessualiza. .. ); b) la bioetica (fecon-
dazione assistita, aborto, eutanasia. ..); ¢) il finanziamento pubblico del-
le scuole private; d) il finanziamento (statale e regionale) dei c.d. orato-
ri; ) le modalita fiscali di sostentamento del clero; ) la questione delle
esenzioni fiscali.

Sono molt i casi pratici di “controversie” fra catolici e laici in Italia, sia
di natura squisitamente etica che di natura economica.

Naturalmente, nel quadro della dimensione planetaria e universale del-
la chiesa cattolica, soggetta a varie forme di martirio in diverse parti del
mondo!!, le questioni 7taliane sono relativamente secondarie, ma la FU-
CI (Federazione Universitaria Cattolici Italiani) si occupa prevalentemen-
te dell'Ttalia, sicché non pud sfuggire ad alcuni problemi costantemente al-
I’attenzione dell’opinione pubblica del nostro Paese.

La Chiesa, invero, in teoria potrebbe risolvere rapidamente le contro-
versie con il mondo laico, dando attuazione pratica alle indicazioni che gia
ha dato in autorevolissimi documenti del suo magistero. La via — che, dal
punto di vista teologico, potrebbe essere detta dell“umilta paziente” — in
breve ¢ quella di rinunciare a interventi diretti della gerarchia sulle questio-
ni temporali, rifiutando la facile tentazione dello scontro con le istituzio-
ni statali, per affidare essenzialmente alla liberti e alla responsabiliti dei lai-
¢/ ogni concreta e necessaria attivita di “compromesso” e “mediazione cul-
turale” (cfr. le dichiarazioni del Concilio e i canoni riportati nel § 2.1).

Sempre in teoria, la Chiesa ha fatto di pili: non solo essa attesta che
«non intende rivendicare per sé alcun privilegio, ma soltanto avere la pos-
sibilitd di adempiere alla propria missione, nel rispetto della laicita dello
Stato»!2, bensi confessa di trarre migliore coscienza del suo esatto ruolo
addirittura anche dagli eccessi dello Stato laico: infatti, «molto giovamen-
to le & venuto e le pud venir perfino dall’opposizione dei suoi avversari e
persecutori» (Gaudium et spes, n. 44), al punto che la Chiesa dichiara che

11 Sulla natura planetaria e universale dell’organizzazione, e dei problemi, della Chiesa cat-
tolica, per tutti: R. MASTROFINI, Geopolitica della Chiesa catrolica, Roma-Bari 2006.

12 Cosi testualmente BENEDETTO X VI, Messaggio inviato, nel novembre 2005, all’allora
Presidente della Camera P.E Casini.




«rinunzierd all'esercizio di certi diritti legittimamente acquisiti, ove con-
statasse che il loro uso pud far dubitare della sincerita della sua testimo-
nianza» (Ibidem, n. 76). Cid, per altro, risulta coerente alla stessa tradizio-
ne biblica dell’Antico Testamento (/ibro di Giosue, 13) che vedeva, fra tut-
te le tribui di Israele, proprio la XII — quella dei sacerdoti — priva del pos-
sesso di terra (nell'auspicio di distinguere chi ¢ preso dalle preoccupazioni
di questo mondo e chi invece cerca di trascenderlo).

Si tratta, & vero, di dichiarazioni — gi si ricordava — generali e di or-
dine metodologico, ma esse (come altre) sono di straordinaria impor-
tanza e vanno tenute ben presenti per ognuna delle questioni che ades-
so andremo a ricordare. Se, invece di essere dimenticate, fossero messe
in pratica e alla lettera, ci sembra che risolverebbero gran parte dei pro-
blemi che subito vedremo.

Accenniamo alle controversie, sorvolando deliberatamente su alcune
(per esempio, la questione del crocefisso nelle scuole pubbliche, dove
avrebbe dovuto emergere non la necessita del simbolo “esposto”, ma del
simbolo “nel cuore”!3 o la questione dell'iscrizione dei fedeli nei registri
ecclesiastici, che non dovrebbe compromettere il diritto costituzionale al-
la tutela della riservatezza).

a) letica familiare (anticoncezionali, divorzio, coppie di fatto, omosessua-
lita...);
In questi campi il punto di vista cattolico solo in parte puo esser fatto co-
incidere “giuridicamente” con l'etica pubblica costituzionale. In particolare

13 Si pensi solo, per esempio, alla questione — che qui nemmeno si & pensato di sfiorare (es-
sendo, fra I'altro, oggetto di altre relazioni) — del crocefisso e dei simboli religiosi in genere. In
merito, tuttavia, fra i moltissimi, mi piace segnalare, oltre alla relazione di G. Brunelli ed E.
Rossi al Convegno AIC del 2007: E. DIENI, Simboli, religioni, regole e paradossi, in www.olir.it;
C. PANZERA, (Juristen bose Christen»? Crocifisso e scuole pubbliche: una soluzione “mite”, in
AANVV., La laicita crocifissa? Il nodo costituzionale dei simboli religiosi nei luoghi pubblici, a cura
di R. Bin-G. Brunelli-A. Pugiotto-P. Veronesi, Giappichelli, Torino 2004, 250 ss.; . CAVANA,
Laicita e simboli religiosi, in www.statoechiese.it (settembre 2008); R. COPPOLA, Simbolismo re-
ligioso e nuove prospettive per lo studio del diritto ecclesiastico dello Staro, in www.statoechiese.it
(luglio 2008). Ma v. pure il mio La sentenza “Lautsi” sul Crocefisso: summum jus summa iniu-
ria? (Nota a Corte europea dei diritti dell'vomo. Sentenza 3 novembre 2009, Affaire Lautsi c. Ira-
lie, ric. 3014/06), in «Dir. pubbl. comp. e comun.», I, (2010), 198 ss. (anche in AA.VV., Stu-
di in onore di A. Mattioni, Milano 2010, 629 ss.).



a) T'uso e la vendita degli anticoncezionali & conforme al diritto alla sa-
lute (art. 32 Cost. e funzione profilattica);

b) la disciplina del divorzio, ancorché certo opinabile per noi cattolici,
¢ del tutto legittima in uno Stato che si dichiara laico e liberale;

o) lesclusione di matrimoni gay (artt. 29, 30, 31 e 37 Cost.), ora
giustamente ribadita dalla Corte costituzionale (nn. 138-
276/2010 e 4/2011), certo non esclude, anzi legittima invece, I'e-
ventuale disciplina giuridica da parte del legislatore, nelle forme
che riterra opportune (e che comunque non potranno svuotare di
senso listituto matrimoniale), delle c.d. coppie di fatto!4 e delle
coppie omosessualil®.

Come si puo vedere, non sempre v'¢ piena “coincidenza’ fra etica cat-
tolica ed etica pubblica, ma appunto tocca ai laici cattolici democratici
trovare forme di mediazione culturale adeguate.

b) la bioetica (fecondazione assistita, aborto, eutanasia. . .);

E noto anche — e sempre pii1 che legittimo fra le tante opzioni etiche
che socialmente si confrontano — il punto di vista ufficiale del magistero
“cattolico” su fecondazione assistita, aborto ed eutanasia'®. Ed & noto pu-
re, perd, il necessario sforzo che il nostro giudice costituzionale ha fatto e
dovra fare, in campi cosi delicati, attraverso difficilissimi bilanciamenti,
pur sempre necessari in uno Stato laico.

Segnatamente, mi sembra che — senza che venga stravolta 'antropolo-

14 gyl punto, fra i moltissimi, per tutti e su posizioni diverse: E. ROSSI, / riconoscimento
delle coppie di fatto: alla ricerca di una sintesi, e L. VIOLINI, Il riconoscimento delle coppie di far-
to: praeter o contra Constitutionem?, entrambi in «Quad. cost.», n. 2, (2007), risp. 387 ss. e
392 ss.

15 Per il punto di vista delle associazioni glbt (gay, lesbiche, bisessuali, transgender) cfr., per
es., A. MACCARRONE, Contro natura, ovvero la questione glbt vista da occhi laici, in AAVV., Le
voci della laicita, Edup, Roma 2006, 175 ss.

16 Forse & bene ricordare, perd, che, su questa come su altre materie, il rigore teorico-dogma-
tico del magistero tende spesso a stemperarsi sul piano concreto-pastorale ed & proprio questa (spes-
so dimenticata) “flessibilita” una delle chiavi per comprendere il punto di vista cattolico. Sul pun-
to v. il mio La crisi delle Costituzioni di “compromesso” e il ruolo dei cattolici in Europa, in «La Chie-

sa nel tempo», n. 2, (2007) e hup://www.associazionedeicostituzionalisti.it/materiali/convegni/to-
1in0300307/spadaro.html




52

gia personalista sottesa al costituzionalismo contemporaneo — si possa, per
esempio, tentare i seguenti “compromessi’:

a) di fronte al carattere minoritario della posizione cattolica sull zbor-
to, indipendentemente dai dubbi di costituzionalita sull’istituto
(che a mio giudizio permangono), comunque garantire i diritti del-
la minoranza attraverso la previsione dell’obiezione di coscienza (cio
che & accaduto, ma cfr. pure § 10);

b) di fronte alle (a parer mio insolubili) controversie generalizzate sul-
Peutanasia, escludere i casi pitt gravi (e. attiva) probabilmente in-
compatibili col sistema costituzionale, ammettendo e disciplinando
intanto le DAT e il testamento biologico (su cui, in passato, notevo-
li aperture erano venute anche da parte cattolica);

¢) di fronte alla risalente esistenza “di fatto” di embrioni non adottabi-
li, ammettere 'uso esclusivamente di questi ultimi — altrimenti de-
stinati a morire inutilmente (c.d. embrioni soprannumerari) — per
sperimentazione e applicazione medica, escludendo perd la creazio-
ne di “nuovi” embrioni umani al solo scopo sperimentale!”.

Le tre accennate, ovviamente, sono solo alcune delle possibili soluzioni
pratiche. Al solito, non pretendono di accontentare tutti, ma potrebbero
essere, a parere di chi scrive, onorevoli ed equilibrati compromessi senzal-
tro compatibili con il sistema costituzionale e, a ben vedere, con la stessa
teologia cattolica (ma ovviamente non posso qui approfondire il punto).

Come si ricordava, accanto alle delicate questioni dell’etica familiare e
della bioetica, esistono altre controversie: quelle economiche.

Non puo dimenticarsi, infatti, che la Chiesa cattolica, insieme agli en-
ti ecclesiastici, grosso modo dispone di: 100.000 immobili, 25.000 sedi
parrocchiali e 2000 fra ospedali e case di cura. Inoltre, secondo le ultime

17 Per questa tesi — definita di diritto compassionevole — maggiori approfondimenti in A.
SPADARO, Cellule staminali e fecondazione assistita: i dubbi di un giurista, in AA.VV., Procreazio-
ne assistita: problemi e prospettive, Atti del Convegno tenutosi a Roma il 31 Gennaio 2005 nel-
la sede dell’Accademia dei Lincei, a cura dell ISLE e della Fondazione Nuove proposte Centro
Studi Giuseppe Chiarelli, Roma 2005, 423 ss., testo che ora si trova — in versione aggiornata
e completa — in «Rass. dir. pubbl. eur.», n. 1, (2005), p. 71 ss. Per una riflessione pill genera-
le, cfr. i saggi riportati da G. FORNERO, in Laicity debole e laiciti forte. I contributo della bioe-
tica al dibattito sulla laicita, Milano 2008.



informazioni disponibili (2008), ammontano a 930 milioni di euro i be-
nefici derivanti dall’8 per mille destinato volontariamente dai contribuen-
ti. Comprensibilmente, gli interessi e le controversie che vertono su que-
sto patrimonio non sono trascurabili, né trascurabili sono gli svariati in-
terventi diretti e indiretti dello Stato e delle Regioni a sostegno di tale pa-
trimonio e relativo personale: immissione nel ruolo pubblico degli inse-
gnanti di religione (materia facoltativa) senza toccare il potere di revoca
dell’autorita ecclesiastica; cappellani militari e nelle carceri; convenzioni
regionali per l'assistenza religiosa ospedaliera; contributi speciali destinati
ad Universita cattoliche di nuova istituzione (San Pio V, Legionari di Cri-
sto) o gia operative (campus biomedico dell’ Opus Dei), ecc.'®. Di alcune
di tali problematiche ora si fa subito cenno.

c) il finanziamento pubblico delle scuole private;

Dal punto di vista giuridico-costituzionale, sono da rigettare sia la tesi
“risorgimentale” di un monopolio pubblico-statale dell’istruzione', sia
Popposta tesi di una promozione generalizzata di scuole ideologicamente
orientate (destinato a tradursi in un «pluralismo degli integralismi»)?°. Re-
sta ferma invece la necessity costituzionale di buone scuole “pubbliche”,
che garantiscano a tutti uno “spazio pubblico di confronto”, e in cui I'in-
segnamento della religione, legittimo, dovrebbe perd avere probabilmen-
te natura pilt culturale che catechistica.

Cid detto, non ci sarebbe stato assolutamente nulla di male a prevedere in
Costituzione un finanziamento, diretto o indiretto, delle scuole private, com-
prese quelle cattoliche. Sarebbe probabilmente bastato — in mancanza di una

18 Per esempio, secondo E. CARNEVALI - C. SCIUTO, La Chiesa all’incasso, in Micromega,
dic. 2005, 69 ss. — ma ¢ opinione diffusa — «...una fitta rete di scambi, favori, cortesie, ‘batta-
glie morali’ e ‘pagamenti in contanti’ ha riversato negli ultimi anni un vero e proprio fiume di
denaro ‘extra’ nelle casse della Chiesa catolica, grazie a una miriade di provvedimenti ad hoc,
molti dei quali passati completamente sotto silenzio».

19 Per la quale v., per esempio, L. FIRPO, in AAVV., Laicita: Domande e risposte in 38 in-
terviste, a cura del Comitato Torinese per la Laicita della Scuola, Torino 2003, 23, secondo cui,
in dichiarata prospettiva anticoncordataria: «lo Stato non pud rinunciare alla sua piena sovra-
nita nella formazione delle giovani generazioni al cospetto di nessun potere esterno, tanto pilt
se questo si presenta con atteggiamenti di potenza sovrana.

20 Cfr., per tutti, G. ZAGREBELSKY, in AA.VV., Laicity: Domande e risposte in 38 interviste,

cit., 49.

53



54

previsione — anche solo il silenzio, sul punto, della nostra Carta. Per conver-
s0, com’¢ noto, lart. 33 Cost., II c., tuttora recita: «End e privati hanno di-
ritto di istituire scuole ed istituti di educazione, senza oneri per lo Stato.

Il tema ¢ tra i pitt ambigui e meno felici del nostro ordinamento.

Al di la della significativa e autorevole presenza anche di istituzioni di
alta cultura (Universitd) di orientamento cattolico, non puo negarsi che
sia storicamente positiva e socialmente diffusa la presenza di scuole priva-
te confessionali nel nostro Paese. Pud essere opportuno agevolarne le atti-
vita, ma non si puo aggirare la Costituzione, discriminando gli utenti del-
le stesse rispetto agli studenti delle scuole pubbliche. Semplicemente, sem-
pre da un punto di vista giuridico, bisogna cambiare la Costituzione, re-
visionando I'art. 33 e togliendo dalla Costituzione «la fatidica frase: “sen-
za oneri per lo Stato”»?!, senza aggirarla come sta accadendo ora.

d) il finanziamento (statale e regionale) dei c.d. oratori;

Sul tema rinvio in o0 ad altra sede dove 'ho approfondito??. Lattua-
le normativa ¢ di dubbia legittimita:

a) o perché prevede agevolazioni solo a favore degli oratori parrocchia-

li, dunque cattolici.

b) o perché sembra escludere dalle agevolazioni le confessioni (diverse

dalla cattolica) senza Intesa?3.

21 Cos\, fra i molti, P SyLos LABINI, Contro il partito dei levantini, in AANV., Manifesto lai-
co, a cura di E. Marzo e C. Ocone, Roma-Bari 1999, cit., 37. Questa disposizione, in sé chia-
ra, ¢ stata oggetto di innumerevoli interpretazioni, spesso cavillose, sofistiche e interessate (per
es.: il diritto a “chiedere” non ¢’¢, ma lo Stato pud “dare” finanziamenti; “istituire” una scuola
non equivale ad “amministrarla”; “senza oneri” non significa senza bonus fiscali o
contributi/buoni, ecc.) e, di fatto, viene oggi clamorosamente aggirata. Per converso, come &
stato fatto giustamente rilevare: «Senza vuol dire senza; scuola privata vuol dire scuola privata
e non pud significare scuola pubblica (non statale); e oneri per lo Stato sono non soltanto i di-
retti finanziamenti, ma anche gli esoneri fiscali e tutte le agevolazioni che comportino un ag-
gravio del bilancio statale». Cos, fra i molti, S. LARICCIA, Esigenze di laicit della societi italia-
na, in AAVV., Manifesto laico, cit., 60.

22 Cfr. A. SPADARO, Liberta di coscienza e laicity nello Stato costituzionale. Sulle radici “eli-
giose” dello Stato “laico”, cit., 245 ss.

23 Cfr. N. FIORITA, Considerazioni intorno alla recente legislazione regionale in tema di ora-
tori, in «Quad. dir. e pol. eccl.» n. 2, (2002), 479 ss.; M.L. Lo Giacco, Lz legge sugli oratori
tra funzione sociale e liberti religiosa, in Il dir. eccl.», n. 1, (2004), 144 ss.; T. RIMOLDI, Ora-
tors, Costituzione ¢ laicita. Alcune considerazioni sulla recente legislazione regionale e statale in ma-
teria di oratori, in AA.VV., Laicits umiliata, cit. 73 ss.



e) le modalita fiscali di sostentamento del clero;

Com’¢ noto, dopo il Concordato del 1984, lo Stato italiano si & impe-
gnato a versare ogni anno direttamente alla CEI (Conferenza Episcopale
[taliana), e non pitt ai diretti interessati, le somme necessarie per il sosten-
tamento del clero. Si tratta della nota quota dell’ ozto per mille?:.

Ora, pur sorvolando sulle ingenti somme sottratte al bilancio statale,
soprattutto appare costituzionalmente inaccettabile, proprio in nome del
principio di laicita dello Stato, «la posizione di privilegio assicurata alla
Chiesa cattolica, giacché una parte dell'imposta dei contribuenti che non
si esprimono a favore della Chiesa cattolica viene egualmente devoluta a
tale confessione religiosa»?. Invero tale “vantaggio” riguarda ora tutte le
confessioni che beneficiano della clausola dell'otto per mille, ma I'88 %
del totale — s'¢ visto: circa un miliardo di euro 'anno — viene assegnato al-
la Conferenza Episcopale Italiana, «<mentre alle altre cinque confessioni re-
ligiose ammesse arriva appena il 4 %»%°.

E impensabile che simili meccanismi, veri e propri sotterfugi costruiti
come forme di favore sotterraneo, possano permanere in uno Stato laico,
nello stesso interesse, del resto, della limpidezza e trasparenza della logica
concordataria.

£) la questione delle esenzioni fiscali a favore degli immobili ecclesiastici;

Esiste, di fatto, una sorta di esenzione dall'ICI per tutti gli immobili di
proprieta degli enti ecclesiastici (universitd, cliniche, enti ecclesiastici) «an-

24 7] (discutibile) successo dello strumento & provato dalla sua diffusione: «le confessioni
che non I'avevano previsto nelle loro Intese — come le Comunita ebraiche e le Chiese rappre-
sentate dalla Tavola valdese — hanno stipulato ulteriori Intese per entrare nel regime dell’otto
per mille e anche I'Unione battista (al momento unica confessione la cui Intesa non prevede
Potto per mille) sta rimettendo in discussione il proprio atteggiamento [...] Si puo certo par-
lare con ironia di auri sacra fames per questa specie di corsa al danaro dello Stato [....] Credo si
possa dire che il denaro pubblico destinato all’assistenza tramite strutture religiose produce di
pitt dello stesso danaro speso direttamente dallo Stato: e cid sia perché mediamente gestito me-
glio, sia perché funge da “moltiplicatore” di offerte da parte dei privati. Ma restano grossi pro-
blemi sotto il profilo dell'eguaglianza e della laicita». Cost G. LONG, in AA.VV., Laicita: Doman-
de e risposte in 38 interviste, cit., 140 s. (mio il c.vo).

25 Cosl ancora S. LARICCIA, Esigenze di laiciti della socieva italiana, cit., 62.

26 Cost M. STADERINI, I mercanti nel tempio, cit.,in AA.VV., Le voci della laicita, cit., 118.

i



che se destinati ad attivita commerciali»: dunque, ¢ sufficiente una pur
minima attivita di carattere religioso per far scattare 'esenzione?’. Si trat-
ta di un ennesimo “privilegio”. La cosa non andrebbe drammatizzata, e
anzi potrebbe essere considerata una precisa “scelta” politica del Governo
volta a dare un chiaro riconoscimento al ruolo sociale svolto dagli enti re-
ligiosi, se tale politica, pili 0 meno consapevolmente, non alterasse non
tanto il principio di /icita, quanto quello comunitario della “liberta della
concorrenza’, che (per via indiretta: art. 11 Cost.) assume rilievo costitu-
zionale. Anche qui sarebbe bene che la gerarchia ecclesiastica, e gli altri en-
ti beneficiari — o privilegiati, sarebbe meglio dire — facciano un passo in-
dietro.

Insomma, in tutti i casi accennati, soprattutto relativi invece a que-
stioni economico-materiali (¢c-fj dovrebbero valere e prevalere, mi sembra,
le ricordate preoccupazioni del Pontefice contro i “privilegi”, veri o pre-
sunti, della Chiesa e le conseguenti applicazioni della Costituzione conci-
liare Gaudium et spes che prevedono la “rinuncia” al beneficio ricevuto da
parte degli enti ecclesiastici, nell'ipotesi che possa sorgere anche solo il
dubbio sulla testimonianza cristiana offerta.

Come accennavo, la semplice (ancorché certo onerosa e dolorosa) ap-
plicazione di tali dichiarazioni-principi sanerebbe buona parte delle con-
troversie e renderebbe pili trasparente la presenza educativo-formativa di
una Chiesa, evangelicamente gid molto impegnata nei servizi sociali a fa-
vore degli ultimi.

Del resto, se sono vere — e sono vere — le dichiarazioni conciliari e ma-
gisteriali all'inizio del § riportate, a questo punto non si tratta pit solo di
far fronte a esigenze dello Stato laico, ma di ottemperare a un’esigenza di
coerenza della Chiesa col suo stesso magistero.

27 Storicamente le cose sono andate cosi: una sentenza della Cassazione aveva dato torto
agli enti ecclesiastici sull’interpretazione della legge istitutiva dell’ICI e, per tagliare la testa al
toro, il Governo Berlusconi (L. finanziaria dicembre 2005) aveva previsto 'esenzione dall'ICI
per tutti gli immobili di proprietd degli enti ecclesiastici «anche se destinati ad attivita com-
merciali». Il mancato pagamento dell'imposta da parte di Universita, pensionati, cliniche, en-
ti ecclesiastici determinava un buco nelle casse dei Comuni italiani, secondo 'ANCI, di circa
700 milioni di euro. Il Governo Prodi interviene poi (I decreto Bersani), ripristinando I'obbli-
go del pagamento d’imposta, ma sibillinamente prevedendo tale obbligo solo per gli immobi-
li ecclesiastici «in cui vengono svolte esclusivamente attivith commerciali».



11. Conclusioni. Necessitar di mantenere i principi della Carta costituziona-
le, rinnovando su basi diverse e interculturali il compromesso costituzio-

nale del 1948

In conclusione, cercando di riassumere queste veloci riflessioni sulla
laicitd, sembra di poter dire che certo permangono ancora non trascura-
bili problemi.

Innanzitutto esistono ancora alcuni discutibili privilegi (di natura so-
prattutto economica) a favore della Chiesa cattolica e quindi a danno, non
solo di altri culti e della laicita dello Stato, ma della stessa freschezza evan-
gelica della Chiesa cattolica. Esiste anche una evidente sovraesposizione
della gerarchia cattolica improntata a un forte rigorismo etico, che in qual-
che occasione (per es.: invito all’astensione referendaria in occasione del
referendum sulla procreazione assistita) & parso, non a torto, una forma di
“ingerenza’.

Inoltre, paradossalmente cresce la distanza fra il rigore astratto della
teologia dogmatica cattolica e la, per altro concreta e flessibile, azione pa-
storale dei suoi presbiteri (fortunatamente in gran parte rivolta a soddisfa-
re concrete e umanissime esigenze di etica sociale).

In breve: senza rinunciare a conservare le conseguenze etiche del depo-
situm fidei, la Chiesa dovrebbe recuperare il messaggio del Concilio Vati-
cano 11, valorizzando e responsabilizzando i laici e aprendosi misericor-
diosamente al mondo, senza inutili battaglie, che alla fine potrebbero ri-
sultare discriminatorie e controproducenti.

Si tratta, in breve, di immaginare una fede che non rinuncia al miste-
ro dellincarnazione, ma si oppone alla c.d. “religione civile” o «religione
senza fede» degli attuali c.d. atei devoti. Si tratta quindi e piuttosto di im-
maginare, non una religione senza fede, ma — esattamente all'opposto e
per dirla con D. Bonhéffer — una «fede senza religione»?, intendo con
questa formula una fede purificata, la quale esige una «spiritualita decleri-
calizzata e demitologicizzata», meno Occidentocentrica e aperta al

«mistero della storicizzazione di un Dio, che non riconosce a nessuno
l'autorita di imprigionare il messaggio cristiano né in un’istituzione, come

28 Cfr. D. BONHOFFER, Resistenza e resa, Milano 1960, passim.

o



<

vorrebbe la gerarchia cattolica, né in un testo, come vorrebbe il fonda-

mentalismo protestante»’.

Tutto cio al fine supremo di rendere possibile e garantire la formazione di
coscienze individuali libere e responsabili, interesse e obiettivo singolarmente
comune all'antropologia cristiana e allo Stato costituzionale contemporaneo.

Permangono pure, del resto, accanto a eccessi clericali, reazioni anti-
clericali scomposte e un diffuso e rozzo laicismo intransigente, non privo
talora di altezzoso sussiego, che certo non aiutano il dialogo.

In ogni caso, le difficolta dei rapporti fra i due mondi (laico e religio-
so) sembrano acuirsi.

Dopo il Concilio Vaticano II e il Concordato del 1984, stupisce un po
la ripresa della vecchia, per non dire «eterna»®®, polemica italiana fra guel-
fi e ghibellini. Come si ricordava, tale polemica ¢ superata, e comunque
superabile, ricorrendo al comune e superiore concetto di “liberta della co-
scienza”, che ricomprende pienamente sia il valore della laicita che quello,
di pari importanza, della religiosita. Ma la polemica guelfi/ghibellini ap-
pare vecchia soprattutto di fronte alle vere, nuove emergenze e sfide che ci
attendono: come si ricordava, ben al di [ della necessaria intesa laici/cat-
tolici, & evidente che oggi — in societd multietniche e multireligiose — bi-
sogna allargare le originarie basi sociali del patto costituzionale e che il
compromesso storico costituzionale assume ai nostri giorni le forme di un
complesso, ma non eludibile, processo storico costituzionale di integrazione
non semplicemente multi, ma “inter-culturale”.

Per rinnovare il compromesso costituente a parer mio, bisogna “ripartire”
dalla Costituzione, dall’etica pubblica costituzionale esistente, ma con l'o-
biettivo di rendere possibile il processo di allargamento delle originarie basi

29 Cost M. VIGLL, Un percorso di laiciti fuori dai templi delle ideologie e delle religioni, Bari
2006, 293 e 297. Anche se in un altro contesto, sulla stessa lunghezza d’onda sembra la rifles-
sione di G. VATTIMO (Credere di credere. E’ possibile essere cristiani nonostante la Chiesa?, Mila-
no 1998, 66 e 95), che — nella fattispecie — mi sento di condividere: «lasciate alle spalle le pre-
tese di oggettivita della metafisica, oggi nessuno dovrebbe poter dire che “Dio non esiste” [...]
Invece di presentarsi come un difensore della sacraliti e intangibilith dei “Valori”, il cristiano
dovrebbe piuttosto agire come un anarchico non violento, come un decostruttore ironico del-
le pretese degli ordini storici, guidato non dalla ricerca di una maggiore comodita per sé, ma
dal principio della carita verso gli altri».

30 Cosi A. GraMSCI, 7/ Vaticano e ['Ttalia, Editori Riuniti, Roma 1994, 59.



sociali el patto costituzionale di 63 anni fa. E vero, infatti, che la Carta re-
pubblicana del 1948 ha, nel corso del tempo, sostanzialmente “retto” a gran-
di temperie (ricostruzione postbellica, stragi di Stato, integrazione europea,
terrorismo, passaggio dall’economia mista alle privatizzazioni, tangentopoli,
crollo del sistema dei partiti della costituente, ecc.)?!, ma permane ancora il
rischio maggiore e che temiamo di piti: oggi l'idea stessa di etica pubblica co-
stituzionale, e con essa dell’'Unita nazionale, ¢ rimessa profondamente in dis-
cussione, con appena celate tentazioni secessioniste.

La questione accennata ¢ un formidabile problema di “teoria generale co-
stituzionale”, esiziale non solo per il nostro Paese, perché connessa alla sem-
plice domanda se ancora “esista” e “debba continuare ad esistere” un'etica
pubblica, ossia un complesso di valori “formali” e “sostanziali” indisponibili
per tutt gli italiani, non solo credenti o non credenti, ma del Nord e del
Sud, di vecchia cittadinanza o di nuova cittadinanza in quanto immigrati.

Paradossalmente, la necessita di un “compromesso” costituzionale oggi
emerge ancora di pit rispetto al 1948. Non si tratta pitl, perd, di far con-
vivere laici e cattolici, ma di far coesistere etiche laiche e religiose profon-
damente diverse, si noti: ben al di 14 delle originali (e, alla fine, compatibi-
li) tradizioni culturali italiane o pili latamente occidentali dell’epoca.

Urge dunque “rafforzare” non tanto “questa’ Costituzione (ovvero
“questa” etica pubblica), ma I'idea in sé di Costituzione (ovvero la sempli-
ce idea che serva un’etica pubblica) su cui continuare la strada percorsa in
questi 150 anni di unithd nazionale. Occorre, dunque, una Costituzione
ancora pitt aperta di quella attuale: per dirla con La Pira, una “casa di tut-
ti”, con molte e diverse stanze in cui conservare una pluralita di identita,
alcune destinate a soggetti — penso appunto agli immigrati, soprattutto ex-
tracomunitari®? — che sono destinati sempre piti in futuro a camminare
con noi, divenendo speriamo cittadini a tutti gli effetti di una rinnovata e
pilt ricca unitd nazionale.

31 Cfr. fra gli altri, se si vuole, il mio La Costituzione italiana: che cose, cosa deve essere, co-
52 stata, in AANVV., Sessantanni di Costituzione italiana, a cura dell’Associazione degli ex consi-
glieri regionali, Reggio Calabria 2007, 23 ss. e in AA.VV., Scritti in memoria di G.G. Floridia,
Milano 2008,793 ss.

32 Basti pensare alla necessita di introdurre: giorni festivi “diversi” dalla domenica: il saba-
to per gli ebrei, il venerdi per i musulmani; norme che tutelino I'informazione sulla natura ve-
getariana dei prodotti alimentari degli indli o buddisti, ecc.

59



160

Sono certo che la FUCI, con umiltd ed amore verso la Chiesa mater et
magistra, ma ricca della sua tradizione di liberta della ricerca e incondizio-
nato amore della verita evangelica, dard un contributo non trascurabile in
questa direzione, Buona assemblea, ragazzi, e dunque buon lavoro!!



