ANTONINO SPADARO

Prime riflessioni sulle radici della “non violenza”

1. Che cose la “non violenza™ E la “violenza™

Per tentare, pur brevemente, di delineare il concetto di non violen-
za, dobbiamo prima cercare di capire cos'e la violenza.

Potremmo dire che la violenza in generale & un’azione (di solito in-
tensa), che ha come fine il recare danno (di solito grave) a se stessi, a
una o piit persone, o comunque ad una creatura (per esempio animali)
o ad organismi viventi (per esempio una pianta), compiuta da una per-
sona (o da piti individui che operano sinergicamente).

In realtd, approfondendo appena quanto detto, si scorge che & /7n-
tenzione a determinare la natura violenta dell’atto: se lo scopo & quello
di volere il bene dell’altro, anche quando apparentemente si fa male,
non necessariamente si esercita una vera forma di violenza. Per esem-
pio, un’operazione chirurgica — liberamente accettata/richiesta dal pa-
ziente — & solo una violenza apparente.

Tutto, dunque, dipende da cosa intendiamo per “danno” e “bene”.
Ne consegue che, a ben vedere, ogni definizione — da sola — & insuffi-
ciente, occorrendo indagare ulteriormente sui concetti in esame.

2. Alcune provocazioni. Le idee di “legittima difesa” e ‘forza” (violenza legittima)

Alcune provocazioni, sotto forma di interrogativi, possono servire.

Per esempio: un soggetto incapace di intendere e di volere, o un
bambino, che sta per mettere le mani sul fuoco e viene bruscamente al-
lontanato dal tutore, o dal padre, subisce una violenza? O sarebbe vio-
lento il tutore, o il padre, se lasciasse sempre libero 'incapace o il figlio?
Un forte strattone dato a un potenziale suicida, affinché rientri dal
parapetto e non si getti dal balcone, ¢ una forma di violenza? Si pensi

29



30

a un malato terminale, in fin di vita, che viene lasciato morire natural-
mente: ¢ violenza (o pier) non intubarlo e non imbottirlo di inutili far-
maci? O sarebbe violenza torturarlo con inutili forme di accanimento
terapeutico?

Addirittura, ¢ lecito chiedersi: chi, difendendosi da un’aggressione
ingiusta, arreca un danno grave all'aggressore (inimicus), ¢ violento? In-
somma, chi ferisce o uccide per “legittima difesa” ¢ violento? Cosi pu-
re, il poliziotto che spara durante una rapina e ferisce (o involontaria-
mente uccide) il rapinatore ¢ violento? Max Weber parla — in questi ca-
si — di forza dello Stato, ossia di una violenza legittima dello Stato.

Gli interrogativi posti — che hanno potenziali risposte diversificate a
seconda dei soggerti coinvolti e dei contesti in cui si verificano i feno-
meni — lasciano ben intendere come il problema della “violenza”, e la
soluzione della “non violenza”, siano questioni difficili e non affronta-
bili in modo semplicistico o tranchant... appunto violento.

3. Le forme di violenza ‘apparente”

La verita ¢ che il concetto di “non violenza”, se preso da solo, & poca
cosa: per afferrarne la portata pitt ampia e il valore pitt profondo dob-
biamo “riconoscere”, per esempio, che apparentemente anche Gesu da
vita a comportamenti che sembrerebbero violenti.

Per esempio, da un lato, ci dice: “imparate da me, che sono mite e
umile di cuore” [...] “Amate i vostri nemici, fate del bene a coloro che
vi odiano, benedite coloro che vi maledicono, pregate per coloro che vi
maltrattano. A chi ti percuote sulla guancia, porgi anche laltra”. In
questo senso potrebbe dirsi che, anzi, ¢ proprio U'esplicito “amore dei
nemici” — dunque la forma pit alta di non violenza — cid rende diver-
sa la religione cristiana dalle altre grandi religioni monoteiste!.

Ma ¢ sempre Gesu che, fra I'altro, pure dice:

«Pensate che io sia venuto a portare la pace sulla terra? No, vi dico, ma la di-
visione. D’ora innanzi in una casa di cinque persone si divideranno tre con-
tro due e due contro tre; padre contro figlio e figlio contro padre, madre con-

tro figlia e figlia contro madre, suocera contro nuora e nuora contro suocera |[...]

L Cfr. A. SPADARO, Libertix di coscienza e laicita nello Stato costituzionale (sulle radici “veli-
giose” dello Stato “laico”), Giappichelli, Torino 2008, spec. 104 ss.



Guai a voi, scribi e farisei ipocriti, che rassomigliate a sepolcri imbiancati: es-
si all’esterno son belli a vedersi, ma dentro sono pieni di ossa di morti e di
ogni putridume. Cosi anche voi apparite giusti all’esterno davanti agli uomi-
ni, ma dentro siete pieni d’ipocrisia e d’iniquita [...] Serpent, razza di vipe-
re, come potrete scampare dalla condanna della Geenna? [...] ricada su di voi
tutto il sangue innocente versato sopra la terra, dal sangue del giusto Abele fi-
no al sangue di Zaccaria, figlio di Barachia, che avete ucciso tra il santuario e
Paltare. In verita vi dico: tutte queste cose ricadranno su questa generazione
[...] Fatta allora una sferza di cordicelle, scaccio tutti fuori del tempio con le
pecore e i buoi; gettd a terra il denaro dei cambiavalute e ne rovescio i ban-
chi, e ai venditori di colombe disse: “Portate via queste cose ¢ non fate della
casa del Padre mio un luogo di mercato!” [...]».

E potremmo continuare.

In realtd, i comportamenti di Gesli — il quale ¢ vita, verita, amore e
misericordia infinita — non sono qualificabili, in modo semplicistico,
come violenti. Potrebbe dirsi, semmai, che chi — scientemente e senza
pentirsi — resta nello stato di buio/male, per cio stesso “rifiuta” il dis-
piegarsi della luce/bene: questa traumatica situazione di fatto, che la
parola del Nazareno si limita crudemente a mettere in evidenza, sem-
bra violenta.

Emerge cosi che, pil spesso di quanto forse non si pensi, quel che
sembra una violenza subita in realtd ¢ una drammatica e involontaria
forma di auto-violenza. Molto di frequente noi stessi ci facciamo, o
facciamo, del male e non vogliamo vederlo/ammetterlo. Anzi, impu-
tiamo ad altri — che semplicemente ci fanno notare il male fatto — la
violenza della...verita sul nostro conto.

Per quanto possa apparire paradossale, Gesit &€ un 7on violento il cui
semplice messaggio, ¢ la cui sola esistenza, appaiono una forma di violen-
za per i violenti. La sola possibilita del Bene (non violenza), infatti, appa-
re una intrinseca violenza per la drammatica realta del male (violenza).

Il vero soggetto non violento, invece, ¢ umile e si inchina sempre al-
la veritir, anche quando essa fosse dolorosa per se stesso.

Anche dalle poche considerazioni svolte puo arguirsi oggettiva
“complessita” della problematica della non violenza.

Sil



57

4. Necessitir di non limitarsi al semplice concetto di “‘non violenza’, per declinarlo
insieme a quelli — intrinsecamente connessi — di coraggio, capacitas di odiolamore,
bene, libertay, perdono, povertifsobriets, giustizia, veritis, amore

In ogni caso ¢ chiaro che il semplice binomio “non violenza”, in sé, non
appare sufficiente, se non viene declinato in tutti i suoi multiformi aspetti.

In breve, cid significa che la “non violenza” ha molte facce. Pii precisa-
mente, che la “non violenza” & il rovescio stabile e fisso di una stessa medaglia
l'altra faccia della quale ¢ data ora dal coraggio, ora dalla capacita di odiolamo-
re, ora dal bene, ora dalla liberta, ora dal perdono, ora dalla povertilsobrieti, ora
dalla giustizia, ora dalla veriti ora infine e finalmente dall'zmore. Pur cam-
biando aspetto, la medaglia & sempre la stessa (non violenza).

Proveremo ora ad esporre, sinteticamente e in modo progressivo, tutti que-
sti multiformi aspetti.

* Non violenza e coraggio
Un vero non violento non ¢ pavido (la paura lo domina), né temerario
(non ¢ in grado di percepire il pericolo, dunque non ha paura), ma &
molto coraggioso (comprende il pericolo, ha paura, ma la vince senza
esercitare violenza). Un vero non violento non ¢, quindi, un pauroso
(che subisce), e nemmeno un frustrato, che subisce e sembra non reagi-
re, ma in realtd psicologicamente reagisce in modo patologico (si pensi
alle false vocazione al celibato, che possono poi generare violenza ses-
suale). Non violenza, insomma, non & narcotizzazione delle pulsions, ma
controllo delle pulsioni. Dunque, senza straordinario coraggio, non si
pud essere “non violenti”.

* Non violenza e capacita di odio/amore
Dal punto di vista non etico ma psicologico il non violento non ¢ un
atarassico, un uomo che non conosce (e non & capace di) “passioni”. E
invece pieno di passione (ben indirizzata) e autentica compassione (ver-
so l'altro). Il vero non violento non sa solo a7are (non sarebbe un ve-
ro uomo), ma sa anche odiare (poiché l'odio costituisce, psicologica-
mente, laltra faccia dellamore). Infatd, & in grado di amare molto (il
bene), solo chi odia molto (il male). Dunque: il non violento sa odia-
re, perché odia veramente solo il male (peccato), ma non chi lo compie
(peccatore). E in questa libertd/capacity, insieme di pienezza psicologi-



ca (odio/amore) e di distinzione etica (peccato/peccatore), che si cela
una delle radici della vera non violenza.

Non violenza e bene

Come s'era detto, anche un comportamento che pu6 sembrare violen-
to 0 aggressivo non necessariamente costituisce una forma di violenza:
se lo scopo ¢ quello di volere il bene dell'altro, anche quando si fa ma-
le, in realth non si esercita una vera forma di violenza. Per quanto pos-
sa sembrare strano, persino un ceffone dato al momento giusto pud
non essere violento, perché talvolta gli occhi bagnati di lacrime vedono
meglio. Infatd, le vie del bene, anche se infinitamente piti limpide di
quelle del male, non sono facili: presuppongono capacita di sacrificio e
accettazione di disciplina, di ordine, se occorre anche di sanzioni. La vo-
lonta di perseguire il bene pud comportare la necessita di andare in-
contro a rinunce e sofferenze, che possono sembrare — a unanalisi su-
perficiale — “violenze”. In realtd, ogni metodo autenticamente “non vio-
lento” ¢ inscindibile da un fine intrinsecamente “buono” e ogni fine in-
trinsecamente “buono” non puo essere perseguito attraverso un meto-
do “violento”.

¢ Non violenza e liberta

In quest'esposizione per cosi dire gradualistica, per passaggi progres-
sivi, quanto detto in precedenza va attentamente ponderato: in real-
ta il bene dell’altro, ammesso che si conosca davvero, non pu6 mai es-
sere “imposto” all’altro, salvo forse casi davvero estremi. Ma soprat-
tutto, come si accennava: non dobbiamo sempre “presumere” di sa-
pere cos'¢ il bene dell’altro. Infatti, la vera non violenza presuppone
tolleranza, pazienza, accoglienza, accettazione della diversitd, rispetto
della libert3, rispetto — in breve — di ogni coscienza individuale. Le
difficolta, dunque, sono davvero grandi: da un lato abbiamo il dove-
re di impedire il male, dallaltro 707 dobbiamo imporre alcunché ad
alcuno. Ed ¢ nell’equilibrio, sempre diverso da situazione a situazio-
ne (perché diversi sono i contesti e le persone), che si scorge un au-
tentico atteggiamento non violento.

35



34

e Non violenza e perdono

E violenza, invece, non solo tutto cid che arreca danno all’altro,
ma anche tutto cid che non & capacita di “assorbimento del ma-
le”, ossia che non & “rinuncia” a rispondere al male con il male.
In breve: solo se ciascuno di noi riesce a divenire “trasparente”
(lasciando filtrare la luce della infinita misericordia di Dio) e ri-
nuncia ad essere “specchio” (che riflette automaticamente e stu-
pidamente quel che riceve: bene col bene e male col male) pud
perdonare, ossia odiare il peccato e amare il peccatore. La testi-
monianza sublime di Gestt — che perdona di cuore i suoi perse-
cutori (perché, pur facendo il male, non sanno veramente quel
che fanno) — & emblematica di quali profonde virtir interiori de-
ve essere dotato il vero non violento.

Non violenza e poverta/sobrieta

Si accennava alla necessita di perdonare, ossia di essere vive tra-
sparenze della misericordia di Dio e non gelidi specchi che riflet-
tono il male con il male ed il bene con il bene. Ma per essere “tra-
sparenze” — se si preferisce, per permettere alla luce misericordio-
sa di Dio di filtrare attraverso la grevitd/pesantezza (pesanteur la
chiama lucidamente S. Weil) dei nostri corpi ed anime — dob-
biamo imparare a dimagrire e... svuotare il nostro io, quindi ad
essere leggeri, non grassi, non superbi, insomma non ricchi: “ni-
hil habentes et omnia possidentes” (S. Paolo).

Non violenza e giustizia (pitt che I'astratto valore della pace)

La “povertd” prima ricordata (cosl importante sul piano indivi-
duale/spirituale) non significa perd mancanza di “giustizia” (so-
ciale). Lassenza di giustizia, infatti, produce sempre violenza e la
violenza & 'opposto della pace. Non violenza e pace stanno, in-
vece e ovviamente, sempre insieme. Ma la pace senza la giustizia
¢ letteralmente impossibile: se a ciascuno non viene dato il suo
(giustizia: unicuique suum) non v'¢ pace, ma una finta quiete so-
ciale che nasconde uno scontento diffuso: in tale stato cova il
rancore e si prepara la violenza, quindi la prossima assenza di pa-
ce. Il non violento, dunque, non ¢ un pacifista (anima candida



che ingenuamente guarda pit alla pace-effetto che alla giustizia-
causa), né un pacificatore (freddo realista pronto alle operazioni
di c.d. “polizia internazionale”), ma un coraggioso costruttore di
pace (combattente non violento per la giustizia).

e Non violenza e verita
Per capire veramente quanto spetta “a ciascuno” (giustizia) oc-
corre la conoscenza profonda della realtd. Dunque occorre pa-
zienza, studio e intelligenza o meglio sapienza (ur’intelligenza il-
luminata dallo Spirito Santo). Altrimenti detto, occorre 'amore
della veritd, da cui traiamo la verita dell’amore: caritas veritatis et
veritas caritatis. Chi non ama la verita non puo essere non vio-
lento, perché la prima, forse pili pericolosa, forma di violenza &
proprio quella di chi non accetta, scientemente, la luce della ve-
rit, quale che sia. A ragione S. Tommaso ci ricorda che omne ve-
10 a quocumgque dicatur a spiritu sanctu est. Solo se non abbiamo
paura della verita, quale che siae a da qualunque parte venga, sia-
mo veri non violenti.

¢ Non violenza e amore
Infine, & vero che il termine “non violenza” ¢ la traduzione lette-
rale del termine sanscrito a-himsa, composto da a privativa
e himsa: danno, violenza. La parola ahimsa implica una sfumaru-
ra intenzionale che si potrebbe rendere con “resistenza attiva”
contro il male: Satyagraha o forza della veriti (Satya:Verita; gra-
ba: forza). Si tratta della nonviolenza del forte: di chi puo usare
la violenza, ma preferisce ricorrere alla forza dell’amore. A questo
punto, forse & preferibile un’altra 4 privativa, e quindi un un’al-
tra parola sanscrita: a-mryto, la non morte, ’amore. Senza 'amo-
re, che tutto ricomprende e spiega (S. Paolo, I Cor., 13), la non
violenza non ha senso.

In conclusione di queste brevi ma dense riflessioni, puo dirsi che per
“capire” e “praticare” la non violenza, occorre intendere e vivere il con-
cetto in modo sincronico insieme sotto forma di coraggio, capacita di
odio/amore, bene, liberty, perdono, povertd/sobrieta, giustizia, verita,
amore, senza rinunciare ad alcuna di tali forme o volti della non vio-



36

lenza. Priva anche solo di una di tali componenti, la non violenza appari-
rebbe monca, amputata di una sua dimensione vitale, in qualche modo
svuotata di senso.

5. La necessaria distinzione fra ordine pubblico interno ed esterno. Il para-
dosso della “non violenza”> una via personale per la salvezza collettiva

Cio che forse colpisce di pill, quando si parla di “non violenza”, ¢ che
essa sembra una via praticabile sul piano individuale-spirituale, ma non
collettivo-sociale. E opinione diffusa, infatti, che — per esempio — solo in-
dividualmente si pud “non reagire” all'ingiustizia, non rispondere “al ma-
le con il male”, in breve: perdonare. Del resto, quali che siano gli effetti
sociali esterni, il perdono, se ¢ autentico, essenzialmente rimane un fatto
individuale e interiore. Sotto questaspetto, il metodo non violento susci-
ta I'interesse di filosofi e teologi, ma sembra di scarso interesse per gli aleri
scienziati sociali (giuristi, sociologi, politologi, economisti, ecc.), che spes-
50 lo considerano alla stregua di una via sostanzialmente preclusa, ponen-
dosi piuttosto nella prospettiva della ricerca di soluzioni esteriori, visibili,
per tutti, perché riguardanti I'insieme dei consociati, in una dimensione
squisitamente sociale, pubblica.

Partendo da questo presupposto, forse — nella ricerca di un difficile
equilibrio — potrebbe distinguersi fra situazioni di ordine pubblico interno,
dove comprensibilmente gli scienziati sociali usano il termine di forza
(violenza legittima dello Stato, attraverso le forze di polizia) usata contro
Vinimicus, da situazioni di ordine pubblico esterno, esercitata dallo Stato, at-
traverso le forze armate, quando un intero popolo reagisce all’aggressione
ingiusta in modo violento contro il popolo aggressore (/ostis). 1 due con-
testi sono profondamente diversi e la cosa va sottolineata.

Nel secondo caso, anche se la difesa & eventualmente legittimata sul
piano del diritto internazionale (bellum iustum), ci troviamo sempre — al-
meno a parere di chi scrive — di fronte a una “forza” spropositata e indi-
scriminata: occorre quindi chiaramente parlare di “guerra” (spesso anche
nelle c.d. operazioni di “polizia internazionale”). Insomma, mentre nel ca-
so dell'ordine pubblico interno la violenza ¢ ben delimitata e volta esclu-
sivamente contro singoli che episodicamente violano le regole condivise
della pacifica convivenza sociale, nel secondo la violenza, per quanto eser-
citata contro chi non rispetta le regole internazionali, si traduce sempre in



una strage, in un massacro collettivo e indiscriminato: il zemico viene eli-
minato perché tale, indipendentemente dalla condizione individuale/per-
sonale dei singoli.

E la violenza (collettiva) genera altra violenza (collettiva), in una spira-
le perversa e diabolica. La violenza che mira ad eliminare I'aggressore a ben
vedere & sempre un male che genera altro male. In breve: si tratta di mas-
sacri legittimati che generano inutili dolori e lutti. Davvero, sembra di po-
ter dire, “con la guerra tutto & perduto”, sicché bellum omnino excluden-
dum est. Del resto, credo si riesca a capire che rendere inoffensivo un ra-
pinatore o un terrorista non ¢ la stessa cosa che sganciare bombe o usare
un mortaio.

Naturalmente la distinzione fra ordine pubblico “interno” ed “esterno”
¢ relativa e solo guantirativa, non qualitativa: il male & sempre un male,
indipendentemente dalla quantita. Tuttavia, nella prosaica e realistica pro-
spettiva delle scienze sociali, tale distinzione puo avere una qualche utili-
ta. Né puo sottacersi il bene sociale che talora (in casi davvero estremi) an-
che una violenza legittima (forza), esercitata sul rigoroso piano dell'ordine
pubblico interno, effettivamente ¢ in grado di produrre. Lesperienza e la
storia ci insegnano che — mentre le guerre (anche quelle c.d. giuste) sono
sempre foriere di lutti, dolori e mali — ogni societa abbisogna anche di re-
gole e sanzioni, e operatori dell'ordine pubblico, indispensabili per 'uma-
na convivenza.

Cid detto, pitt in generale viene perd sottovalutato il valore pratico del
principio di “non violenza” anche sul piano collettivo-sociale, sia sul pia-
no dell’ordine pubblico interno che esterno. Ma — affinché essa sia una
buona strada da percorrere sempre e dunque affinché si possa coglierne an-
che il riverbero sociale-pubblico — occorre una grande e diffusa maturita
individuale.

In realtd, si pud ben parlare di un paradosso della “non violenza™: essa
costituisce una via personale per la salvezza collettiva. Persone mature, cit-
tadini partecipi, ben informati e consapevoli dei loro diritti e doveri for-
mano societa in cui il tasso di violenza & ridotto. Persone immature e igno-
ranti, cittadini manipolati e/o manipolabili, danno vita a societa intrinse-
camente violente. Dunque, la “non violenza” costituisce, si, una via perso-
nale-spirituale, ma essa appare indispensabile per una buona convivenza
sociale-pubblica.

3.



38

Della praticabilita sociale, pubblica, della non violenza e della sua ef-
ficacia storico-concreta si accennera subito.

6. 1l successo storico e sociale del principio di “non violenza”

Nel corso della storia, personalita molto diverse per contesto geo-
grafico, razza e cultura hanno intuito la straordinaria forza della non
violenza — o, se si preferisce, pitt semplicemente — dell’zmore: il Mahat-
ma Gandhi, Leone Tolstoj, Aldo Capitini, Simone Weil, Martin Luther
King, Nelson Mandela, ecc.

La storia ci dice pure un’altra cosa, per molti forse sorprendente: i
capovolgimenti di regime, le rivoluzioni, i cambiamenti di assetto so-
ciale e politico non violenti sono proprio quelli che riescono meglio e
sono destinati a durare.

Sempre I’esperienza storica ci dice che non ci sono guerre “fra” Sta-
ti costituzionali, ossia democratico-liberali. Cid significa che non ci so-
no guerre “fra” societa aperte e tolleranti, in breve intrinsecamente non
violente, mentre la guerra coinvolge sempre almeno uno Stato non de-
mocratico-costituzionale, ossia una societa chiusa e intollerante, come
tale intrinsecamente violenta. E chiaro, quindi, che 'idea di “non vio-
lenza” si accosti meglio, sul piano giuridico, al concetto di Stato costi-
tuzionale e, sul piano socio-politico, al modello democratico e liberale.

Al di 14 della liberazione dal dominio coloniale dell'India, i casi 7:-
usciti di non violenza collettiva, ossia di risoluzione di micro- e macro-
conflitti sociali attraverso mutamenti epocali ed extrasistemici non
traumatici (non violenti), sono molti e in crescita, anche in tempi re-
centl.

Alcuni esempi, in ordine cronologico:

e la Danimarca che resiste con tecniche non violente — sabotaggi,
applicazione diffusa da parte della popolazione (a cominciare
dalla famiglia reale) della fascia ebraica per impedire le deporta-
zioni, ecc. — alla dominazione nazista (1940);

* la Spagna che cambia regime senza spargimento di sangue (Juan
Carlos, 1975);

* la Polonia che abbandona la dittatura comunista senza violenze
(Lec Walesa, scioperi 1980 - elezioni 1989);



* le Filippine che riescono a liberarsi del dittatore Marcos, grazie al-
la resistenza non violenta di una donna (Corazon Aquino, paci-
fica People Power Revolution 19806);

o il Sud Africa che supera I'Apartheid senza violenze e vendette per
'illuminata scelta di Nelson Mandela (1991);

e almeno per certi versi, anche le c.d. e recenti “rivoluzioni del gel-
somino” del Nord Africa: Tunisia, Egitto (2011). Ma purtroppo
proprio I'assenza di strategie non violente non ha portato agli
stessi sviluppi in Libia, Yemen e Siria.

In conclusione, la n#on violenza non ¢ solo una strada per il singolo,
ma & (non una delle, ma) /z via per risolvere i conflitti sociali: la via mi-
gliore, perché la piti evangelica e, per quanto sembri strano, la piu effi-
cace.

Andrebbe, dunque, approfondita e valorizzata la sua conoscenza nel
quadro della dottrina sociale della Chiesa.

59,






