Luciana CALABRO

Cornelio Fabro interprete della filosofia dell’esistenza:

Soren Kierkegaard

1. 11 fascino che suscita nel lettore 'incontro con S. Kierkegaard puo
essere espresso con il giudizio fabriano: “Questo & uno dei pochi auto-
ri il cui studio non delude”. Eppure nel corso del tempo, anche nel mo-
mento in cui Fabro sceglie di percorrere un lungo tratto di strada del
proprio itinerario intellettuale e spirituale in compagnia del filosofo da-
nese — “appena” quarant’anni e piti — numerose furono le prospettive
critiche volte a cogliere aspetti parziali, che, assolutizzati, generarono
analisi fuorvianti e riduttive. Basti ricordare diversi autori orientati in
modo piuttosto unilaterale, il Brandes, lo Hoffding, lo Hirsch, I'’Ador-
no, il Wahl, il Lombardi, i quali insieme a tanti altri insistevano su
un’asserita evidente dipendenza di Kierkegaard dalla prospettiva pseu-
do-teologica di Lutero; 'autore danese non veniva chiaramente diffe-
renziato da prospettive tendenzialmente immanentistiche, discono-
scendo l'intenzione e la tensione fondamentale della sua opera, quella
di far posto a Dio. Altre valutazioni critiche furono condizionate nega-
tivamente dall’attribuzione generica della paternita dell’esistenzialismo,
considerato da alcuni interpreti pseudofilosofia, da altri irrazionalismo
a base negativa e per alcuni filosofi cristiani e teologi cattolici liquida-
zione dellessenzialismo in una prospettiva antimetafisica'. Occorrereb-
be aggiungere all’elenco I'esplicita riprovazione dell’esistenzialismo nel-
Penciclica Humani generis del 1950 di Pio XIL.

Sin dagli anni quaranta, in realtd, la constatazione dell'impossibilita

1 Per quel che concerne la valutazione dell’esistenzialismo nelle sue diverse elaborazioni da
parte di Fabro alla fine degli anni *40 cfr. C. FABRO, Rassegna sull’esistenzialismo, in E.C. FON-
TANA, Fabro e lesistenzialismo, Quaderni Fabriani 2, EDIVI, 2010, pp. 29-43.

47



di interpretare rigorosamente la filosofia kierkegaardiana, anche a cau-
sa della esiguita dei testi tradotti disponibili, sollecitava padre Fabro a
tentare di illuminare le zone oscure del tormentato filosofo danese. Il
suo pensiero — afferma Fabro — «con quella intransigenza magari un po-
co spigolosa, di cui gode fama in certi ambienti accademici, non pud
capire chi si tiene al di fuori di quel Cristianesimo per cui Kierkegaard
unicamente scrisse e soffri»?.

Anche l'ispirazione per questa trattazione nasce da un’impressione
immediata, da una sorta di ribellione interiore, che viene suscitata ogni
qualvolta si incappi in trattazioni del pensiero kierkegaardiano, che li-
quidano frettolosamente il “povero” Kierkegaard come filosofo del pes-
simismo e dell’irrazionalismo. Rivolta istintiva, si diceva, la percezione
di qualcosa che stride, di una stonatura, che solo successivamente &
messa a fuoco da un rischiaramento che si compie sul piano logico-ar-
gomentativo e consapevolmente critico. Questa riflessione ha natural-
mente richiesto un “consulto” specialistico e la necessita di ricorrere al-
la voce piti autorevole, appunto il Nostro, tra le tante che si sono leva-
te con curiosita intellettuale, non sempre scevra da pregiudizi e pre-
comprensioni fuorvianti, a dare le pili svariate versioni interpretative,
traduzioni non sempre fedeli del pensiero kierkegaardiano. Nell’esplo-
rare la prospettiva da cui Fabro guarda e interpreta Kierkegaard si sco-
pre il profondo conoscitore della vita, della complessa personalita, del-
la formazione culturale e spirituale, delle opere; una sorgente inesauri-
bile, che suscita apprezzamento, ammirazione e un insuperabile senso
di inadeguatezza in chi vi si accosta. Per questo motivo, prima di pas-
sare alla disamina dei punti essenziali dell’ermeneutica fabriana del fi-
losofo danese, occorre tentare di ricostruire le ragioni tutt’altro che ca-
suali o contingenti che generarono linteresse di Fabro per l'opera di
Kierkegaard, dal momento che esso ha comportato pill quaranta anni
di studio, la decisione di imparare il danese in brevissimo tempo, sog-
giornando in Danimarca per consultare la pitt ampia documentazione
in lingua originale, la traduzione, poi risultata la pit rigorosa e aderen-
te, delle opere e dei monumentali Diari. Insomma, un’appassionata at-

2 cit. in Rosa GOGLIA, Cornelio Fabro, EDIVI, 2010, p. 211.



tivitd di ricerca e di ermeneutica condotta sempre nel confronto con le
diverse prospettive critiche che gli si contrapponevano.

Se da una parte Fabro ritiene che, Kierkegaard non possa conside-
rarsi completamente esente da responsabilita nei confronti delle derive
immanentistiche delle sue filiazioni (prima di tutto Heidegger, Jaspers,
Sartre, pur con le dovute differenziazioni), dall’altra questo non gli ha
impedito di riconoscere gli aspetti significativi e propositivi di una
nuova direzione del pensiero espressi dalla vita e dall’ opera di Kierke-
gaard.

Fabro «celebre e consumato conoscitore di san Tommaso e del suo
pensiero, ha sentito come sua missione confrontare continuamente
quella visione classica cristiana con le ideologie moderne e i loro esiti
cosi spesso nichilistici e ateistici»’.

Al disastro delle ideologie contemporanee e alle loro “infiltrazioni”
nelle nuove teologie anche cattoliche, egli ha cercato di contrapporre
degli antidoti; Kierkegaard & uno di questi.

Sin dal 1950 Fabro mira a cogliere la specificita della prospettiva
kierkegaardiana rispetto alle pitt immediate valutazioni critiche (A. Pa-
store, R. Jolivet, A. Vevaldi, G. Masi, E Battaglia, E. Castello, D. Ma-
rando, B. Pruche, R. Vernaux ) e alle successive filiazioni esistenziali-
stiche?. Cosi pure I'interesse per Kierkegaard si colloca in questo perio-
do all'interno del confronto con le correnti considerate piu significati-
ve in quella fase storica; oltre Iesistenzialismo, il neopositivismo, il
marxismo e le sue filiazioni.

«Sembra che il momento attuale soffra di una saturazione teologica ...
mentre il posto dell’Assoluto ¢ dichiarato vacante, 'uomo per suo con-
to non osa sostituirlo come fece la filosofia del XIX secolo e I'idealismo
assoluto dei primi decenni del nostro. Cuomo contemporaneo, dopo
Pesperienza del fallimento dei miraggi politici, economici, sociali piti
seducenti, non sente pil l'attrazione dell’Assoluto: si rassegna ad esse-

re un’essenza mancata, che lacera nel tempo la sua trama»’.

3'V. MESSORI, “Per capire Kierkegaard ha studiato il danese”, in Jesus» 6, (1984), p. 9, cit.
in R. GOGL1A, Cornelio Fabro, op. cit., p. 190.

4 FABRO, Rassegna..., cit., in E.C. FONTANA, Fabro e [’Esistenzialismo, op. cit., pp. 29-43.

5 1ID., Le direzioni principali del pensiero contemporaneo, in E.C. FONTANA, Fabro e I’Esi-
stenzialismo, op. cit., p. 89.




Mentre I'élite del pensiero, un tempo proclamava I'incredulita del-
I'Tlluminismo o I'ateismo aperto o surrettizio, oggi — nota Fabro — so-
no le masse a segnare il loro distacco da Dio, mentre i filosofi comin-
ciano la ricerca della diagnosi e degli effetti di questo fenomeno, cer-
cando di

«riprendere i contatti con la situazione spirituale dell’Occidente. Un
momento quindi il nostro d’ interrogazione, di attesa [...] Il turbinio
della vita non permette un ritorno su di sé, quel richiamo alla rifles-
sione nel quale 'uomo educato al pensiero, si chiede qual ¢ I'esatta na-
tura del rapporto fra il contingente e il necessario, fra il temporale e
Peterno»®.

In questo contesto Kierkegaard e Marx — tra i quali stabilisce un con-
fronto analitico — si assumono il compito di salvare 'uomo singolare
concreto, I'individuo in carne e ossa, che ha nell’esperienza e nel tempo
le reali dimensioni del suo essere. Ambedue per Fabro riconoscono ad
ogni uomo il carattere della razionalita, la possibilita di divenire soggetto
operante, attraverso la consapevolezza della propria liberta: si elabora
una dialettica concreta, che ha come obiettivo per Marx I'abbattimento
dell’'ordine stabilito, dell'oppressione della borghesia capitalistica e per
Kierkegaard la critica della mediocrita borghese nella cultura e nella vita
religiosa della Cristianita «specialmente nel Protestantesimo, specialmen-
te in Danimarcan. Si tratta in tutti i casi per il Nostro, di una prospetti-
va escatologica che poggia su «un giudizio sulla storia e sulla civilta del-
I'Occidente». Certamente opposte, invece, le declinazioni di queste dia-
lettiche realistiche. Da una parte, ancora una volta, il primato della so-
cietd sull'individuo, dall’altra il superamento dello stato presente, attra-
verso la conquista dell’essere autentico, attraverso un “salto”, che segna la
priorita ontologica del Singolo sul genere e la difesa della superiorita del-
la vita spirituale. Per Marx ed Engels lo spirito non ¢ che il pit1 alto pro-
dotto della materia, nella quale I'etica e la religione lasciano il posto alla
politica di violenza rivoluzionaria e all’economia, vera teologia — a detta
di Fabro — del materialismo storico: «lo spirito ridotto a riflesso della ma-
teria e funzione strumentale».

6 Tvi, p. 90.



«La Folla, invece, per Kierkegaard, deve essere spezzata in modo che
ciascuno possa diventare un Singolo e I’ unione dei Singoli formare la
comunita organizzata, il popolo. .. Essere un singolo ¢ essere spirito. E
il dovere di ogni uomo e non condizione di privilegio. Singolo lo puod
diventare chiunque, ¢ un atto di liberta essenziale»’.

Per Kierkegaard

«Prima della fede e fuori della fede 'uomo vive nell’angoscia, essa ¢
I'invasione del negativo in noi che si scatena con la scelta di abbando-
nare 'Infinito pér il finito, 'Essere per il nulla, poiché oggetto dell’an-
goscia & precisamente il nulla. Tenere invece fermo il pensiero che Dio
& comunque Amore, tale ¢ la prima forma della fede in abstracto, per-
ché Dio possa operare tutto per lui, non per pretesa di merito, ma co-

me atto d’amore»S.

La saldezza del sentimento della paternita di Dio ¢ pili volte espres-
sa nei Diari, da un’anima religiosa segnata dall'avvertimento di essere
nel peccato, che ripetutamente lo porta a riprendere con grande coin-
volgimento la parabola del figliol prodigo. Oggetto dello scherno, chiu-
so in una sorta di isolamento, osteggiato dal suo ambiente, Kierkegaard
si tiene stretto a quell’Assoluto che ha il volto del Crocefisso e coltiva
la speranza cristiana della salvezza, che gli impedi — come egli stesso af-
ferma — di cadere nella disperazione, consegnandosi al “demoniaco”.

In questa complessa e affascinante esperienza di vita intellettuale
e spirituale, Fabro individud un significativo antidoto al disorienta-
mento del tempo presente in un momento di

«grave crisi per la civiltd cristiana dell’Occidente, assalita da ogni parte
dal tarlo corrosivo del pensiero moderno. Oggi questa lotta ¢ salita al
parossismo e si tratta ormai — scriveva addirittura Fabro nel 1949 — di
chiederci se fra qualche decade il Cristianesimo potra ancora vivere al-
la luce del sole»’.

E percid colpito dal coraggio di Kierkegaard, che — nel suo tempo — non

71D., Tra Kierkegaard e Marx, Opere complete, 9, EDIVI, Segni (RM), p. 11.
8 ID., Luomo di fronte a Dio, in Tra Kierkegaard. .. cit., pp. 92 -95.
9 Ivi, p. 113.



ha esitato ad essere scomodo pensatore e pedagogo di un nuovo Cristiane-
simo: egli ha vinto e superato l'idealismo pil di tutte le elaborazioni teore-
tiche (positiviste, neokantiane, intuizioniste) sorte successivamente, poiché
egli disponeva di un’istanza speculativa di cui quelle filosofie difettavano, la
priorita dell’essere sulla coscienza, affermata in funzione della struttura stes-
sa della coscienza come soggettivitd. Egli ha criticato il Protestantesimo in
alcuni punti cruciali e per alcuni versi si accosta al Cattolicesimo, senza pe-
rd confluirvi, stigmatizzando — profeticamente — il fallimento della filoso-
fia moderna e di un Cristianesimo, che rivendica 'autonomia spirituale e
giunge ad essere schiavo della temporalith: «per questo — afferma Fabro —
non & inutile tornare a Kierkegaard»!?.

2. Ebbene i motivi e i temi della ricerca fabriana, che si dilata a dis-
misura in ampiezza e in profonditd, sarebbero innumerevoli e tutti in-
teressanti e significativi. Si & pensato dunque di selezionare le tappe te-
matiche di questa breve trattazione, attraverso i passaggi che sono ap-
parsi pill suggestivi e coinvolgenti nell’analisi fabriana, volta a restitui-
re una fisionomia autentica all'opera di Kierkegaard, fuori dalle bana-
lizzazioni e all’atteggiamento riduzionistico al quale si ¢ gia accennato.

Per far emergere i caratteri di questa nuova prospettiva si analizze-
ranno alcuni temi propriamente kierkegaardiani:

— il ruolo della malinconia nelle sue diverse accezioni;

— il rapporto tra vita reale, passione e nostalgia dell’Assoluto, attraver-
so I'analisi della dialettica dell’esistenza e il carattere che Fabro defi-
nisce I'inconclusivita di Kierkegaard;

— il realismo cristiano e la dimensione della speranza comunque pre-
sente nella vita, prima che nell’opera di Kierkegaard;

— il tema del ripensamento dell’ etichetta di irrazionalismo troppo
sbrigativamente apposta da una certa storiografia critica, alla luce
della ricostruzione del rapporto ragione — fede, in cui Fabro coglie

un evidente aggancio alla prospettiva tomista!l;

10 Ivi, p. 114.
WID., Il fondamento dell’esistenza , in Introduzione all'esistenzialismo, Opere Complete, 7,
EDIVI, Segni (RM) 2009, pp.108-121.



Iniziamo con il precisare come 'opposizione pessimismo/ottimismo
si basi su etichette che, per la loro genericita e I'incerto fondamento,
appaiono viziate da una sostanziale inconsistenza teoretica. Per questo
ce ne disfarremo prontamente.

All’interno poi di una prospettiva teologico-cristiana mostrano la lo-
ro inadeguatezza, correlantesi il termine negativo (coerentemente sem-
mai) alla mancanza di una prospettiva soteriologica, inconciliabile con
la premessa. Quand’anche ci si volesse riferire a una sorta di pessimi-
smo antropologico di stampo luterano, con il quale Kierkegaard si con-
fronta certamente (attraverso il riferimento costante alla Chiesa e alla
teologia protestante danese, di cui Fabro fornisce acute ed efficaci ana-
lisi) esso appare ancora pill insostenibile per la netta prevalenza del ruo-
lo centrale della liberta dell’io e della decisione, che si compie nelli-
stante in cui si fondono tempo ed eternitd, finito e infinito. La deci-
sione per la fede, per il «fondarsi nella trasparenza in Dio», chiave del-
la salvezza del Singolo deve essere autenticata dalle opere, il cui fonda-
mento ¢ la volonta buona.

Il termine positivo (I'ottimismo) appare necessariamente traducibile
in questo contesto nell’assunzione della virtl teologale della speranza.

Andiamo adesso, seguendo le orme di Fabro, a scandagliare gli
aspetti piti controversi della vita e dell’'opera di Kierkegaard, quelli sui
quali si & esercitata la traduzione equivoca di molti interpreti stigma-
tizzata dal Nostro. Innanzitutto, si mette in luce la malinconia Kierke-
gaardiana legata alle note vicende biografiche, ma soprattutto all’eco
che tali vicende fanno risuonare all’'interno, grazie ad una sensibilita e
profonditd straordinarie, a quella misteriosa «sproporzione tra corpo e
psiche», «la freccia di dolore», la sua «croce particolare» che lo tiene
arenato; I'eterogeneita che lo tiene segregato dall’'umano generale; sono
queste le espressioni che Kierkegaard usa nei Diari (la cui traduzione e
interpretazione dobbiamo a Fabro), per indicare il segreto del «pungo-

lo nella carne» , che lo assimila all’esperienza paolina'2.

121D, Introduzione ai Diari, I, Morcelliana, Brescia 1980, pp. 29-32.

E ai Diari, oltre che ai Discorsi edificanti, che Fabro rivolge la propria attenzione, ricavan-
do da essi elementi decisivi per restituire Kierkegaard a Kierkegaard, soprattutto attraverso i ri-
ferimenti alla fase 1850-1855, che si concluderi con la morte prematura.




Il pungolo diviene espiazione. «Io sono un penitente» dichiarera Kierke-
gaard. Fabro sembra sposare la tesi di un nucleo fisico del pungolo, che pro-
curava improvvise cadute, senza perdita di coscienza, il male piccolo. Quel-
lo che importa ¢ che Kierkegaard lo colse come manifestazione della peda-
gogia di Dio nella sua esistenza, cosi come le tragiche vicende che lo colpi-
rono.

Il riferimento esplicito, che si ritrova piti volte nei Diari, alla malinconia
induce Fabro a ritenerla esperienza distinta e consapevole rispetto al pungo-
lo nella carne che, semmai, ne potenzia gli effetti.

Fabro legge la malinconia kierkegaardiana come qualcosa che si pone ol-
tre 0 meglio «sorge da regioni pitt profonde» della semplice struttura tem-
peramentale costituzionale (I filosofi — dice chi studia le caratteristiche tem-
peramentali — sono in genere strutturalmente dei malinconici; crediamo,
dunque, si possa affermare che, se la filosofia nasce certamente, come so-
stiene Aristotele dalla meraviglia, non di meno essa possa sorgere, per altri
versi, dalla malinconia ...)

Quella di Kierkegaard appare «una malinconia metafisica, che scaturiva
in lui dalle pitr segrete sorgenti dell’essere e della liberta. Si tratta di una ma-
linconia che ha a che fare con la dialettica dell’esistenza o con la sua natura,
che doveva essere dialettica. Raramente in questa sorta di malinconia la real-
ta arriva come sintesi compiuta e riposante. Nella malinconia I'esperienza ¢
percepita come scissa e spezzata nella contrarietd, lo sguardo ¢ vigile nel co-
gliere apparizione e manchevolezze. Una realta dalla quale proviene la riso-
nanza doppia e la tensione insuperabile tra l'indeterminazione gravosa della
possibilita del suo essere creatura, nella coscienza della fragilita e della mise-
ria, e I'infinitezza di realta che gli si offre come dono della grazia di fronte ad
una realtd di dispersione, segnata dalla finzione consapevole o di falsita in-
consapevole nelle relazioni sociali, nella storia, nelle istituzioni'?.

Le analisi dell’'angoscia, della disperazione, della caduta nel peccato, la fe-
nomenologia lucidissima del “demoniaco” non sono mere conquiste intel-
lettuali, ma il risultato del confronto complesso tra dialettica del pensiero e
dialettica della vita.

Sull'analisi del “demoniaco” varrebbe ben la pena di soffermarsi, attra-

13 Ivi, pp. 52-53.



verso le lucidissime analisi fenomenologiche all’ interno di quell'opera
straordinaria di Kierkegaard che ¢ La malattia mortale, fenomenologia pro-
fondissima della disperazione e — certo — anche della liberta. In essa il “de-
moniaco” rappresenta il punto pilt alto, al quale pud ascendere la consape-
volezza e la responsabilita dell’Io nel rifiuto della filiale dipendenza da Dio,
paragonabile all'evidenza e alla posizione luciferina.

Per Kierkegaard, infatti, secondo Fabro, non ¢ il cogito, la dimensione
essenziale, ma & la volontd, che consente la decisione dell’io nell’istante, che
pud segnare o meno il compimento dell’esistenza nell'intersezione tra il fi-
nito e Iinfinito, tra il tempo e l'eternita. Questa intersezione ¢ il fonda-
mento delle certezze kierkegaardiane ed anche della sua esperienza e della
sua opera.

Nonostante molti interpreti abbiano dubitato della centralita della mis-
sione profetica di Kierkegaard, appare indubitabile che egli si senta eccezione,
in quanto pedagogicamente preparato alla scuola della sofferenza dalla Prov-
videnza, a diventare la voce o meglio #/ grido che si volge ad una Cristianita
che sembra aver smarrito il Cristianesimo, perché essa ritrovi la radicalith e
Pautenticita del Vangelo, recuperi in tutta la sua forza sconvolgente il senso e
la profondita del paradosso della Croce. Fabro considera fuorviante la cata-
logazione dell'opera Kierkegaardiana nelle tre fasi: estetica, filosofica e reli-
giosa, che ha qualche volta impedito di cogliere il nucleo originario, la sor-
gente che costantemente alimenta la vita e l'opera kierkegaardiana.

La produzione delle opere pseudonime in particolare da Aut-aut a Sta-
di sul cammino della vita, in cui & messa a fuoco la dimensione estetica co-
me tentazione e quella etica come possibilitd, esprime riflessioni parallele -
sottolinea Fabro — al percorso esistenziale di Kierkegaard, che si compone
di una serie di aut-aut

«“il matrimonio come godimento, il matrimonio come un’aggiunta
etica, poi l'inizio di una prospettiva etico-religiosa e infine il suo Aut”,
“la sofferenza e la rinuncia, quell’atteggiamento religioso di divenire
meno che nulla in questo mondo” per essere “solo con Dio”, maturan-
do l'idea che non sia possibile un'autentica adesione al Cristianesimo

senza diventare martire o per lo meno testimone della verita'4.

14 C. FABRO, La comunicazione della verits, in Dall’essere allesistente, Marietti, Milano

2004, pp. 262-264.



Eppure Fabro sottolinea come Kierkegaard, pur affamato di Dio,
non sia riuscito a portare a compimento nella vita e nell'opera questa
sua appassionata tensione. Nella vita Fabro sottolinea in primo luogo
Pimportanza della sua formazione pietista ad opera del padre, che lo in-
trodusse alla fede. In essa trovd una riforma tesa al recupero della di-
mensione mistica ed ascetica svalutata dal luteranesimo, ma anche una
religiosita dell’interiorita segreta (Amdrt), che deriverebbe secondo il
Ritschl dal cattolicesimo medievale. Il pietismo appare animato da esi-
genze di riforma della Riforma, attraverso una spiritualitd in cui & an-
cora centrale un motivo agostiniano-luterano, la coscienza del peccato
e gli scrupoli. Il sentimento religioso si chiude in se stesso in opposi-
zione ad ogni forma di esteriorizzazione ecclesiastico-sacramentale del-
la Chiesa. Distaccandosi dalla Riforma, invece, esso propone la rivalu-
tazione delle opere, una sorta di infanzia spirituale, il motivo dell’ani-
ma come sposa di Cristo.

Kierkegaard ne coglie soprattutto la valenza missionaria, la necessi-
ta di essere «contemporanei con Cristo», cio¢ /Tmitatio Christi, la lette-
ra di S. Giacomo contro il principio della giustificazione per la sola fe-
de luterana, il ritorno all’evangelo delle origini e alla mistica medievale
da San Bernardo a Ugo di San Vittore!®. Da quest’ultimo attinger la
formulazione decisiva del suo modo di intendere il rapporto tra ragio-
ne e fede. Dal De Sacramentis christianae fidei:

«Le cose che sorpassano la ragione non sostengono la fede con qualche
ragione, perché la Fede non comprende cid che tuttavia essa crede. Ma
c’¢ anche qui qualcosa che determina la ragione (o da cui essa & deter-
minata) a tenere in onore la fede, che perd essa non riesce a compren-

dere completamente>>16.

Al pietismo mancano non pochi elementi che il cattolicesimo ritie-
ne indispensabili tra queste la dimensione ecclesiale istituzionale. Fabro
stigmatizza il rifiuto persistente da parte di Kierkegaard, anche a segui-
to dei contrasti e delle critiche feroci alla chiesa danese del vescovo von
Mynster a riconoscere la necessita di una dimensione ecclesiale, comu-

151D, Introduzione. .., cit., p. 62-69.
Y6 ID., Fede e ragione nella dialettica di Kierkegaard, in Dallessere. .., cit., p. 165.



nitaria e istituzionale; rifiuto che gli impedira di uscire dal solipsismo
della propria esperienza di fede, per trovare conforto, appoggio in una
Chiesa depositaria della verita del dogma, dell’attingimento della Gra-
zia sacramentale, della visione confortante della comunione dei Santi.
Eppure Kierkegaard si era posto il problema della necessita di un’auto-
rita riconoscibile dell’annunciatore evangelico e del testimone, che nel-
la prospettiva della verita cattolica appare garantita dalla continuita del-
la tradizione apostolica, che tale autoritd fonda in Cristo stesso, attra-
verso I'ordinazione sacramentale e le gerarchie.

Ma nell'impossibilita di affidarsi alla “Chiesa stabilita” danese vizia-
ta da un Cristianesimo di comodo che, con la dottrina della giustifica-
zione per la sola fede, aveva fondato un Cristianesimo accomodante,
respingendo la responsabilita nella libertd e mostrando simpatia per la
teologia speculativa di stampo hegeliana, 'autorita finisce con il corri-
spondere, per Kierkegaard, con I'essere “un cristiano in carattere”. Solo
chi vive la contemporaneitd con Cristo, chi ha assunto il Modello, ha
autoritd; Kierkegaard dice di parlare senza autoritd. Apprezzabile atte-
stazione di umiltd, che lascia irrisolto perd un problema fondamentale.

Chi puo garantire tra pari 'autoritd, chi designera il “cristiano in ca-
rattere”?

Kierkegaard ha sempre oscillato tra il percepirsi “poeta cristiano”,
esteticamente attratto e attaccato al proprio tormento ambivalente, nel-
Iindecidibilita della propria condizione e il volersi abbandonare, sen-
tendosi sempre accompagnato da un’incrollabile fiducia nella Provvi-
denza, che ha fatto per lui “infinitamente molto di pilt di quel che si
fosse aspettato, avesse potuto aspettarsi’.

In questo intreccio di dialettica del pensiero e dialettica di vita si pa-
lesa secondo Fabro I“inconclusivitz” di Kierkegaard: termine che utiliz-
za Leon Robin nella sua Storia del pensiero greco, per indicare il movi-
mento eternamente iz fieri della ricerca insieme esistenziale e dialetti-
ca di Socrate, evidenziando come tale connotazione sia cosa ben diver-
sa dalla inconcludenza.

«Il compito di Socrate era stato di rendere gli uomini attenti all’eterno,
Kierkegaard si assunse il compito di rendere gli uomini attenti alla Ri-
velazione storica di Dio nel tempo nella persona di Gesti Cristo, 'uo-
mo-Dio: gli sforzi inauditi che egli fece per essere chiaro a se stesso, at-




58

testano la rettitudine dei suoi propositi, ma non possono nascondere

Pincompiutezza dei loro esiti»!’.

I limite dell’snconclusiviti kierkegaardiana — tirate le somme — pud
essere riferita a due punti essenziali focalizzati da Fabro: «Come in filo-
sofia gli & mancato il sostegno di una ben definita dottrina dell’essere,
cosi alla sua teologia della fede manca il sostegno dell’organismo vi-
vente della Chiesa»!8.

Lesperienza kierkegaardiana ¢ segnata dunque da “una doppia tra-
ma: il debole tessuto delle vicende esteriori e la tela infrangibile di una
segreta vocazione divina”. Tutto & tenuto insieme dalla gioiosa certezza,
nonostante le manchevolezze, che gli comunica il rapporto con Dio,
che nonostante le sue fragilita gli ha consentito di essere testimone del-
la virth teologale della speranza.

3. E giungiamo ora alla possibilith o meno di scagionare K. dall’ac-
cusa di irrazionalismo, questione che chiama in causa il complesso rap-
porto tra ragione e fede. Se I'accusa muove dall’aver associato I'assurdo
— negli scritti giovanili — e il paradosso — nella maturita — alla Fede, po-
sizione considerata in taluni autori come la tesi di un’assoluta eteroge-
neita ed inconciliabilita tra ragione e fede, la lettura di Fabro apre nuo-
vi scenari di riflessione.

La prima osservazione riguarda I'ottica con cui Kirkegaard guarda al
razionalismo socratico, non tanto nella fondazione del concetto, pro-
pria del Socrate platonico, quanto nella forza distruttiva del concetto
attraverso l'ironia della rappresentazione di Senofonte e Aristofane. E il
Socrate che spezza ogni affermazione e ricompone ogni negazione in
un movimento logico infinito. Socrate appare cosi I'affermatore del cir-
colo infinito del Logos, come ragione che si applica all’esistenza e che si
dipana nel dialogo come movimento incessante. Qui sta il razionalismo
assoluto per Fabro, che segna il trionfo della ragione. Nella teologia
dialettica si ripropone, per il Nostro, questo trionfo inverso della ra-

171D., La comunicazione della verita in Dallessere..., cit., p. 269.
18.1D., Introduzione. .., cit., pp. 74-81.



gione, nel suo continuo porre negativita dialettiche, che tenderebbero
a soppiantare i misteri luminosi della fede. Anche Kierkegaard pensa la
verita come movimento dell’esistenza, condizione originaria dell’essere,
che perd si risolve nel movimento della soggettivita come liberta e au-
todecisione.

La ragione resta invischiata nelle opposizioni dialettiche «<mentre la
fede pone, afferma, in qualche modo conclude, da pace»’®.

Fabro riscontra qui il rischio di imporre al Logos divino la misura
della ragione finita senza riuscire ad attingere alla positivita, alla posi-
zione della verita rivelata dell’Assoluto, in quanto tale, a vantaggio del
Logos finito. In questa “impasse” il paradosso dialettico, come sostiene
il Peterson diviene tautologico, dice tutto senza dire niente, dice sem-
pre che 'impossibile diviene possibile, rischia di diventare un esercizio
di virtuosismo cerebrale.

Questa dimensione colta dall’Esistenzialismo tra le due guerre si
identifica, per Fabro, con una visione dell’esistenza insofferente di ogni
limite e di ogni norma. La liberta si qualifica come mera possibilita del-
la possibilita, generando una posizione di indifferentismo morale. Le-
sito sara la liquidazione della trascendenza, del mistero, che Fabro co-
glie negli esiti dell’esistenzialismo tanto di Heidegger, Jaspers, Sartre.
Per Jaspers la fede ha come contenuto il paradosso come negazione del-
la ragione?’.

Prospettiva davvero antitetica nelle conclusioni, rispetto alla posi-
zione di Kierkegaard, che invece salva la trascendenza e rende incerta
semmai la dogmatica, (a causa della visione non rigorosamente fonda-
ta dell’autoritd), tenendosi fuori tanto dal rischio di un Esistenzialismo
laico come della teologia dialettica. Lopera di Kierkegaard, riguardata
nella sua ispirazione fondamentale e nella sua interezza, in particolare
attraverso la valorizzazione dei Diari (1850-1855), dei Discorsi edifi-
canti e degli scritti come Punto di vista sulla mia astiviti di scrittore, pro-
spetta altre soluzioni.

Fabro offre innanzitutto una rilettura del «gusto del paradosso» in Kier-

19 Tvi, pp. 100 e ss..
20 EaBRO, Ragione e fede nella dialettica di Jaspers, in Dall'essere. .., cit.

59



kegaard, nella sua fase pitt matura, come «il comprendere di non com-
prendere», il punto pilt alto della autonomia della ragione che si autore-
golamenta, che apre I’ esistenza alla decisione della liberta. «Se io potessi
afferrare Dio in modo oggettivo, non crederei pii1, ma proprio percheé non
posso comprendere credo» scrive Kierkegaard nella Postilla conclusiva e
non scientifica. Non che Kierkegaard voglia negare qualsiasi forma di reli-
giosith naturale. Socrate diventa allora il campione di quella esperienza di
religiosita, indipendente dalla Rivelazione, propria della condizione origi-
naria dell’'uomo che chiama religiosita A; essa ¢ il vertice della saggezza
umana prima di Cristo ed esprime I'aspirazione a Dio nel suo Assoluto
ontologico. La religiosita B, invece si riferisce all’eterno entrato nel tem-
po, attraverso un fatto storico, I'Incarnazione. Socrate era gia entrato in
rapporto con una beatitudine eterna; tale religiosita & il punto di parten-
za, la conquista naturale di una dimensione etica, destinata ad essere su-
perata da chi ha accolto la Rivelazione e ha incontrato Cristo Salvatore®!.

In questa esperienza appare fondamentale per Kierkegaard non pitt
solo il “che cosa”, il quid, ma il guomodo, il come della fede: la “soggetti-
vita nella verit” (oggetto della grande Postilla nel 1846 di Johannes Cli-
macus), che non deve essere intesa i senso fenomenologico, né empirista o
trascendentale, tantomeno come flessione del soggetto su se stesso, né come
creativita del soggetto.

Essa ¢ invece sempre quel Singolo, la soggettivita dell’esistenza che,
nella risoluzione, decide di spezzare il cerchio dell'immanenza, attraverso
P'assenso alla veritd trascendente «che si autentica pero con il conformarsi
al Modello, con l'essere un cristiano in carattere. Proprio nella Postilla Kier-
kegaard conferisce un assetto pressoché definitivo al problema della veri-
t3, lontano tanto dal fascino del soggettivismo romantico ad esempio di
Schleiermacher, quanto dall’oggettivita pura hegeliana. La verita & tale
per quella soggettivitd, che si appropria, attraverso la propria storia, del-
I’Assoluto e si potenzia nella fede in Cristo Salvatore. Egli non nega una
veritd oggettiva, la struttura ontologica del mondo o di Dio, ma la con-
sidera il termine 2 quo della verita esistenziale, appunto il che cosa ogget-
to del rischio della liberta, mentre la soggettivita ¢ il guomodo, I'impegno

211ID., Fede ¢ ragione nella dialettica di Kierkegaard, in Dall'essere. .., cit., p. 173.



stesso nel rischio della scelta??. Questo il punto di approdo della spiritua-
lita Kierkegaardiana.

Luomo non ottiene la «perfetta uguaglianza che davanti a Dio. Su que-
sto punto — davanti a Dio — tutti gli uomini sono davvero uguali, poiché
Dio vuole da ogni uomo la scelta della sua libertd, scelta che ¢ alla portata
di tutti, perché ¢ affare di volonta e di amore, non di intelligenza e di sot-
tigliezza». Il “volo” prende il sopravvento sul “cogito”.

In questa prospettiva viene superato il problema di Lessing «Come pud
un evento storico, che si compie nel tempo avere una portata universale? Si
pud dare una beatitudine eterna e partire da un tempo storico?» (Briciole di
filosofia). Lingresso dell’Eterno nel Tempo che culmina nell'Incarnazione
di Ciristo e nella follia della croce, merita la salvezza all'uomo; cosicché dal-
la scelta per la fede 'uomo pud attingere nel tempo (che significa la deci-
sione autenticata dalle opere nel tempo) I'eternita. Se I' uomo ¢ sintesi di
anima e corpo, al quale si rapporta lo spirito, I'lo che ¢ libertd, nella nuova
sintesi di tempo ed eterniti & un terzo termine “/7szante’, in quanto muo-
ve il tempo non verso il passato (il tempo ciclico del paganesimo, il passa-
to delle forme deposte dello spirito hegeliano, I“eterno ritorno” nietz-
scheano), ma verso il futuro e per esso leternitd. Langoscia ¢ rivolta al fu-
turo, precede la possibilith del peccato: esso & I'atto di chi vive l'istante fa-
cendo astrazione dell’eternita. Uistante proiettato nell’eterno & cio che libe-
ra lesistenza dal peccato; il futuro per il Cristiano conta pil del presente e
del passato, egli aspira alla «pienezza dei tempi»??.

Questo ¢ il paradosso essenziale del Cristianesimo, che mostra il pas-
saggio dal finito ad una sfera incommensurabile dell’assoluta trascendenza
dell’oggetto di fede rispetto alla sfera della ragione. Da cio si origina il ri-
torno al credo quia absurdum di Tertulliano. Altra fonte ¢ la Theodicea di
Leibniz, che cita tra I'altro questa sentenza del De carne Christi di Tertul-
liano: «Mortuus est Dei Filius, credibile est quia ineptum est;et sepultus revi-
xit,certum est quia impossibile» proprio perché ¢ assurdo. La dialettica del
paradosso kierkegaardiano non ¢ I'alternanza degli opposti e non ¢ nem-
meno la loro risoluzione in una sintesi come superamento, ma ¢ composi-

221D., Introduzione alle Opere, Sansoni, Firenze 1972, p. XLI.
23 C. FABRO, Filosofia dell’esistenza in Problemi.. ., cit., pp.17-18, ed anche La religiosita

della filosofia, pp. 78-79.




zione di categorie opposte contro la logica usuale, che esige il salto (sprung).
L assurdo della fede & per Kierkegaard un’“irrazionale esistenziale”, cio¢
provvisorio, dialettico: ¢ tale cio¢ solo per chi non crede. Esso rappresenta
la coscienza dell'incommensurabilitd della trascendenza, antidoto contro
ogni idolatria.

Per questo la convinzione che genera la fede non ¢ opera della natura
ma dono accolto nella liberta della grazia. Leterno ¢ entrato nel tempo e
ora 'uomo si deve rapportare all’eterno nel tempo. Fabro mette in eviden-
za una misteriosa corrispondenza simmetrica nell’atto di fede: questa & do-
no di Dio, un inizio assoluto, nello stesso tempo nell'uomo liberamente
deve corrispondere il dono assoluto di se stesso a Dio, ossia il totale ab-
bandono (Henginvened), la seconda infanzia propria dei figli di Dio?4.

Di tutta questa passione cosa raccoglie I'Esistenzialismo a cavallo tra le
due guerre? La posizione di Fabro ¢ netta:

«Kierkegaard ha previsto la graduale disintegrazione dell'idea di uomo,
in massa, folla, partiti... come processo inevitabile della perdita dell’e-
lemento metafisico e sacrale in cui gli uomini si possono unire... ha
previsto il livellamento delle aspirazioni umane a opera della scienza e
della tecnica, che potranno sconfiggere ogni aspirazione di verita e li-

berta per l'uomo del futuro»?.

Da una parte I’ esistenzialismo & stato una rivolta dell’esistenza e del suo
movimento, contro il razionalismo assoluto e astratto, dall’altra per Fabro
esso ha «accheggiato senza scrupoli» 'opera di Kierkegaard, mutuando te-
mi e categorie utili a distruggere il pensiero astratto e a promuovere la cen-
tralita dell’esistenza, svuotandoli, perd, del loro contenuto specifico e rin-
chiudendoli nel cerchio dell'immanenza, tradendo l'ispirazione fondamen-
tale, apertura alla trascendenza, a cui Kierkegaard ha subordinato tutti i

momenti della propria dialettica®.

241D., Fede ¢ ragione..., cit., p. 144.

25 1D., Introduzione. .., cit., LXIX.

26 Fabro ha elaborato analisi acutissime sui diversi esponenti dell'esistenzialismo tedesco,
francese, italiano, russo: Heidegger, Jaspers, Sartre, Camus, Abbagnano, Berdjaev ed altri ancora
. 11 tema richiederebbe un ulteriore approfondimento in altra sede. Nel complesso, salvo qualche
eccezione, e in misura pitt marcata per alcuni (Paci, Sartre, Camus, Abbagnano) Fabro ritiene, a
proposito della pretesa filiazione da Kierkegaard, che «costoro avrebbero fatto meglio a richia-
marsi per la sostanza al truculento e ateo Feuerbach, e per il metodo a Kant, Hegel, e Nietzsche,



Pur di fronte alla possibilita dello scacco del Cristianesimo che gli fa
riprendere pilt volte nei Diari I'espressione evangelica di Cristo «Ma
quando il Figlio dell’'uomo torner, trovera ancora la fede sulla terra?»
(Lc18,8). Kierkegaard non si arrende, attraversa dolorosamente la pro-
pria missione di “risveglio”, trovando nel Cristianesimo delle origini e
della spiritualitda medievale la fondamentale ispirazione.

Nell’analisi kierkegaardiana della parabola moderna dell'immanen-
tismo come procedente dal “cogito” di Cartesio sino ad Hegel, Fabro
ha tratto elemento di ispirazione per il monumentale lavoro dell’/nzro-
duzione all'ateismo moderno, lo studio genetico-critico di quello che de-
finisce umanesimo totalitario o antropocentrismo incondizionato. La
tesi che vi viene esposta ¢ sposata da Giovanni Paolo II in Memoria e
identita. Scrive il Pontefice:

«Nel corso degli anni si ¢ venuta formando in me la convinzione che
le ideologie del male sono profondamente radicate nella storia del pen-
siero filosofico europeo... '

Il “cogito” cartesiano portd con sé un capovolgimento nel modo di fa-
re filosofia... A Cartesio I"“esse” apparve secondario; mentre il “cogito”
fu da lui giudicato primordiale. Prima... Dio come essere pienamente
autosufficiente (Ens subsistens) era ritenuto I'indispensabile sostegno
per ogni ens non subsistens, partecipatum, dunque anche per 'uomo.
Dopo Cartesio la filosofia diventa una scienza del puro pensiero: tutto
cid che & “esse”... rimane nel campo del cogito... Nella logica del co-
gito, Dio si riduceva ad un contenuto della coscienza umana; non po-
teva pill essere considerato come Colui che spiega fino in fondo il sum
umano... Era rimasta solo 'idea di Dio come libera elaborazione del
pensiero umano»

L uomo, affrancato dal senso del limite dato dal mondo, dall’Altro e
dagli altri, rimane solo, creatore della propria storia e della propria ci-
viltd; tutto cid, ovviamente, al di 2 delle intenzioni consapevoli del fi-
losofo francese. Giovanni Paolo II conclude che, per parlare ancora sen-
satamente del bene e del male, occorra tornare alla filosofia dell’essere,
a Tommaso d’Aquino?’.

senza contaminare una terminologia di cui si rifiutava espressamente la prospettiva originaria».
(Introduzione. . ., cit. p. 37)
27 GIOVANNI PAOLO 11, Memoria e identita, Rizzoli, Milano 2005, pp. 18-21.




Dunque, il Pontefice e Padre Fabro mettono in evidenza il rischio
implicito nel soggettivismo cartesiano e nelle sue filiazioni teoriche
contemporanee, in quanto premesse «di una modernita nichilista e so-
stanzialmente atea tragicamente protesa alle ideologie del male dei to-
talitarismi novecenteschi». Anche Fabro sul solco dell'itinerario spiri-
tuale kierkegaardiano, pur ulteriormente segnato dalla barbarie inquie-
tante del *900, non si arrende di fronte allo scacco apparente della spe-
ranza e propone I'antidoto.

«uomo moderno, traviato da una cultura che si ¢ alienata nella tecni-
ca e nella corsa frenetica ai falsi miraggi di Babilonia, potra trovare con-
solazione soltanto elevandosi al vertice di supremo silenzio dello spiri-
to, in cui il tempo si incontra con I'eternit e 'anima, dolorante del suo
peccato, s'incammina fiduciosa incontro a Cristo Salvatore»?8.

28 C. FABRO, Momenti dello spirito. La vitaliti della penitenza nel mondo contemporaneo, ci-
tato in A. DALLE DONNE, Cornelio Fabro: essere ¢ libertis come fondamenti del Tomismo essenzia-
le, Ed. Seam, p. 263.



