VALERIO CHIOVARO

Per un cammino di umanizzazione”

1. Tra umanesinso, nuovo umanesimo e umanesimo disincantato

[’umanesimo del Quattrocento italiano fu un ritorno al passato, un
arricchirsi di cio che c’era per rivoluzionare cio che ci sarebbe stato; un
rinascere, un reincendiare soffiate via le ceneri delle superfetazioni
cerebrali medievali - dalla fiamma di umanita che covava nella brace
inestinguibile dell’ energia umana. Gli effetti di tale ardore sono sotto
gli occhi di tutti: dalle architetture alle lettere, dalle scienze filologiche 2
quelle astronomiche. _

Nell’ultimo secolo non di rado s’incontra la stessa volonta di
memoria e di nascita, un’analoga passione antropocentrica che molti
hanno indicato, o propugnato, come un nuovo umanesimo. Cosi tra i
«neo umanesimi» se ne individuano notoriamente quattro: I'esisten-
zialista di Sartre, il comunista di Marx, il cristiano di Maritain e il glo-
bale di Silo.

Al dila di questi, un nuovo umanesimo si ha ogni qual volta si tenta
di ricercare nel vortice del dinamismo storico il volto perennemente
attnale del’uomo. Umanesimo si ha nelle considerazioni etiche, fisiche
e metafisiche sull’uomo nell’ambiente della sua liberta.

Non ci fermiamo sulle specifiche caratteristiche dei su elencati
movimenti di pensiero rimandando, per una lettura di base, alla lucida
disamina storico-filosofica di Heidegger (1987). Preferiamo indicare
una sorta di umanesimo della strada, che & quello che ciascuno di noi puo
incontrare nel suo quotidiano, o in se stesso. Si delinea, cosi, una sorta
di esodo dall’'umanesimo del presente, che € 'umanesimo frantumato, a
quello del sempre, che € 'umanesimo dell’uomo.

*Per mettere ordine alle idee e per una riflessione ad alta voce sull'umanesimo, cioe
sull’uomo e la sua libertd, occorre rifetirsi alla Lettera sull’umanismo di M. Heidegger
(1987), alla lucida analisi di G. Matcel (1935, 1951, 1959, 1968), a Heschel (1989,
2001) e altri filosofi contemporanei. La serena e approfondita analisi del quotidiano
secondo la saggezza tragica di chi non si accontenta di lasciarsi vivere sfocia nella
materializzazione delle idee e nel passaggio dai pensieri ai fatti.

87



2. L'umanesimo del presente, cioé ['umanesimo della frantumagione

L’'umanesimo della frantumazione & 'umanesimo che si petcepisce,
che si respira tra gli scarichi di scappamento di questo mondo
inquinato di paradossi. Lo si sente a pelle, ma lo si capisce solo dopo
una riflessione seconda. E 'umanesimo al quale siamo abituati, lo
respiriamo, fz rumore, entra nei nostri mondi dallo schermo del televi-
sore, o dalle relazioni superficiali, ¢ P'umanesimo mascherato, pone
'uvomo come principio e valore, ma non chiarisce a se stesso cb7 sia
Puomo. E un umanesimo antropocentrico, ma non egualitario, quindi
non antropofilo.

Fenomenologicamente s’incontra nell’uomo del capitale, o nel-
I'uvomo wverso lutile; nel’'uomo autonomo e tecnoavanzato; nell’'uomo
potente sul’'uomo; nel’'uvomo autogiustificato, ad esempio, dall’ar-
lecchino democraticismo. E I'umanesimo dell’'uvomo imbrigliato nel
tempo-per-la soddisfazione; dall’orgoglio del poco travestito di tutto; dell'uomo
che urla dalla prigione dell’ecologismo o si dimena nella problematicita
dellirrisolvibile. E un umanesimo dell’'uomo che, a volte, ci fitroviamo
a essere, o che veniamo spinti a divenire, in un esercizio sempre piu dif-
ficile della liberta. E P'umanesimo dell’uomo disumanizzato.

L’'umanesimo ¢ frantumato fondamentalmente perché ¢ frantu-
mata e avvilita la vita stessa dell'uomo, assai piti schiavo che signore del
suo mondo e delle s#e cose. Il mondo ¢ a sua volta in frantumi “perché
'uomo € soggiogato e oppresso dai prodotti stessi della sua accresciuta
potenza” (Cozzoli, 1979, p. 87).

Non mi dilungo molto su questo #manesimo frantumato, tiprenden-
dolo in chiave prospettica verso 'umanesimo della nostalgia e della
profezia.

3. L'umanesimo della nostalgia e della profezia

L’umanesimo della nostalgia e della profezia, pit che un ricordo o
un punto schiacciato al presente, ¢ 'orientamento di un cammino di
riconquista dell’ humanitas. Per tale itinerario bisogna maturare una
saggezza intesa come dar sapore alle cose, disponibilita a penetrare il
significato della vita nella sua stessa vita di nascita e morte, nel suo slan-
cio di elevazione di oltre.

Questa saggezza non puo che essere #agica, perché Puomo che
riflette sulla sua esistenza e si legge dentro e attorno non pud pre-

88



scindere da un’ esperienza d'inqguietudine. La destabilizzante inquietudine,
spesso fuggita o misconosciuta, ¢ sempte ombra della luce, ci accompa-
gna e, piti che eliminarla, i riflettori dei finti realizzati la tiproducono in
diverse direzioni. L’inquietudine ¢ 'ombra che cammina con noi, non
basta stare fermi per evitarla, né incrociare i fasci luminosi per farla
scomparire. Solo un uomo al buio ¢ senza ombra, perché rimane soffo-
cato dalle tenebre. L’inquietudine ¢ la conseguenza di “un aspetto del-
Iinsicurezza fondamentale, essenzialmente legata all’immanenza della
morte alla vita”, di cui ogni uomo dovrebbe essete sempre cosciente
(Marcel, 1968, pp. 294-295.300; 1959, p. 96).

Una consapevolezza, quella della vita intera (nascita-morte), che
relativizza e impreziosisce ogni attimo dell’ esistere e che muove cia-
scuno a sperimentare /esserci assai pit come una dinamica che come
una stasi.

La saggezza ¢ quell’atteggiamento di chi vive la vita nelle sue dimen-
sioni orizzontali e verticali di abisso, di elevazione, di slancio, di chi
diviene saggio, ma non #na volta per sempre. Il saggio, infatti, € chiamato a
prendere continnamente posizione contro tutto quanto contribuisce 2/
Jssarsi del tragico nellirrimediabile; del transeunte nel permanente; del
parziale nel totale; del percepito nel reale, il che accade ogni qual volta
linquietudine si risolve in disperazione (Marcel, 1968, p. 301.307).

E di questa saggezza che danno prova quanti non si compiacciono
di una vita vissuta e pensata superficialmente. Essi hanne, in qualche
modo, intravisto che “vivere ¢ piu che vivere” (ibidem, p. 305), che la
vita senza un pi di s¢ € una non-vita anche se per molt, purtroppo,
questa consapevolezza diventa irrimediabilmente tragica ed ¢ la di-
sperazione (Cozzoli, 1979, p. 75).

E per questo che saggezza piena e autentica & quella di chi va incon-
tro alla vita e alle sue avversita in atteggiamento di fiducia e di attesa;
quella di chi ricusa un antropocentrismo autarchico che incoraggia uno
spirito di dismisura, e opta per un’antropofilia a misura.-d’'uomo, che desta
in lui quello spirito di umilta radicale che lo apre alla Luce (Marcel,
1968, p. 303).

4. L'esorbitare
Il cammino di tale saggezza, che ¢ la proposta dell'umanesimo della
nostalgia e della profezia, si articola in dinamiche di esorbitagione da

pianeti e sistemi comportamentali, o di significato, ad altri sistemi e

89



pianeti che danno maggiote contenuto di umanita alla quotidianita.
Tale percorso ¢ un ti-tornare continuo al #utto uomo, all'nomo globale, pex
riscoptire che 'uomo & piti dell'umano e che 'umanesimo ¢ per uz uomo
pin. E porre 'uomo al centro, ma non come unico punto di un com-
plesso circolate; & porre 'uomo al nucleo, ma non come unica parti-
cella di massa ed energia, o come astro splendente di luce propria.

Lo stesso verbo esorbitare indica tale scardinamento di presunti riferi-

" menti, tale uscire dalle orbite di illusorio libero moto, in verita forzato da

leggi gravitazionali a noi inconsapevoli e addirittura avverse. L’esotbitare
& un salto di energia alimentato dalla nostra liberta e dalla speranza vin-
cente sulla paura del disotientamento. L'esorbitare verso, con coraggio
attraverso inquietudine cosmica, ci fa approdare su nuove traiettorie di
significato che, in fondo, sono quelle dell'universo di sempre.

Ecco allora desctitto il cammino come tappe successive di esorbita-
zione. Per un umanesimo umano bisogna esorbitare:

* dall’animalitas all’ humanitas,

* dall’ utilita all’insoddisfazione,

* dall’ ecologismo all’ ecofilia,

* dal possedere al diventare,

* dal problema al sigfiificato,

* dal tempo all’eternita,

* dall’ orgoglio all’'umilta,

* dall’egoismo all’amore,

* dalle parole ai fatti.

4.1. Esorbitare dall animalitas all’humanitas

Da piu parti si leva il grido di giusto rifiuto di un uomo definito-

come animale diversamente specificato (Heidegger, 1987, p. 273;
Heschel, 1989, p. 35). Siamo ormai abituati ad autodirci come animali
razionali, sociali, civilizzati. Da Aristotele in poi si definisce 'uomo
.secondo I'animalita e non secondo 'umanita. L'uomo ¢ cosi un animale
pigi. Stranamente non si definisce animale come un uomo un po’
" ‘meno, la scimmia come un uomo un po’ pitt animale. Nel silenzio della
sofferenza, come nella verita degli affetti, lo sappiamo bene, abbiamo
un’afiima ma non siamo animali, anche se oggi il continuo ridircelo ce
ne ha convint, le aberrazioni poste in atto da un uomo \animale ce ne
danno ragione.

La stessa visione del'uomo come macchina lo riduce a «un inge-

90



gnoso montaggio di un impianto idraulico portatile» (La Mettrie).

Ogni visione parcellizzata, per quanto esatta nei contorni del suo
limite, ¢ carente dell’'uomo nella sua globalita.

Nella Germania prenazista veniva spesso citata la seguente enunci- .
azione dell'uomo: «l corpo umano contiene una quantita di grasso
sufficiente per produrre sette pezzi di sapone, abbastanza ferro per
produrre un chiodo di media grandezza, una quantita di fosforo suffi-
ciente per allestire duemila capocchie di fiammiferi, abbastanza zolfo
per liberarsi dalle proprie pulci» (Heschel, 1989, p. 38).

Tornare all’humanitas & tornare all’essenza dell’'uomo che come cosa
¢ spiegabile, ma come persona ¢ mistero e stupore, cammino Verso...

4.2 Esorbitare dall’utilita all’insoddis fazione

Il tanto agitarsi del’'nomo di oggi ¢ finalizzato al guadagno. La vita
diventa una sorta di strategia imprenditoriale dentro la quale tutto ¢
trascinato, non meno gli affetti. L'uomo ¢ valutato secondo /u#ile. 11
prodotto dell’agire ¢ valutato secondo la sua utilita'.

L’utile diviene misura suprema di cio che ¢ giusto o sbagliato. L’¢
utile & sostituito al # serve. 1. uomo serve, cosi, cio che ritiene utile. I 70-
it asservo diviene servo dell utile.

Secondo una definizione di Heidegger:

L’essenza dell’agire ¢ il portare a compimento (1/o/bringen). Portare a compimento
significa: dispiegare qualcosa nella pienezza della sua essenza, condurre-fuori a
questa pienezza, producere (Heidegger, 1987, p. 267).

Dovtemmo forse deviare il nostro agire dall’amblto dell'ntile all’am-
bito del condurre fuori, del compimento che, forse, non sara mai pie-

"'«Fra le caratteristiche salienti dell’eta moderna troviamo gli atteggiamenti tipici del-
Uhomo faber: la sua strumentalizzazione del mondo, la sua fiducia negli strumenti e
nella produttivita del costruttore di oggetti artificiali, nella portata onnicomprensiva
della categoria mezzi-fine, la sua convinzione che ogni problema puo essere risolto e
ogni motivazione umana ridotta al principio dell’utilita; la sua sovranita, che consi-
dera tutto cio che le ¢ dato come materia prima e vede la natura come “un immenso
tessuto da cui possiamo ritagliare ci6 che vogliamo e ricucirlo come ci piace”; la sua
equiparazione di intelligenza e ingegnosita, e cioé il suo disprezzo per ogni pensiero
che non possa essere considerato “il primo passo... per la fabbricazione di oggetti
artificiali, e in particolare di strumenti utili per produrre strumenti, e per variare la
loro fabbricazione indefinitamente”; inﬁne la sua identificazione actitica della fab-
bricazione con I'azione » (Arendt, 2001 p. 227).

91



namente compiuto. Dovremmo vincere lillusoria autosoddisfazione
dell’utile. Heschel dice:

L’autosoddisfazione & Poppio degli stolti. Tutto cio che nel’'uomo ¢ creativo detiva
dal seme di una infinita insoddisfazione... (andrebbe mantenuto e promosso) uno stato
di insoddisfazione nei riguardi delle nostre aspirazioni e acquisizioni, una smania che
non trova appagamento... «In questo mondo - disse Oscar Wilde - vi sono soltanto due
tragedie: I'una & non ottenere quello che si desidera, I'altra € di ottenetlo. La vera trage-
dia & quest’ultima) (Heschel, 1989, pp. 122-123).

4.3. Esotbitare dall’ecologismo all’ecofilia

Difficilmente oggi non si & ecologisti. A ben guardare, pero, 'uomo
dell’ ecologismo & un uomo puramente naturale, una macchina biologica
che in questo momento sta funzionando male, che cosifica ed econo-
mizza la natura. Un uomo cosi dentro la natura ¢ un uomo che non puo
amatla, in quanto ne ¢ troppo parte, si muove tra le altre creature per
dominatle e soggiogarle, ¢ un demone cattivo che non accetta di condi-
videre la stessa natura delle cose della natura, si ribella a danno dell’ eco-
sistemna, produce il diluvio universale delle catastrofi ambientali odierne,
muta le condizioni climatiche, predeterminando la sua stessa cottura nel

_rinchiuso inferno dell’ effetto serra. La disperazione di questo naturi-
cida-suicida si apre alla speranza ancora pit disperata della sua fine prima
che tutto distrugga. «Da qui la visione negativa, anzi tragica dell’ essere
umano, che diventa appunto ’animale “cattivo” che distrugge tutte le
altre forme di vita». Mentre 'uomo viene animalizzato, nella peggiore
delle accezioni, il mondo animale viene umanizzato ed assume le caratte-
ristiche di bonta naturale: '

il mondo animale diventa una sorta di Disneyland, dove la ferinita, 'aggressivita, la
violenza intrinseca alla dimensione animale, il mangiare e 'essere mangiati, viene atten-
uata fino quasi a spatite, perché in ogni modo la vita mantiene un suo equilibrio e nel
suo insieme viene in ogni caso preservata. In questa visione paradossale, I'essere umano
risulta un fattore squilibrante e peticoloso pet cui una sua scompatrsa non risulta neces-
satiamente negativa (Puledda, 2004).

Di contro, un uomo che € piu che animale, un uomo che domina,
garante dell’equilibtio creazionale, non ¢ un uomo che utilizza, ma che si
serve servendo. » un uomo ecofilo che ama e quindi preserva. Un ecolo-
gismo che non ¢ antropofilo ¢ un ecologismo squilibrato e contro
'uomo.

92



4.4. Esorbitare dal possedere al diventare

Oggi ['avere eccede sull'essere, 1l possedere sul diventare. 11 desiderio
struggente di realizzarsi in quanto uomo ¢ alterato e deviato all’ illuso-
ria soddisfazione del possedere. Tanto che la fatica de//io possiedo scom-
pensa il cammino naturale de//’io divento: o divento in guanto possiedo. B, in
quanto possiedo, do-somo nella misura in cui colleziono, trattengo,
conservo, difendo, dispongo di ci6 che ¢ mio.

L’ambito del possesso non riguarda solamente i beni tangibili ma
anche “quellinsieme di abitudini buone o cattive, di opinioni, di
pregiudizi, che ci rende impenetrabili al soffio dello spirito» (Marcel,
1935, p. 128). Noi siamo cio che possediamo e questa avidita ¢ ansiosa
nella consapevolezza dell’irrevocabilita del tempo che passa e tutto
trascina con sé. Il tempo, a guisa di onda sulla spiaggia, modella i no-
stri confini, avanzando e ritirando porta e prende con liberalita, ma
pet Vio-possiedo ogni granello di sabbia che torna al mare ¢ percepito
come un angosciante detrimento dell” essere. Da qui la disperazione
del possedere non dischiuso alla logica del divenire, della dimensione
di personalita, creativita, liberta che 'uomo ¢ e diventa.

4.5. Esorbitare dal problema al significato

I’uomo appiattito sull’otizzonte del possesso di risposte o abbrac-
ciato ai suoi beni fugaci, cosi attento a che nulla gli sfugga dalle mani, si
preclude ogni elevazione.

Allunga le mani solo verso cio che puo stringere, nella finale delu-
dente consapevolezza che i/ pin ¢ ben oltre. Affamato di risposte,
I'uomo indugia nei supermarket stracarichi di risposte colorate e
appetitose, compra soluzioni di appatenza, pur sapendo che ¢ aldila del
banco dell’offerta che il mistero gli va incontro nella sua gratuita.

Rimanendo schiavo, 'uvomo ¢ recluso sul palcoscenico delle illu-
sorie sicurezze, o sfoglia con ansia il suo copione alla ricerca di
soluzioni. Il suo mondo circosctitto all’ orizzonte della circospettabi-
lita si riduce, cosi, entro ’ambito della problematicita: Qwuest nomo finito €
attore che si & sbarrato P'accesso al metafisico, al soggesto /ibero del mi-
stero. Il mistero, invece, & il meta-problematico, Ialdila dal copione
insoddisfacente. Il mistero & 'ingresso in ci6 che ¢ nascosto dalla coltre
di supetficie, & cio che grida all’orecchio di chi fa del silenzio 'ambito
ermeneutico dell’esistenza. Il mistero - come cio che € nascosto e non

93



come cio che ¢ incomprensibile - ¢ il non risolto umano, il non risolto
di ogni uomo che fa esperienza di sé, mentre le soluzioni presunte
diventano potte di ingresso pet altri problemi perché la realta non &
sempre oggettivabile. «LLa morte, il male, la vita, I'essere, la speranza, la
fede, ’'amore... non sono riducibili a problema: queste realta possono
essere accostate e comprese solo da una liberta aperta al misteroy»
(Cozzoli, 1979, p. 80).

51, ma per entrare nel mistero - o meglio per accorgetsi che vi siamo
immersi - civuole la liberta dell’'umilta. E nell’ambiente del mistero che
'uomo scopre il significato, piti che la ragione delle cose. “L’essere ¢ un
mistero, Pessere & un occultamento, ma esiste un significato al di 12 del
mistero, che tenta di esprimersi. Il destino dell’essere umano ¢ di evi-
denziare quello che ¢ celato” (Heschel, 1989, pp. 108109). Il significato
¢ cio in cui il mondo ci appare, ¢ una verita oltre 'uomo, in base alla
quale 'uomo possa vivere I'oltre dal sé immediato.

4.6. Esorbitare dal tempo all eternita

Siamo nel tempo, ma non siamo il tempo. Dinamici - entro il
dinamismo delle cose che passano, non siamo semplici cose e cosifi-
carci ¢ uccidere I’ humanitas. Del tempo noi viviamo la nostalgia.

«Come chi vive in una condizione di esilio, io devo prendere
coscienza di non coincidere con il mio g# ed ora bensi con un
“dominio nostalgicamente mio”, come lo ¢ la pattia per lesiliato»
(Marcel, 1951, p. 186).

«Quando I'uomo perde questo slancio di oltre si smartisce in una
concezione istantaneista e deterministica dell’ essere: conta solo I’is-
tante da spremere fino in fondo per farne colare le uniche gioie della
vita» (Cozzoli, 1979, p. 81).

11 tempo nella sua sola dimensione di temporalita ¢ la somma di
istanti, ma Iistante soffre della precarieta e non soddisfa I'esigenza di
pienezza. L'istante ¢ pieno di parziale e piu parziali non fanno una
totalitd, come tanti vuoti non fanno un meno vuoto e non di meno
fanno una pienezza. Rincorrere Iistante, spolpatlo alla ricerca di qual-
cosa di troppo grande da essete ivi contenuto, porta all’annoiarsi del
come “non avere di che riempire il tempo».

11 tempo, pit che luogo storico della realizzazione dell’io-ci-sono,
diviene una scatola da riempire, finché non scoppia pet I’ iperattivismo,
o non si sgonfia perché ben piena di vuoto. Tale coscienza del “tempo

94



vuoto” & disperazione, contro la pienezza di tempo di un’esistenza
impegnata e partecipe, di un tempo che si moltiplica nella vita de//’%o-
ricevo. La disperazione per il tempo effimero e vuoto ¢ la consape-
volezza che tutto scotre... incurante di me, fermo al solito vuoto. Da
cid Pespetienza del tempo chinso della disperazione contro il tempo aperto
della speranza.

«In fondo, come non disperare quando ci si ritrova al punto di con-
giunzione diun passato irrevocabile, di un presente evanescente e di
un avvenire che non offre altra certezza che queila della morter» (ibi-
dem, p. 82).

Non cosi nel tempo sotto il segno dell’ eterno. Entro al quale ogni
attimo sfilacciato si riconnette al grande tessuto dell’infinito (Heschel,
2001, p. 179).

4.7. Esorbitare dall'orgogito all umilta
2

L'umilta non ¢ umiliazione, ma consapevolezza della propria ori-
gine e della propna fine. F| dlspomblhta a rientrare in se stessi, nella se-
rena accettazione dei propn limiti e, quindi, nell’attitudine ad
accogliere, a conoscete, a ricevere tutto cio che, cosi, diventa dono.
L’orgoglio di chi si esalta autoponendosi quale centro assoluto dell’u- .
niverso e affermando la proptia capacita di decidere da sé solo il pro-
ptio destino & patologico delirio di onnipotenza. La permanente ten-
tazione di un orgoglio radicale oggi ¢ piti insidiosa, data la presunzione
tecnocratica del posso fare tutto cio che posso fare. Ingabbiato nel suo
otgoglio 'uomo, nello stesso tempo, si esalta esteriormente per cio che
raggiunge, per avvilirsi interiormente per cio che non detiene perma-
nentemente o pet quanto di sé deve rinunciare nel suo datsi in pasto
. alla famelica bestia di tale orgoglioso possedere e apparire. Da qui “un
umanesimo degradato e ammuffito” che esprime I'attuale, o la poten-
ziale disperazione, di un uomo pieno della falsa e vuota prenezza del suo

vuoto orgoglio.

4.8. Esorbitare dall'egoismo all amore

Nessuna autentica espetienza di me come persona ¢ possibile se
non nell’amote. E la dinamica dell’ incontro accogliente dell’altro che
mi permette di incontrarmi e costituirmi come persona, ontologica-
‘mente io-tu. E nell’amore che vinco la presunta solitudine de//esse,

95



dando ragione al mio esse che est co-esse (Heschel, 1989, p. 65). E nel
che vinco la tentazione oggettivante della terza persona, il /i da
conoscere, da possedere, da dominare. Nell’isolamento diffidente ed
egoistico rimango fenomenologicamente io. Io diverso dal ###0 me non
mi percepisco io-/4, coppia fondamentale e imprescindibile (Buber,
1993), non mi conosco nel mio me stesso 7o-#, limitando il mio speti-
mentarmi come solo 7. E il deserto della solitudine, del volto anonimo
tra tanti volti, dello sconoscersi perché sconoscenti I’altro che & dimen-
sione costituiva del me 7o-## »E perdersi perfino ai propti occhi, men-
tre, come Narciso, si ricerca la propria immagine nelle illusorie cose
che passano trascinandoci con loto.

«egoista non ¢ solo qualcuno che non da e non riceve pit nulla...».
E qualcuno che ha perso il potere di animare il mondo nel quale si
sente respinto e di troppo» (Marcel, 1935, p. 203). Nella misura in cui
'amore ¢ reciprocita creativa della mia e dell’ altrui personalitd, il suo
invertirsi egoistico ¢ insieme la mia e I’altrui disperazione.

Amare un essere significa attendere da lui qualcosa d’indefinibile, d’im-
prevedibile; significa nel contempo dargli in qualche modo la possibilita di rispon-
dere a questa attesa. Si, per quanto possa sembrare paradossale, attendere significa in
qualehe modo donare; ma Pinverso non & meno vero: non attendere pit significa
contribuire a colpire di sterilita 'essere dal quale non si attende pitt nulla, significa
dunque in qualche modo privatlo, togliergli in anticipo qualcosa -che cosa esatta-
mente se non una certa possibilita d’inventare e di creare? [...] La sfera dell’egoismo e
della disperazione, contro la dinamica dell’amote e della speranza & 'ambito del mio
egoismo e della mia e altrui disperazione (ibidem, pp. 66-67).

Non amare ¢ non potere. “L’essere in quanto elemento € la “tacita
forza” del potere che vuole bene, cio¢ del possibile” (Heidegger, 1987,
m.271).

L’egoismo ¢ il non realizzare /a necessita di essere necessari (Heschel,
1989, p. 86) e non permettere, cosi, neanche la realizzazione dell’altro.

I’amore ¢ la tacita forza del possibile nella quale 'uvomo manifesta e
realizza la sua unicita, entro la quale 'uomo sceglie, agisce e vive.

Non st tratta di un’idea sentimentalista: ’amore & una realti e un si-
gnificato ontologico; 'uomo non possiede 'amore, come possiede i
sentimenti, ma abita nell’amore; 'amore gli accade, & #alio e il tu e di-
schiude 'uno all’altro nella sua verita; Pamore rende evidente /uniciti e
Vesclusivita del tu e dell’io, rivela la reciprocita, unifica i termini della
parola fondamentale io-##, ponendoli nel mondo. I’amore genera la

96



consapevolezza della meravigliosa irripetibilita. Tutto cio porta alla
possibilita dell’operare ogni genere di azione, non nei conffonti dell’al-
tro, ma soprattutto #z1io e tu.

Cosi ¢ per Martin Buber che scrive:

Per chi sta nell’amore e in esso guarda, gli uomini si liberano dai grovigli dell’in-
granaggio;ibuoni eicattivi, isavi e i folli, i belli e i brutt, 'uno dopo altro diventano
per lui reali, diventano un tu, cio¢ un essere liberato, fuoti dal comune, unico ed
esistente di fronte a lui. In modo meraviglioso sorge, di volta in volta, 'esclusivila - e
cosi 'uomo puo operare, aiutare, guarire, educare, sollevare, redimere. I’amore &
responsabilita di un io verso un tu (Buber, 1993, pp. 69-70).

L’amore apre, cosi, ad un’eguaglianza di unicita che permette la re-
. ciprocita e la solidarieta.

4.9. Esorbitare dalle parole ai fatti

Parola in ebraico si dice dabar; lo stesso termine, nella semplicita di
questa lingua semitica, indica anche un fatto. Il plurale debarim non si-
gnifica, cosi, solo parole, ma anche cose realigzate. Dovremmo tradurre il
termine dabar con l'espressione: parola-fatta fatto. Anche il greco logos,
oltre che a indicare qualcosa di defto, indica cio che gravita nell’ambito
del szgnificato. )

Cosi dovrebbero essere le nostre parole: parole significative fatte-fatto.
Nel multimediale contemporaneo wuoto a perdere di parole come
sarebbe tutto piz umano se politici, religiosi, accademici, tutti noi, pro-
nunciassimo parole significative che si fanno fatto. E opportuno scen-
dere dai pulpiti e dalle cattedre universitarie, dagli accademismi intel-
lettuali, dai sociologismi appiattenti e dagli ecologismi di luoghi
comuni per operare un rinnovamento fin dal cuore, fin dalle radici; per
realizzare una sana cultura della vita.

BIBLIOGRAFIA

ARENDT H. (2001), V7ta Activa. La condigione umana, Milano, Bompiani.
BUBER M. (1993), I/principio dialogico, Cinisello Balsamo (Mi), San Paolo.
Cozzour M. (1979), L'uomo in cammino verso... 1attesa e la speranza in
Gabriel Marcel, Roma, Abete.

HEIDEGGER M. (1987), Lettera sull nmanismo. In EW. von Herrmann (a
cura di), Segnavia, Milano, Adelphi, pp. 267-315.

97



HESCHEL AL. (1989), Chi é /'nomo?, Milano, Rusconi, 4a ed.

HEeSCHEL AL. (2001), L'somo non é solo. Una filosofia della religione, Milano,
Mondadori. ; ‘

MARCEL G. (1935), Homo Viator, Patis, Aubier.

MARCEL G. (1951), Le Mystéere de I'Etre. Vol. 11. Foi et Réalité, Paris,
Aubier.

MARCEL G. (1959), Présence et Immortalité, Paris, Flammarion.

MARCEL G. (1968), Pour une sagesse tragique et son au-deld, Paris, Plon,
Paris. :

PULEDDA S. (2004), La crisi dell'umanesimo storico ed il nuovo umanesinmo,
«www.umanisti.orgy, 23 luglio 2004.

98



