G. ARCUDI - S. CASERTA - S. VADALA - G. D’ANNA*

Le frontiere dell’impegno del Diacono:
esperienze e testimonianze.

Sono cieco dalla nascita, ho anche una sorella non-vedente che si
& consacrata. La mia realizzazione si & attuata in famiglia. Sono spo-
sato e come semplice cristiano ho scelto di lavorare umilmente nella
Chiesa e di portare il mio contributo nella missione e nella condivi-
sione; infatti faccio parte del Movimento Apostolico Ciechi, sorto 65
anni fa. Ci sentiamo mandati dalla Chiesa ad operare in mezzo a tanti
fratelli non-vedenti a cui cerchiamo di proporre la cosa pitl impor-
tante per la vita umana.

Questa testimonianza & resa possibile dal cammino di fede che fac-
ciamo anche con i nostri fratelli non-vedenti perché non possiamo
essere dei navigatori solitari. In questo senso, la condizione di cie-
chi che noi viviamo ¢ particolarmente significativa perché come il
cieco ha bisogno di qualcuno che lo guidi, analogamente ’esperienza
cristiana richiede che qualcuno ci guidi nel nostro cammino di fede.
In tal senso, ritengo che uno dei punti cardini su cui far leva per ca-
pire il ruolo del Diacono, ma anche del semplice cristiano come me,
& tener presenti gli orientamenti pastorali e le ricche e precise indi-
cazioni che si trovano nel Documento della C.E.I. sul Diaconato per-
manente che esige di essere accostato nella sua integrita e comple-
tezza. In questa occasione si & toccato solo qualche spunto di discus-
sione, proprio per il fatto che ci sono delle persone che testimoniano
il Vangelo giorno per giorno. Si coglie, quindi, la perfetta sintonia
del tema che stiamo discutendo con l'insegnamento dei vescovi pre-
sente nel Documento, che tende a «colpire» il centro vitale di ogni
chiesa locale o diocesi, perché la chiesa locale & un frammento della
chiesa universale che racchiude gia in sé tutto cio che 'evento cri-
stiano comunica all’'uomo. L’evangelizzazione ¢ I’evento prioritario,
essa ¢& la scoperta e la comprensione del modello di vita proposto
da Gesui nel Vangelo e la rievangelizzazione chiede una testimonianza
di vita, gesti concreti che presuppongono un modo di essere. Nella

* Gli interventi fanno parte della tavola rotonda tenuta in sede di convegno.

51



mia esperienza di vita ho sempre cercato di confrontarmi con il «xmo-
dello» Gesi1 che ha portato al mondo la Buona Notizia con le parole
ed i gesti, ma anche con la collaborazione e la disponibilita dei suoi
discepoli. Chi pensasse che il messaggio portato da Gesu sia un mes-
saggio che riguardi solo l'intelligenza e non tutto l'uomo, sbaglie-
rebbe. Dio si prende cura delle persone nella loro interezza. Gesu
si rivolge ai suoi discepoli chiedendo la collaborazione. Chi lo ha in-
contrato non pud non essere che suo collaboratore ed il primo at-
teggiamento che dobbiamo assumere € quello di accorgerci delle per-
sone che anelano Dio. I nostri fratelli attendono la «parola» di giu-
stizia e di salvezza.

La nostra azione deve avere un ampio respiro che superi i confini
della Chiesa locale e abbracci tutta 'umanita che attraverso il no-
stro volto, conoscera I’amore di Cristo per ogni uomo.

Continuo a chiedermi come cristiano che vive fra la gente, quale
sia la mentalita di questa gente, soprattutto delle persone che ci sono
piu vicine. E prevalente un tipo di cultura rinunziataria, ripiegata
sul privato o tesa unicamente al profitto. In campo morale si rifiuta
ogni norma diversa dalle esperienze di sensibilita o interesse del sin-
golo. Rimane inespressa e senza risposta la domanda centrale su chi
& 'uomo, sul senso della sua dignita unica ed ineffabile. Ne deriva
un atteggiamento incentrato sull’avere e sul consumare. Da cio si
originano le devianze, la fuga nella droga, la criminalita diffusa.

A livello religioso si fa strada un modo soggettivo di intendere e
vivere la fede, un appartenere alla Chiesa in modo debole ed una vi-
sione limitativa della sua missione. Allora tutti noi siamo chiamati
a riscoprire nel nostro interno e nell’apertura agli altri, il valore e
I'importanza di testimoniare la Buona Notizia che in Cristo Dio ama
tutti gli uomini. Questa testimonianza inizia con la riscoperta del-
’essenza del Vangelo e con il farsi carico di tutto cio che autentica-
mente umano riguarda da vicino la storia e la vita dell'uomo. (Gior-
gio Arcudi). '

*kx

Avverto una certa difficolt3, in quanto la presentazione ha messo
il dito in una grossa piaga. In questi giorni di convegno stiamo af-
frontando dei temi molto rilevanti; abbiamo parlato della Chiesa che
si rinnova, della nostra comunita; abbiamo considerato quelli che
sono sempre pill vicini a noi, abbiamo valutato i bisogni che emer-

52



gono nella nostra societa che pero si presenta alquanto omogenea.
Gia il quadro della situazione giovanile ci si presenta con quelle bre-
vissime frasi che abbiamo ascoltato. Ma il mondo in cui noi viviamo
ci fa spostare questa ottica, ce la allarga, I’amplifica, facendoci ve-
dere come quelle che consideravamo le poverta ultime, le poverta
scoperte, le poverta immerse nel contesto che ci & vicino, diventino
molto relative rispetto ai grossi problemi di cui oggi soffre I'uma-
nita. Noi, nel mondo, rappresentiamo soltanto il 20% dell'umanita
e facciamo parte di questo mondo ricco. Il resto, 1'80%, invece, vive
in difficolta. Queste cose, quando si sentono, possono passare su di
noi senza toccarci, ma quando si vivono personalmente, diventano
sofferenza. Si puo parlare di una umanita in senso generale, di pro-
blematiche che riguardano la societa, ma quando, poi, si viene ad
affrontare concretamente il problema dell’handicap, diventa ancora
pit sofferto per noi. Io ho avuto una grande fortuna, e sottolineo que-
sta fortuna perché ho imparato tantissimo dalle esperienze fatte:
prima in Brasile, subito dopo il matrimonio, insieme con mia mo-
glie siamo partiti e abbiamo lavorato li in una scuola agricola all’in-
terno di quel paese; successivamente, rientrati in Italia, ci siamo im-
pegnati per l'attivitd missionaria in senso piti ampio. Siamo convinti
che ormai non ci si pud impegnare soltanto per chi € vicinissimo a
noi e siamo convinti ancora di pit che ’attivita missionaria apre ad
un impegno nel posto in cui noi siamo; perché la causa di tante in-
giustizie, di tante situazioni nelle quali vivono i nostri fratelli in al-
tri paesi del mondo & qui da noi, per tutta una serie di meccanismi
di cui non abbiamo colpa ma che sta a noi conoscere meglio e modi-
ficare. ‘

Noi siamo sommersi da tutta una serie di problemi che vanno da
quelli personali alla situazione politica, a quella delinquenziale, a
tutta una serie di cose che ci preoccupano e che, talvolta, ci fanno
dimenticare che la Chiesa & universale, che la nostra Chiesa ¢ catto-
lica.

Non so se riesco a comunicare la gioia che sento nel pensare que-
sto, cioe I'essere in Africa e cantare, io nella mia lingua e gli africani
nella loro, la stessa canzone. Cio mi dimostra che la Chiesa ¢ una,
¢ grande e universale; cosi vedere questo africano insieme con noi,
pregare con noi, ci fa sentire veramente parte integrarite di un corpo
mistico che va al di 12 di ogni confine al di la di ogni frontiera.

Questo & il dono piti grande che Gesu ci ha voluto dare, io penso,
nel sentirci veramente parti di questa grande umanita di razze, di
culture, di lingue diverse. Ma tutto ci6 lo dobbiamo scoprire; i so-

53



ciologi dicono che il mondo & diventato un villagio, ma il mondo deve
diventare una grande ed unica comunita e questo dipende, anche,
dal nostro impegno, dalla nostra diaconia, dal nostro servizio per
chi & vicino, ma guardando anche lontano.

Abbiamo ascoltato esperienze di diaconi impegnati nell’accoglienza
verso gli indiani che ci sono a Catania, ma ci sono anche qui a Reg-
gio Calabria; abbiamo dei gruppi, abbiamo anche una «Casa Acco-
glienza» per questi popoli che arrivano da noi. Questa accoglienza
non & soltanto di tipo economico, di tipo materiale, la nostra societa
ha ancora una certa diffidenza per il «diverso», noi tendiamo sem-
pre a generalizzare, per cui da noi lo straniero ¢ accolto fino ad un
certo punto come persona, non facciamo differenza tra il marocchino
ambulante, la persona di cultura o I'ambasciatore. Consideriamo,
ad esempio, gli studenti africani che vengono da noi, fra di essi ci
sono certamente persone agiate, che perd hanno bisogno prima di
tutto di accoglienza fraterna per sentirsi uguali a noi.

Per fare tutto cid occorre creare una nuova sensibilita e nel gruppo
di cui faccio parte ci impegniamo in questo senso, perché veramente
si possa creare una maggiore sensibilita in tutti quanti noi. Si pro-
muovano delle attivita educative sia attraverso la scuola, attraverso
una formazione istituzionalizzata, con attivita di educazione allo svi-
luppo e alla mondialita, con corsi di aggiornamento per i docenti,
con progetti scolastici, e sia cercando di promuovere negli ambienti
ecclesiali la considerazione che I'impegno missionario ¢ di tutto il
popolo di Dio: cosa che, d’altra parte, viene sempre detta ma su cui
non ci si sofferma mai abbastanza, come se, in genere, il fatto mis-
sionario fosse qualcosa di marginale. '

So che c’¢ qualche diacono in Italia, che ha fatto questa scelta mis-
sionaria, di essere cio¢ inviato anche nelle chiese lontane, ma & sem-
pre ancora un fatto isolato. Bisogna riscoprire questo aspetto mis-
sionario all’interno del diaconato e all’interno di tutta la chiesa di
Dio. .

Il gruppo di cui faccio parte, il M.O.C.I., promuove anche dei pro-
getti nei paesi in via di sviluppo; abbiamo gia realizzato una scuola
perché riteniamo che molto debba passare attraverso la formazione.
L’idea centrale che ci anima & che occorre soprattutto creare coope-
razione e scambi tra i popoli, tra le Chiese perché & attraverso la re-
ciproca conoscenza che noi miglioreremo noi stessi insieme agli «al-
tri». Ecco, quindi, la funzione e la validita della presenza di persone
e sacerdoti africani qui da noi.

La missione non ¢ un fatto paternalistico, un andare con movi-

54



mento unidirezionale. La missione & incontrarci, un andare e nello
stesso tempo accogliere. Forse, se riusciremo a impostare la nostra
vita con questa idealita, veramente costruiremo la pace, costruiremo
la solidarieta anche nelle nostre piccole comunita locali . (Santo Ca-
serta)

* k%

Penso che una sensazione di disagio sia diffusa tra di noi che par-
liamo e che, tutto sommato, sentiamo di non avere delle esperienze
tanto eccezionali da comunicare, ma delle esperienze che il Signore
della storia ci ha fatto vivere e degli incontri con persone che hanno
segnato in qualche modo il cammino della nostra vita.

Quella che vi comunico &un’esperienza di vita quotidiana, ma non
individuale, tocca altri e tanti anni: prima insieme a tanti amici della
mia comunita e da qualche anno, in modo particolare, con mia mo-
glie e i miei figli. Questa mia esperienza ¢ nata dalle istanze giova-
nili di un gruppo di persone che desideravano poter sperimentare
qui ed ora i valori della giustizia, della bonta, della solidarieta. Que-
sto desiderio si & incarnato storicamente in un incontro che noi gio-
vani abbiamo avuto la fortuna di fare all’Istituto Tecnico Industriale
con il nostro insegnante di Religione don Italo Calabro che avete
avuto modo di conoscere e di apprezzare. Egli ci ha concretamente
messo di fronte a delle situazioni di ingiustizia, di poverta, di disa-
gio, davanti alle quali noi non abbiamo saputo dire di no, non ab-
biamo chiuso i nostri occhi. Abbiamo iniziato ad interessarci dei gio-
vani handicappati, di giovani destinati ad essere sbattuti dentro I'O-
spedale Psichiatrico, o essere inviati nei grandi centri del Nord.

Davanti a queste realta ci siamo calati in questa storia, in questo
cammino. Non sto a raccontare che cosa tutti questi incontri abbiano
voluto dire per noi, ma sostanzialmente mi preme sottolineare due
cose. La prima & che, conoscendo le famiglie di questi giovani, ab-
biamo capito come ’emarginazione sia una catena, poverta chiama
poverta, I’handicappato, allora come oggi, si trova famiglie povere
alle spalle, famiglie disgregate; c’erano sempre fratelli che vivevano
una situazione di disagio, di devianza, di prostituzione. La seconda
cosa che voglio rimarcare e che questa catena di emarginazione ci
ha fatto capire che era indispensabile per noi cambiare assoluta-
mente i nostri modelli di vita. Per noi tutto cio ha significato incon-
trare I'esperienza cristiana. Quasi nessuno di noi, allora, era dichia-

55



ratamente cristiano, aveva avuto certo delle esperienze, come tutti
gli italiani, che si riducevano agli incontri di catechismo. In questo
cammino, ciascuno di noi & cresciuto ed ha compreso che questa espe-
rienza richiedeva un cambiamento radicale della nostra vita, anche
di quella matrimoniale. Io ho avuto la fortuna di veder condiviso que-
sto stile di vita da mia moglie e da mio figlio. La mia famiglia si ¢
aperta alle necessita degli altri, in particolare, nella mia esperienza
professionale, ho vissuto I’apertura nei confronti dell’handicap, della
malattia mentale, ma tanti altri nella nostra comunita hanno vissuto
esperienze di accoglienza, di condivisione con giovani che avevano
subito situazioni di violenza, di abuso, di faida, di odio, di sangue.
Personalmente ho vissuto la realta dell’handicap: appena sposato la
mia famiglia ha scelto di vivere in una piccola comunita con dei gio-
vani handicappati. Dovevamo offrire una famiglia a chi non aveva
la possibilita di averla, a chi non I’aveva mai conosciuta, a chi aveva
dei genitori che non potevano pit vivere in una famiglia. Appena ¢
nato il mio primo figlio, dopo una settimana, ho iniziato ad accogliere
un ragazzo gravissimo, cieco, che non riusciva piu ad inserirsi in fa-
miglia. Questa ¢ stata la mia prima esperienza di accoglienza den-
tro la famiglia, anche se avevo gia vissuto dentro una piccola comu-
nita di accoglienza. Questo ragazzo & rimasto due anni nella mia fa-
miglia e dopo di lui tanti altri giovani si sono alternati nella «stanza»
riservata all’accoglienza. Oggi sto vivendo un’esperienza con un Cen-
tro parrocchiale per la vita di Catania. Ho avuto un’affido: due ra-
gazze portatrici di handicap. Una ¢ affetta da sindrome di Down, l'al-
tra da insufficienza mentale. Vivere questa situazione con sempli-
cita senza pensare di far qualcosa di eccezionale: &€ questa la «nor-
malita» del mio, del nostro quotidiano.

E un’esperienza che riteniamo proponibile a tutte le famiglie, an-
che non cristiane; perché se lo so fare io che non ho alcuna dote par-
ticolare, non ho un coraggio eccezionale, non vivo in una famiglia
particolare, lo puo fare chiunque.

Ho avuto la fortuna di incontrare persone che mi hanno fatto co-
noscere alcune realta, alcune storie e il coraggio di non dire no e di
buttarti, di non rimandare mai quello che tu puoi fare oggi.

Nella mia vita ho conosciuto tante famiglie che avevano mille giu-
stificazioni, mille pretesti, mille scuse per rimandare un simile im-
pegno. Queste esperienze non si possono programmare, € Cristo che
decide quando ti deve porre davanti queste stuazioni, questi disagi.
Tu devi dire solo il tuo «si»; noi abbiamo detto semplicemente «si»
a questa storia, a questo cammino, a questi incontri. Riteniamo che

56



i nostri figli, i nostri quattro figli, siano fortunati ad avere incon-
trato come fratelli e come sorelle queste persone perché li hanno cer-
tamente educati ad accogliere chi non ¢ del tuo «sangue». Sono stati
educati a vivere un modello di societa diverso da quello che ci pro-
pone la nostra cultura, la cultura del clan, della faida. Certamente,
crescendo, anche loro hanno abbracciato questa causa coscienti delle
fatiche e dei problemi che essa comporta, ma nella consapevolezza
che qualsiasi esperienza che uno porta avanti presenta delle diffi-
colta. Non tutto cio che & il mio quotidiano & semplice, ¢ facile; &
la vita che & difficile da vivere nel quotidiano, & la vita che, anche
volendola vivere nel modo pit egoistico possibile, presenta mille dif-
ficolta. Pertanto, una famiglia che voglia vivere un’esperienza del -
genere incontra mille difficolta, ma queste aiutano a rinsaldare l'a-
more coniugale, aiutano a riscoprire i veri valori della vita, della so-
lidarieta, ma soprattutto a far si che qui ed oggi si possa sperimen-
tare, per chi crede, il Regno di Dio. (Sebastiano Vadala).

*kx

Dopo aver ascoltato Giorgio, Santo e Sebastiano, sento una diffi-
colta terribile. Spero che vi siano persone che possano comprendere
questo mio disagio.

Ci sono persone che si convertono con una folgorazione e ci sono
altre per le quali la conversione ¢ continua nel tempo. Io appartengo
alla seconda categoria. Un povero uomo che giorno per giorno ascolta

‘e si accorge di quello che & per andare avanti. Mi riferisco a quello
che ho ascoltato adesso, per cui mi sento molto a disagio, L'inter-
vento di Giorgio mi ha posto l'interrogativo su che cosa puo avermi
portato qui a parlare oggi della mia modesta esperienza con i gio-
vani, molto pitt modesta di quella di altre persone che sono qui at-
torno, ma che merita di essere riferita perché puo dare coraggio. Nel
cammino di fede del popolo cristiano ci sono alcuni che sono chia-
mati alle grandi cose, che sono uomini di frontiera, i grandi innova-
tori e poi come diceva Giorgio - ¢’¢ la folla. Io mi sento di far parte
di questa folla e se ci sono queste fughe nel cristianesimo, quelli che
vanno avanti, ¢’ anche la folla che deve capire e capendo seguira.
In altre parole, se ci sono persone che riescono ad arrivare in cima
& perché ci sono i portatori d’acqua. Ringraziamo il cielo che ci siano
queste persone che arrivano in cima, che indicano la strada, che ci
fanno scoprire altri bisogni, che ci fanno accorgere di quanto siamo

57



piccoli. Pero, ¢’¢ pure il quotidiano, la routine. Io sono uno di quelli
che nel quotidiano vivono la routine, ma cid non significa vivere senza
senso, anzi spesso il quotidiano ci fa scoprire come Dio lavori nel
cuore di ognuno, giorno dopo giorno. A tal proposito mi vengono in
mente esperienze significative come questa e mi rivedo, anni fa,
preoccupato di come trasmettere la Buona Novella a dei bambini,
a come organizzare dei fine settimana fuori citta, in posti come que-
sto, in cui bambini abbiano la possibilita di giocare insieme e di spez-
zare insieme ai genitori il pane della scrittura in una maniera pitu
semplice possibile per loro. Ebbene, essi hanno imparato a stare in-
sieme anche ad altri ragazzi che vivono esperienze diverse, che sono
in difficolta, hanno allargato il loro mondo, hanno saputo accogliere
«altri» e le loro famiglie. Questi ragazzi sono cresciuti, sono diven-
tati giovani professionisti o docenti universitari ed il seme dell’an-
nuncio e fruttificato in loro. Vorrei ricordare, ancora, i ragazzi del
carcere «Malaspina» con cui ho lavorato per pitt di un anno e che
avevano difficoltd a comprendere anche il nostro dialetto, a testi-
monianza di come il nostro mondo sia distante dal loro (la percen-
tuale degli analfabeti in questo carcere, & altissima), di come noi dob-
biamo reimparare a parlare, a non dare per scontato niente. Ricordo,
ancora, l’attivita svolta in parrocchia con dei giovani liceali e uni-
versitari; alcuni di questi oggi sono funzionari comunali di tutto ri-
spetto e mi dicono che rimangono meravigliati quando il comune cit-
tadino si sbalordisce che loro non prendano denaro. Mi diceva uno
di questi ragazzi, oggi funzionario di un certo livello, che uno dei
collaboratori ebbe occasione di affermare: «ma come, fino al mese
scorso quando venivo qua a fare queste cose, la persona che c’era
prima di lei prendeva tanto, come mai lei non prende niente?».
Io mi interrogo su questo mio lavoro ordinario che pero lascia dei
segni, illumina su strade completamente diverse. Poco fa si parlava
di accoglienza, ma spesso le persone che noi dovremmo accogliere
'sono scandalizzate dal nostro modo di vivere e di essere. Sono sem-
pre le vicende quotidiane che lasciano dei segni nella nostra vita, che
ci indicano il cammino che stiamo facendo non da soli, ma insieme
alle persone che Dio ci mette accanto. Mi riferisco a mia moglie che
certe cose le vive e le comprende in prima persona; ai suoi alunni
che continuamente la chiamano al telefono per consigli. Mi raccon-
tava una ragazza dottoressa in medicina che quando deve prendere
una decisione importante, difficile, si rende conto che mia moglie
le ha dato dei punti di riferimento, dei valori con i quali sa di do-
versi confrontare se deve fare una scelta che come medico rispetti

58



la sua e l'altrui persona. Un’altro aspetto della nostra testimonianza
riguarda la missione. E qui che incontriamo quella folla di cui par-
lava Giorgio Arcudi prima; € qui che incontriamo il bisogno di ve-
rita che c¢’e nelle persone, il loro desiderio di crescere spiritualmente,
di saper operare delle scelte fondamentali per la propria vita. Ne
parlo perché per gli otto diaconi che lavorano nella diocesi di Pa-
lermo la missione riveste una parte importante del nostro servizio.
A Palermo, nel periodo quaresimale si svolgono le «Missioni popo-
lari». L’annunzio della parola di Dio viene fatto nei condomini, nelle
abitazioni, di casa in casa. Diversi sono i momenti di questo annun-
zio: quello organizzativo in cui si fissano i luoghi ed i tempi, piccole
cose ma importanti; quello formativo in cui si preparano i «testi»;
quello esecutivo che presenta sempre delle difficolta, ad esempio il
venir meno di qualcuno; infine il momento della verifica in cui si
tirano le somme, si scambiano le esperienze, si prende atto delle mo-
difiche da apportare nelle prossime missioni. ,
L'ultima cosa che voglio dire & questa: ¢’¢ qualcuno fra noi che
& ancora pitl impegnato nel servizio ai poveri in certi rioni partico-
lari di Palermo come la «Vucceria». Ieri, Massimo Toschi ci diceva
che bisogna avere occhi per vedere i santi e i santi tra questa gente
cosi semplice ed umile ci sono ancora. E il diacono che svolge il suo
ministero tra gli ammalati di questo quartiere che me lo dice. E al-
lora & in nome di queste persone che io lo ringrazio per il suo servi-
zio, per la sua presenza. Ritengo che il compito del diacono sia quello
di portare pace e speranza in tutte le coscienze. (Giovanni D’Anna).

59






