DOMENICO GRAZIANI!

Contributo di don Domenico Farias allo sviluppo
della missione della Chiesa in Calabria?

Non sempre € occorso che questi incontri cadessero proprio nel giorno anni-
versario della scomparsa del carissimo don Farias. Quest'anno accade ed ¢ il pri-
mo lustro, sono passati cinque anni. Forse in molti non ce ne siamo accorti; la
nostra presa sulla fluidita del quotidiano si & allentata rispetto a quando don Fa-
rias, non con l’assillo di pretese contingenti, ma con il pungolo cordiale e co-
struttivo, che stimolava un impegno vieppiti approfondito, ci offriva il suo in-
fungibile alimento per le nostre fonti di ispirazione ideale. Con la sua presenza,
con la sua testimonianza riempiva gran parte del nostro tempo, rendendo pitt
responsabile e consapevole, e quindi pilt cadenzato, il ritmo delle nostre giorna-
te. E quindi, in questi anni, si & determinato un vuoto non da poco.

Anche per questo, io ringrazio S. E. Mons. Graziani per aver accolto il nostro
invito di venirlo a ricordare. Mi & molto gradita la sua presenza anche per gli in-
contri che, nella stessa sede in cui c'incontravamo noi due, al tempo delle mie
peregrinazioni universitarie, e cioé nel seminario di Catanzaro, egli aveva con
don Farias, che per molti anni insegno con grande gratificazione da parte sua e
grande edificazione per gli allievi che poterono fruire del dono della sua docen-
za. Anche per questi motivi mi & molto gradito che sia oggi lui a ricordare don
Farias; per questi contatti d’amicizia che ha avuto con don Farias, per la sua
esperienza, la sua competenza e anche il ruolo che oggi ricopre e quindi lo ren-
dono particolarmente segnalato e competente a trattare il tema del “Contribu-
to di don Farias allo sviluppo della Chiesa in Calabria”,

Io lascio a lui subito la parola. Eccellenza grazie.

Salvartore Berlingo
Direttore del Centro San Paolo

U Arcivescovo di Crotone-Santa Severina.

2 Relazione tenuta il 7 luglio 2007 ad iniziativa della Biblioteca Arcivescovile “Mons. An-
tonio Lanza”, del Centro San Paolo, del Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale di Reg-
gio Calabria in occasione del V anniversario della morte di don Domenico Farias.

85



Io sono molto grato per I'invito; come diceva la presentazione del

prof. Berlingd, vorrei subito precisare, pero, alcuni limiti che per me so-
no, in qualche modo, invalicabili. Il limite intanto della complessita del-
la persona del prof. Farias, sulla quale io penso che noi dovremo ritorna-
re ancora per molto tempo. E sard anche un’occasione non perché non lo
dimentichiamo, perché ¢ impossibile dimenticarlo, ma per sperimentare
la brevita del tempo e la grandiosita del dono che abbiamo ricevuro.
E proprio la grandiosita del dono che rende molto condizionato il
parlare di lui. Perché io, come gran parte di voi sa, mi trovo nella condi-
zione di essere stato suo alunno, di essere stato suo confratello, di essere
poi, per grazia di Dio, diventato suo amico con segni di discrezione par-
ticolarissima, ma di una intensita unica. Da questo particolare punto di
vista, non posso avere il distacco dello storico nel parlare di lui, sono
troppo “fariasiano”, cosi mi dicono. Per cui ¢ difficile e, per questo, vi
prego di prendere quello che io vi dico pitt a livello di testimonianza che
non a livello di primo tentativo di ricerca storica che non sono in grado,
né per competenza, né tanto meno per condizione esistenziale di porta-
re avanti.

Sono interessato molto a questa prospettiva che ¢ data dal ricordo del
carissimo don Domenico, cio¢ di considerare la sua vita all'interno di una
ricerca delle costanti, oserei dire anche strutturali, per pensare, non in ter-
mini molto lunghi ma ravvicinatissimi, allo sviluppo della missione del-
la Chiesa in Calabria. E non solo in Calabria. Perché per un uomo come
don Farias, cosi com’¢ per ogni uomo vero, la Calabria & una regione staf-
fetta. Noi siamo orientati al mondo, e riusciamo a valorizzare il locale,
proprio perché siamo aperti al globale. Altrimenti non ce la faremmo.

La mia, dunque, ¢ soltanto una testimonianza all'interno di un inte-
resse, questo si molto vivace, per il compito che mi ¢ stato affidato di
promuovere in qualche modo lo sviluppo della missione della Chiesa in
Calabria,

Ho pensato di procedere cosi: invece di fare una carrellata sul pensie-
ro del prof. Farias a partire dai suoi scritti, soprattutto da qualcuno spe-
cifico come, ad esempio, quello sulla crisi del Paese e sulle situazioni ec-
clesiali, io ho cercato di tratteggiare, in base ai miei ricordi, in base alle
mie percezioni, di procedere appunto tessendo un po’ quello che si pote-
va della sua persona e ricavando quello che della sua persona pud essere

86



un indicatore universale che possa costituire traccia di cammino per lo
sviluppo della missione.

Ho incentrato, in tal senso, la mia riflessione su questi elementi.

Indubbiamente don Domenico Farias ¢ stato un maestro di pensiero;
in particolare, io ho pensato di trovarci un certo isolamento, anche per-
ché pensare a lui come uomo di pensiero portava con s¢ — ¢ stata la pri-
ma fase del mio rapporto con lui — quasi un indulgere ad un suo appari-
re di persona molto distaccata dalle cose e dalle varie situazioni. In un
certo senso, ripeto, sembrava una persona trincerata nella famosa torre
d’avorio degli intellettuali.

Un maestro di pensiero. Lui era sempre vigile, era sempre orientato,
ma sovranamente libero. In un certo senso, aveva trovato il centro, ma in
un policentrismo di base. Sembra una contraddizione, ma era proprio
cos). Era riuscito ad orientarsi fra tante attrazioni per le quali concepiva
una vibrante pulsazione con una grandissima passione.

1l suo era un pensiero che governava le emozioni. Non era facile, in
lui, cogliere un’emozione, Parlo qui da alunno. Percid mi sono riferito al-
la prima fase; questo perd vale anche per le fasi successive del mio rap-
porto con lui. Governava le emozioni non cosi da bloccarle ma da inve-
rarle, cosicché, secondo come si manifestassero, per quanto fossero scar-
ni i centri delle manifestazioni, immediatamente, queste apparivano
chiare in tutta pienezza. Bastava un piccolo cenno, bastava la telefonati-
na che, solitamente, arrivava alle 22:00, nella quale lui mi diceva: “Ciao
Graziani, capirai, Lunedi Santo penserei a questo”. Un cliché, stereotipo,
brevissimo che, perd, lo sapete bene voi del Meic, ha fatto si che, per 22
anni, noi ci frequentassimo. In fondo, siamo partiti da un'emozione.

E, nella manifestazione di queste emozioni, lui appariva come un
compagno affettuoso, semplice, affidabile. Potevi contarci. Non trovavi
mai un camerata banale o sfuggente. Aveva il gusto del vero, dunque il
gusto della durata. Aveva il gusto dell’'eterno. Questo suo modo di essere
_ non sarebbe difficile poi andare a vedere — era sostenuto in quei pre-
Ziosissimi libretti che aveva pensato per gli studenti dell'universita stata-
le, allora parificata, di Catanzaro per suggerimenti di filosofia. Clera tut-
to un supporto teorico ben preciso in questo suo modo di essere. Imme-
diatamente mi viene da pensare al privilegio che lo sviluppo della mis-
sione della Chiesa deve riuscire ad avere in questo tentativo di cogliere,

87



non soltanto I'essere nel suo isolamento, nel suo maestoso isolamento,
ma anche gli istanti dell’esistenza.

Un po’ come avvenuto nel recente convegno di Verona dove il dis-
corso ¢& stato presentato quasi come un’innovazione, che tale non ¢& stata
sia al livello di pensiero sia nel nostro modo di comportarci. Linnova-
zione perd c'¢, nel senso che, invece che procedere per idee chiare e di-
stinte, noi siamo chiamati ad essere attenti agli spazi dell’esistenza. E que-
sta attenzione, con tutto quello che significa come maturazione di com-
portamenti e come maturazione di coscienze, ¢ ormai una linea dalla
quale non si pud prescindere se si vuole, in qualche modo, pensare ad
uno sviluppo della missione della Chiesa nella nostra terra. Non ¢ diffi-
cile documentarlo, mi piace semplicemente accennarlo.

Agli spazi dell’esistenza lui & stato molto attento, manifestandolo a noi
quasi come inesauribile fecondita di un pensiero vivace, agile, che ha por-
tato alla vita. Mi ricordo che quando eravamo in seconda liceo, in occa-
sione di un’assemblea dei vescovi, ci furono delle rimostranze (sic!) con-
tro la didattica del prof. Farias, perché alcuni ragazzi — tenete conto che
si trattava di ragazzi che venivano dalle provincie, erano ragazzi che non
avevano avuto chissa quale introduzione al sapere, in chissa quale sede —
contestavano che il prof. Farias interrogasse su quello che non aveva spie-
gato. Perché lui, solitamente, invece di interrogarci sulla materia presen-
tata ci diceva: “lo voglio vedere il tuo cervellino come funziona. Laltro
giorno abbiamo dimostrato questo teorema, adesso passiamo al successi-
vo e lo dimostri tu”. Quando da un’interrogazione di questo tipo veniva
fuori una valutazione non pienamente rispondente alle proprie attese, I3
venivano fuori le rimostranze. E allora qualche vescovo incomincid a di-
re: bisogna dire al prof. Farias, stimatissimo, che curi un po’ di piti la di-
dattica, lo ricordo questo particolare, lo ricordo e ne rimango orgoglioso,
di essere stato tra quelli che rimasero e dimostrarono di essere entusiasti
di questo modo di procedere perché dava la possibilita di far lavorare
“T'intelletto agente”. Lui diceva spesso: “Figliolo, I'intelletto agente”. Per-
ché dico questo? Perché questo suo modo di procedere, in realta, dal mio
punto di vista, nasceva dalla profonda passione per quello che era la vita,
un‘apertura a 360 gradi sulla vita. A quindici anni ci diceva: “Ragazzi, fra
poco parleremo di energia. Fra dieci anni, il problema energetico sara
uno dei problemi fondamentali del mondo”. E via con le citazioni. Fece -

88



arrivare delle riviste specializzate. Tutto era orientato a fare entrare in rap-
porto con la vita complessa, policentrica, polisemica, pero, con questa vi-
ta che diventava piti diafana, pili trasparente sol che qualcuno avesse oc-
chi sufficientemente aperti per accorgersene.

Don Domenico era un amante della vita nella complessita dei suoi ri-
ferimenti, con una larga percezione del limite che segnava la propria
esperienza; [’altra parte, perd, con una percezione altrettanto larga di una
forma di responsabilita di lasciarsi interpellare da tutto cio che, in qual-
che modo, con la vita aveva a che fare. Lui, in fondo, nella sua prepara-
zione, era partito dall'amore per il cosmo. A quell’epoca, nelle universita
C'era la possibilita di laurearsi in Fisica, in Matematica e in Matematica e
Fisica. Lui scelse Fisica teorica.

A tale proposito, ricordo che a quell’epoca noi non avevamo grandi
attrezzature, perd avevamo escogitato un sistema: il sistema di fare la ven-
dita dei libri. Cosi, un dieci per cento dello sconto che ci rimaneva, lo de-
stinavamo al laborarorio di Fisica. Non aveva assistenti, non aveva nien-
te, ma io non ho fatto nessuna lezione di Fisica in aula. Le lezioni di Fi-
sica sono sempre state fatte nel Laboratorio di Fisica; ci spostavamo sem-
plicemente, nei momenti in cui c’era da fare qualche scritto, nell'aula ac-
canto che era l'aula della Fisica. Quando qualche esperimento non ri-
usciva, lui, orgoglioso, si sentiva punto sul vivo, non andava a mangiare.
Ci aspettava ed era capace, alle due e mezzo, con I'entusiasmo di un bam-
bino, di dire: “Venite subito sotto, perché 'esperimento ¢ riuscito”. Noi
gli davamo del pazzo, perd scendevamo perché la sua passione nei con-
fronti della vita era una passione che non poteva non coinvolgere. Quan-
do dico passione per la vita dico automaticamente un pensiero — per tor-
nare al punto — che si lascia interrogare e che, proprio perché ¢ sensibile
alla chiamata, automaticamente diventa un pensiero profondo, un pen-
siero onesto, un pensiero libero. Non aveva schemi da difendere, aveva
semplicemente verita da trasmettere; quelle verita trasmetteva con pro-
fonda convinzione, ti accorgevi che era una verita gustata.

In questo modo, ci predisponeva ad un ampliamento concentrico di
percorsi sempre pitt profondi. Ci sono state anche le circostanze della vi-
ta che, in un modo o nello altro, ti segnano. Ma mi sembra particolar-
mente suggestivo l'itinerario compiuto nella sua attivita di insegnamen-
to. Era partito da fisica, I'amore della realta, 'amore del cosmo, I'amore

89



dell’essere in sé della terra, 'amore dei processi, 'amore dei fenomeni, ed
era passato all'insegnamento in un Seminario. Perché, purtroppo, la no-
stra Calabria, a chi avesse una preparazione specifica, al di la di un semi-
nario, non offriva altro. Da questo punto di vista, I'interrogativo che lui
lascia per lo sviluppo della missione della Chiesa in Calabria ¢ grande. Mi
soffermerd subito perché qui ho freschissimi gli echi di cio che lui ci di-
ceva quando lo interpellammo in vista della costituzione dell'Istituto pa-
storale di Lamezia.

Lui era uno dei componenti — lo scegliemmo noi — rappresentante
principale di quel gruppetto che era stato incaricato di questa missione.
Insegnante di matematica, rimase sempre con la passione per la Parola,
per 'esegesi, per la teologia, per la filosofia. Ricordo (ogni anno noi fa-
cevamo le dispute) gli interventi suoi in fatto di esegesi. Un giorno arri-
vO con un “mattone” bello solenne che, da allora, imparai ad apprezzare:
il Cornelius a Lapide, un bel tomo del 1700. Era andato a vedere tutte le
citazioni, tutte le osservazioni che gli autori recenti a Cornelius, un ge-
suita olandese, avevano espresso su ogni versetto della Bibbia; egli le ma-
nifestava con molta sobrietd, poiché sapeva che le sue conoscenze non
erano usuali. Quasi, si intravedeva una sorta di lotta tra il desiderio di
non apparire e la missione di trasmettere.

Cosi come rimanemmo sorpresi quando del nostro professore di Ma-
tematica e Fisica fu pubblicato, sulla “Rivista di filosofia neo-scolastica”
(1961), un articolo su Platone. Noi ignoravamo che gli interessi filosofi-
ci di don Farias, da lui coltivati fin dalla prima giovinezza, si fossero con-
cretati in pubblicazioni specifiche ancor prima della sua ordinazione sa-
cerdotale — gia dal 1952, quando iniziavano anche i suoi colloqui ‘a di-
stanza’ con il prof. Gustavo Bontadini, dell'Universita Cattolica di Mila-
no. E questo, insieme con le sue frequenti conversazioni filosofiche col
prof. Rodolfo De Stefano, del quale sarebbe stato successore sulla catte-
dra di Filosofia del Diritto dell’Universita di Messina, segna un’asse di
evoluzione della sua stessa vita. Cercherd di dire perché io vedo questo.

Per tornare allo sviluppo della missione della Chiesa, il riferimento ¢ ad
un collegamento a piti centri d’interesse perché, in fondo, & questo I'animo
missionario. ’animo missionario & nient’altro che un animo che & avido di
comunione. Lanimo missionario ¢ un animo che si lascia interpellare. La
vivacita dell'impegno missionario ¢ nell’atto, in proporzione con la vivaci-

90



ti con la quale tu sei sensibile, di rispondere alle chiamate che ti vengono
dalla vita. E, in questo senso, tu fai scienza. Perché, in fondo, la conoscen-
za scientifica & quella che riesce a porsi come risposta ad una domanda che
provenga dalla vita. Tu sei avido di lasciarti interpellare dalla vita e ne cogli
il senso. Una chiesa che sia capace e desiderosa di interagire con qualsiasi
voce, con qualsiasi parola, secondo quel preciso afflato che ricorre anche
negli studi di psicologia della lingua per la quale la parola non ¢ un sem-
plice “mot” ma & una realta molto pili corposa: la parola & simbolo e sin-
tomo e appello. E per la profondita della nostra concezione della parola che
noi capiamo perché si arrivi allaffermazione apodittica “All'inizio, in prin-
cipio era la Parola”. Una parola che si incarna. Quando si parla di incarna-
zione, si parla di inculturazione, di acculturazione, si parla di linguaggio, si
parla di comunicazione, si parla di referenzialitd, si parla di capacita di em-
patia. lo ho trovato in un commento molto bello di Jansen al libro di Giob-
be questa affermazione. Egli parla della restituzione di un “felicitous free-
dom”, di una liberta felice, di un gratuita felice oppure, addirittura, la re-
stituzione dell’ empatia primaria. Ti trovi davanti ad un fenomeno per il
quale ti riesce difficile anche teoricamente scoprire la separazione, la linea
di demarcazione tra cid che & umano e cio che ¢ divino.

Perché, in un ordine storico, I'uomo & sotto la grazia del Creatore, sot-
to la grazia del Redentore. Di qui, allora, un pensiero che diventa pro-
fondo, intelligente, nel senso che va a cercare i semina Verbi, va a cercare
le rationes seminales. 1i va a cercare dove? Li va a cercare dove sono, con
P'unica preoccupazione che nulla vada perduto e che tutto sia compiuto.
Da questo punto di vista, una cosa che io ho sempre ammirato nel prof.
Farias ¢ stata la sua capacita di compassione. Non vi nascondo che qual-
che volta, parlando di cose della chiesa, io ho pensato che facesse tattica.
Ma ho detto: & mai possibile? Perché, poi, ¢ bene seguire la linea del cu:
prodest; che gli giova — mi domandavo — fare tattica? Allora, mi sono det-
to, questa impressione ¢ fallace, la devo scartare assolutamente. Ho visto
che certa sua accondiscendenza era la condiscendenza di colui che, con
estrema delicatezza, con estrema maternita, non accettava che un giudi-
zio, un intervento, neanche la proposta di una prospettiva possibile, po-
tesse servire come occasione o come pretesto per soffocare nulla.

1l desiderio del compimento, il desiderio dell’adorazione della verita,
il desiderio dell’accettazione del servizio: il desiderio eccelle nella sua

91



maestosita per come lo percepisco, che perd comunque mi trascende, &
al di sopra di me. E qui io ho visto le radici profonde del prof. Farias co-
me uomo di fede, la sua fede. Ognuno di noi porta i segni nel cuore, dal-
le domandine per 'esame di coscienza, ai ritiri, alle meditazioni, al col-
loquio, etc. ....

lo, diciamo cosl, in una riflessione pacata, ma non molto larga per il
tempo che il mio ministero mi lascia, dico semplicemente intanto questa
centralita assoluta del Ciristo. Ricordo le discussioni sulla teologia di Teil-
hard della “Messa sul mondo”, quel brano bellissimo. Egli ci introdusse a
Teilhard in un corso annuale detto appunto corso di filosofia, dopo la ter-
za liceo, che comprendeva anche “aggiornamenti scientifici”. Era una con-
cezione interessantissima per aprire le nostre intelligenze ad orizzonti che
si allargavano con vivacita d'interesse e anche con libertd, perché non ce-
ra la preoccupazione di stare ad un programma rigorosamente determina-
to. Vedevamo la possibilita che un insegnante ci aggiornasse creandosi dei
programmi. Era pit il contatto con il maestro che non il contatto con i
contenuti. Contenuti che, per questa liberta, erano ancora pit densi.

Il prof. Farias ci introdusse a Teilhard. Ricordo 'emozione intensissi-

ma che ancora mi rimane quando, riferendosi al noto episodio della Mes-
sa — era domenica, Teilhard non poteva celebrare perché la sua guida si
era dimenticata di portare l'ostia e il vino — egli disse: “Devo restare sen-
za Messa perché non c’¢ la materia? Io qui mi trovo di fronte alla mate-
ria — lui paleontologo — che colgo in questa immane disgregazione”, Teil-
hard assunse immediatamente come materia per il sacrificio il mondo; a
quell’epoca, lui, a cui non sfuggiva nessun interesse, ricordo, se i ricordi
vanno nel giusto, ci parld di “epiclesi sul mondo”.
- Cominciavamo (io sono uscito dal Seminario subito dopo il Conci-
lio) a riscoprire un po’ i discorsi liturgici. Lepiclesi, I'invocazione dello
Spirito sulle offerte, I'invocazione dello Spirito che trasforma, la doppia
epiclesi sul mondo, questo Cristo in stretto rapporto e lui, che era paoli-
no per eccellenza, quando sentiva la ricapitolazione, quando parlava del-
la condiscendenza, quando parlava del sacrificio si esaltava.

A tale proposito, voglio dire anche quando mi diede la comunicazio-
ne del male che poi I'avrebbe condotto alla morte, ricordo che, pili o me-
no, mi disse: “Il mio cancro non sono io. Ho un cancro, ma io non so-
no il mio cancro”.

92



Cristo verita, Cristo sofferente, lui con-sepolto con Cristo, con-croci-
fisso con Ciristo, abbandonato, fiduciosamente abbandonato. Un Cristo
che lui seguiva nello sviluppo della vita cristiana. I Padri, il suo amore per
i Padri, lo sapete meglio di me. Sapete il suo amore per il Magistero, I'at-
tenzione vigile al Magistero.

Ecco, 'attenzione alla Parola, il cristocentrismo: la Chiesa nasce dal
costato di Cristo. Oggi io penso che noi dovremmo risalire la china, c’¢
un tentativo che & stato fatto anche con un intento molto mirato e viene
perpetrato ancora, di ridurre la Chiesa soltanto all'interesse sociale: di fa-
re della Chiesa quasi come una sorta di pronto intervento sociale lzw co-
ast, a basso costo, disgregando quello che ¢ lo specifico della Chiesa nel-
la societi: il ritorno al Cristo, che non vuol dire disattenzione all'uomo,
ma vuol dire un riappropriarsi della luce dello Spirito di Cristo in ma-
niera tale da riuscire a dare una lettura pili concentrata, pil essenziale,
consentitemi questo, della realtd che ci circonda e che dobbiamo servire.

Una fecondita del pensiero, perd, insieme ad una capacita di profezia.
Anticipazione, diciamo noi, anticipazioni proiettiche. Il profeta, in fon-
do, & un uomo che & consapevole e coerente e fedele. Le anticipazioni del
prof. Farias: la formazione, la formazione permanente, una formazione
che ci accompagni lungo il corso dell’esistenza. Lui qualche volta diceva:
“e anche qualche giorno dopo la morte”.

La formazione permanente. Il contatto con i luoghi dove il pensiero
viene effettivamente elaborato, senza limiti. Il riferimento a Cristo come
principio ermeneutico fondamentale, ma senza che questo significhi
chiusura. Turt’altro, significa apertura perché, se basta un minimo di
umaniti per dire che nulla di autenticamente umano ti trova disattento,
quanto pit in Cristo, uomo perfetto, cresce la tua attenzione. Dunque:
una Chiesa mater et magistra. Ma magistra perché mater. Un confronto
costante. Questa dialettica costante. C’¢ questo cammino: tu devi asse-
starti su cid che & 'approdo della tua esistenza oggi. Lo dice con molta
chiarezza, la stanchezza di certi nostri assestamenti nelle posizioni rag-
giunte e nelle posizioni acquisite. Le nostre Chiese, parlo in genere, sono
Chiese molto assestate. Non sono Chiese in processo. Non sono chiese
nelle quali tu vedi che c’¢ un divenire, che & un cammino che si com-
pie. C& proprio da operare. Don Farias lo diceva chiaramente: c'¢ da
convertire, una rivoluzione come la rivoluzione industriale. Quella che

93



poi troviamo in Giovanni Paolo II. Il passaggio da una chiesa istituzio-
nale, giuridica, di conservazione dell’esistente, ad una chiesa che porta il
messaggio la dove, non dico che non c’¢, ma la dove si trova a livello di
soglia (questo ¢ interessantissimo) lui I'aveva vivissimo. Una volta gli do-
mandai, perché facevamo un po’ di storia della psicologia, gli domandai:
professore, mi sembra che voi siate un po’ comportamentista, alla Wat-
son, che parlate di peack esperiences, le esperienze di vertice, le esperienze
di soglia. Lui era molto di soglia. E me lo ricordo per questo particolare
che non mi pare di avervi detto. In seminario ricevevamo una educazio-
ne liturgica molto rigorosa. Soprattutto avevamo due padri spirituali che
tenevano molto all'osservanza delle norme. Uno di questi era don Livio
Baldino: ricordo ancora, oggi non c’¢ pit, lo spiavamo per cercare di tro-
vare in lui qualcosa che non corrispondesse alla norma. Pensate che era-
vamo al tempo in cui nel manuale delle cerimonie si parlava di riverenza
simplex, di riverenza minima, semiminima.

Io ricordo, che quando arrivava il prof. Farias c’era I'adorazione co-
munitaria, lo osservavamo tutti perché lui, quando faceva la genuflessio-
ne, si inginocchiava, si faceva un bel segno di croce e non faceva I'inchi-
no. Non perché non volesse fare 'inchino, ma perché nessuno gli aveva
detto che bisognava fare I'inchino. E noi dicevamo: una vocazione adul-
ta, la leggo con gli occhi miei. Siamo sulla soglia: piccolo segno!

Il suo cammino ¢ il cammino di un uomo che ¢ rimasto su questa so-
glia, nella quale tu trovi la simpatia, tutta la simpatia dell'umano che ar-
riva. Perd, d’altra parte, non trovi nessuna chiusura di soddisfazione ar-
roccata per un presunto possesso. E l'animo della chiesa. Le comunita ec-
clesiali diventano gioiose e accoglienti se riescono ad esprimere questo.
Ma questo che significa? Questo significa pensiero profondo; questo si-
gnifica capacita di confronto, capacita di conoscenza, liberta di relazione
o vita umile. Significa anche una abilitazione che la comunita fa sui sog-
getti che la compongono perché quello che non puo essere raggiunto da
solo, in questi itinerari che poi si sviluppano nelle mutue relazioni, ven-
ga ad essere patrimonio sostanzialmente comune.

C’¢ un ultimo aspetto che & un aspetto un tantino delicato per me.
Quando sono diventato vescovo ed io, subito, ho ricevuto I'incarico di
presiedere la commissione per il “Pastor Bonus”, mi sono rivolto a lui.
Lui non voleva accettare, Ma, ho detto: “professore, abbiamo fatto tan-

94



to, siamo arrivati al dunque, adesso voi mi tradite?” Dice: No, non & che
io ti tradisca. Io posso contribuire in tanti modi, solo non vorrei, sicco-
me si sa del mio rapporto con te, che possano pensare che tu sia la mia
longa manus?”. Come dire, non voglio dare disturbo a nessuno. Allora, ho
risposto: “Professore, voi mi avete insegnato ad essere sufficientemente li-
bero e a non lasciarmi condizionare da nessuno, se non dallo splendore
della verita”. Accetto.

La sua preoccupazione costante (qui vedo 'uomo obbediente, ma
Puomo obbediente che I'obbedienza sua la vive, e questo penso sia es-
senziale, anche perché la Chiesa possa vivere la sua missione) di non in-
durre con violente interruzioni motivi aggiuntivi di conflittualita sulla si-
tuazione preesistente, gia di per sé sufficientemente conflittuale. Vale a
dire, quando lui si accorgeva che proprio guardando intus et in cute, si
trattava di processi che, non per la debolezza del pensiero, né tantomeno
per la concessione alla pigrizia, richiedevano tempi lunghi, era capace di
sottomettersi alla realth. Nel riconoscimento che, in fondo, I'unico si-
gnore ¢ il Signore Gest e che da lui & stato ricevuto un mandato. Era dis-
posto a sottomettersi a condizione che la sua verit, la sua idea, che col-
tivava con passione intatta, non diventasse o assumesse la forma di una
prevaricazione arrogante o violenta.

Questo lo avrebbe turbato molto. In altre parole questo avrebbe pro-
fanato quella perla preziosa che gelosamente custodiva nel cuore che era
fatta di pensiero puro, di attrazione autentica per il Signore Gesu e di
amore autentico agli uomini. Il pensiero puro. Abbiamo bisogno di risa-
lire la china. La Chiesa di Calabria & chiamata ad intensificare la sua for-
mazione. Qui io non parlo di Chiesa come preti. Oggi io parlo della mia
esperienza da vescovo. Non ho mai sentito la Chiesa guardata intensa-
mente come oggi, € cosi accolta con generosité e semplicité, senza timo-
re di esagerazione.

Possiamo dire le attese che ci sono nel nostro territorio. Possiamo uni-
re 'attenzione molto discreta, per alcuni anche molto travagliata, perché
si tratta di ammettere certi fallimenti, perd anche molto vigile su quello
che avviene allinterno della Chiesa: un’attenzione continua perché, da
questo punto di vista, non siamo soltanto noi preti che dobbiamo abili-
tarci a questo tipo di rapporto e a provocare, con la Grazia di Dio, lo svi-
luppo della missione, ma siamo tutti i battezzati. E chiara I'affermazione,

93



ma a questo punto vorra dire che dobbiamo trovare gli spazi giusti per
un esercizio della responsabilita, per la missione dei laici nelle forme pro-
prie, e che noi, ricondotti alla verita della nostra appartenenza e della no-
stra missione, dobbiamo guardare al mondo con gli occhi di chi, questo
mondo, I'ha pensato intanto, senza alcun dubbio, bello e splendente, dal
momento che | ha pensato per la sua gloria. Per questo poi, il cammino
si conclude nell’abbandono maturo nell’abbandono fiducioso, nella per-
cezione di questa gloria che ¢ trasformatrice perché questo ricordo, poi,
innesca una dinamica fecondissima che ¢ quella paolina di passaggio di
grazia in grazia, di gloria in gloria, di salvezza in salvezza. Da questo pun-
to di vista, posso affermarvi che, nella mia attivica di pastore, le opere le
posso fare se stanno tra questi i miei primi punti di riferimento. La gra-
zia che ho avuto di poterlo frequentare il prof. Farias mi risulta di conti-
nuo e sono convintissimo che lui, cosi come per altri versi il saggio, ri-
empie questi luoghi e tanti altri che ci sono nelle nostre comunita; que-
ste possono dare molto, se noi li consideriamo, possono fare molto af-
finch la Chiesa riabbia, anche nella nostra terra, quello splendore per il
quale il Signore | ‘ha piantata.

(dalla registrazione rivista dall’Autore)

96



