LUIGI PADOVESE

I1 problema della politica
nelle prime comunita cristiane (1)

“Crucifixus sub Pontio Pilato”. Queste espressioni del Credo ci
pongono dinanzi ad un fatto: mentre sottolineano la storicita dell’e-
vento, ci ricordano che Gesti venne condannato dall’autorita politica
come sobillatore-e rivoluzionario dal potere romano'. Nel Simbolo di
fede & cosi affermato quel legame tra Gest, i suoi discepoli e la realta
di un potere politico con il quale essi sempre dovranno confrontarsi.
Cid & soprattutto vero nel mondo antico dove & forte la connessione
tra religione, politica e persino economia. [1 movimento cristiano
avra pertanto, sin dal suo nascere, una imprescindibile valenza poli-
tica. Conoscerla & importante dal momento che soprattutto nei
periodi iniziali del cristianesimo si prendono decisioni operanti per-
sino nella storia presente?. Proprio guardando alla storia, notiamo
come l'interesse per il rapporto primo cristianesimo-politica non &
nuovo. Esso si profila gia nell'opera di Reimarus Von dem Zwecke Jesu
und seiner Jiinger (Sullo scopo di Gest1 e dei suoi discepoli) (1778) dove
Gest1 compare come un messia politico che a motivo del suo falli-
mento umano verra ripresentato dai suoi discepoli come messia reli-
gioso®. Oltre un secolo pit tardi, F. Engels (1895) in un famoso arti-
colo (Zur Geschichte des Urchristentums)* rileggera in chiave marxista i
primi decenni del cristianesimo, considerandolo un fenomeno di pro-
testa di gruppi socialmente emarginati per molti aspetti simile al

"Torneremo in seguito a riflettere sul processo di Gesty, la sua condanna e morte e sulle
diverse responsabilita.

K. ALAND, Das Verhéltnis von Kirche und Staat in der Friihzeit, in Auftieg und Niedergang der
romischen Welt - Prinzipat I1 23.1, hersg. W. HAASE, W. De Gruyter Verlag, Berlin 1979, 61-
62.

3Cf R. CANTALAMESSA, Cristianesimo e valori terreni - Sessualita, politica e cultura, Vita e
Pensiero, Milano 1976, 32-33.

“L'articolo & comparso anche in lingua italiana (Sulle origini del cristianesimo, Editori Riuniti,

Roma 1975).

61



movimento operaio moderno®. Sulla falsariga di Engels che riduce al
fattore economico il fenomeno religioso, anche Karl Kautsky in Der
Ursprung des Christentums. Eine historische Untersuchung (Stuttgart
1908) presenta il primo cristianesimo come un’organizzazione prole-
taria, animata dall’odio di classe. Queste prime letture del fenomeno
cristiano in chiave politica o socio-economica hanno sollecitato altre
letture del genere o anche alternative che non occorre qui richiamare®.
Basti ricordare che il rapporto cristianesimo e politica o, pit limita-
tamente, il rapporto Chiesa - Stato, dopo la II guerra mondiale &
andato crescendo in interesse soprattutto:

1. con la riconsiderazione dell'antisemitismo fatta a partire
dall’Olocausto. Ci si & interrogati sul senso della condanna e della
morte di Gesti. Condanna per ragioni politiche? E chi furono i mag-
giori responsabili di essa?

2. con la nascita, negli anni ‘60 di movimenti di liberazione
intenti a ricercare nei vangeli e nella prassi della comunita primitiva
il modello o, quantomeno, un supporto per un impegno politico
attivo, finanche aperto alla lotta’.

3. con l'affermarsi, soprattutto per opera di J. B. Metz, della cosid-
detta “teologia politica’, attenta a superare la privatizzazione del
messaggio evangelico dove prevalgono le categorie dell'intimo, del
privato, dell’a-politico e dove la salvezza & un affare privato, ma volta
anche, dall’altra parte, a riconoscere e promuovere 1'autonomia dei
valori mondani rispetto a sacralizzazioni o interpretazioni religiose
onnicomprensive del reale®.

Se queste urgenze del dopoguerra hanno spinto a una rilettura del -
rapporto tra cristianesimo e politica elo tra Chiesa e Stato, esse ci
richiamano anche al fatto che il rapporto con, in, accanto, contro di Stato
e Chiesa si pone sempre di nuovo come problema di ogni generazione
cristiana, dal momento che nel corso del tempo cambiano le strutture
sociali e cambia anche il volto del cristianesimo®. In effetti uno
SCt F. ENGELS, Sulle origini del cristianesimo, (orig. tedesco 1895), Editori Riuniti, Roma 1975,
17.38. Su questa problematica rimando alle dispense del mio corso La dimensione sociale del
pensiero patristico, tenuto all’ Alfonsianum nell'anno accademico 1996/1997.

’Rimando qui alla sintesi ragionata di G. BARBAGLIO, Rassegna di studi di storia sociale e di
ricerche di sociologia sulle origini cristiane I/Il, in «Rivista Biblica Italiana» XXXVI (1988),
377-410, 495-520.

Ct R. CANTALAMESSA, Cristianesimo... 45-47.

8Sull'argomento cf J.B. METZ, Sulla teologia del mondo (orig. ted. 1968), Paideia, Brescia

1969, in particolare vedi le pp. 107-123.
%Al proposito risulta buona la sintesi storica di G. SORANZO posta come introduzione alla sil-

62



sguardo alla storia passata conferma come tale rapporto abbia dato
origine a fenomeni che si possono cosi semplificare:

a. fenomeno di assorbimento del religioso nel politico. Basti pensare alla
politica degli imperatori del IV secolo per i quali la monarchia divina
era il riflesso della monarchia terrena: un unico monarca sulla terra
corrispondente ad un unico monarca in cielo. In questa prospettiva il
monoteismo costituiva un'esigenza politica'.

b. fenomeno di assorbimento del politico nel religioso. Questa esperienza
di assorbimento del politico nel religioso appena accennata da papa
Gelasio I (492-496) che distingue i due poteri e che subordina la
“regia potestas” alla “auctoritas sacrata pontificum”!!, sara poi carat-
teristica dell'esperienza cristiana medievale dove s'afferma il cosid-
detto monismo sacralistico che considerava la fede e i sacramenti della
fede come i beni pil1 importanti a cui tutto doveva servire. Entro que-
sta coficezione chiesa e stato non costituivano due societa, ma soltanto
due poteri ordinati all'unica societa cristiana (Res publica christiana).
Questa esperienza di assorbimento del politico nel religioso caratte-
rizza ai nostri giorni i paesi islamici nei quali la politica ¢ ordinata
alla realizzazione della religiosita e dove lo stato costituisce lo stru-
mento principale della politica religiosa'?.

c. fenomeno di autonomizzazione del politico dal religioso, prodotto sia da
parte cristiana che da parte laica. In occidente tale autonomizzazione s'¢
sviluppata con 1'affermazione del carattere meramente interiore della
religione e con il riconoscimento del pluralismo religioso, ovvero con
il riconoscimento che si puo essere cittadini indipendentemente dalla
propria religione®. A questo proposito & sintomatico il movimento
messo in atto dalla rivoluzione francese e dal successivo liberalismo
che mentre proclamava la sovranita popolare, dichiarava valide tutte

loge di documenti raccolta da S.Z. EHLER e J.B. MORRALL, dal titolo Chiesa e stato attraverso
i secoli (orig ingl. 1954), Vita e pensiero, Milano 1958, 5-18.

19Ritorneremo sull’argomento ampiamente sviluppato da E. PETERSON, JI monoteismo come pro-
blema politico (orig. ted. 1935), Queriniana, Brescia 1983.

e G. SORANZO, Chiesa e stato... 6. Il testo in questione di papa Gelasio I & nello stesso
volume, alle pp. 36-37.

12cf M.L. STACKHOUSE, Politica e religione (voce), in Lo studio delle religioni. Discipline e autori V
(orig. ingl. 1986), Marzorati/Jaca Book, Milano 1995, 394. Conformemente alla sua visione
metafisico morale, 1'islam non soltanto cerca di imporre ovunque la shari a, il Corano, cioe la
legge di Dio, ma & inconciliabilmente contrario a una secolarizzazione dello stato e della
societa come anche all'esistenza di modelli sociali pluralistici dei diversi governi. Cf Ivi 394-
395.

13CF, J.P. WILLAIME, Sociologia delle religioni (orig. franc. 1995), Il Mulino, Bologna 1996, 75.

63



le liberta di pensiero, di religione, di associazione, ecc.. Eppure
anche in questa separazione tra politico e religioso, assistiamo di fatto
ad una sacralizzazione dell'elemento politico che per sostenere la sua
logica totalizzante ha bisogno di ricorrere alla logica della trascen-
denza e di crearsi simboli religiosi (rivoluzione francese, marxismo).

In contrapposizione all'atteggiamento di autonomizzazione del
politico dal religioso, dobbiamo registrare anche il tentativo inverso:
quello di separare il religioso dal politico prodotto quando una reli-
gione & marcatamente orientata alla “fuga mundi”, o perché la poli-
tica in atto non & in assonanza con la sua visione metafisica e morale
o anche perché la disistima per 1'attivita politica ha indotto a ritenerla
una cosa “sporca’. Le esperienze storiche sin qui richiamate ci hanno
mostrato che & impossibile separare politica da religione. Ce ne fanno con-
vinti anche alcuni avvenimenti di questo secolo. I conflitti in Libano,
a Mindanao, nell'lrlanda del Nord, 1'islamismo sciita in Iran e in
Afghanitan, il sionismo d'Israele, 1'influsso della teologia della libe-
razione in America latina, linflusso dell'islamismo sunnita
nell’Africa del nord, persino la recente guerra tra la Serbia ortodossa
e il Kosovo a maggioranza musulmana, ecc. sono conferme chiare
della strettissima connessione tra religione e politica. Tale connes-
sione & ancor piu stretta nel mondo antico dove vita sociale e vita reli-
giosa sono inscindibilmente unite. Da qui la domanda: come i cri-
stiani dei primi due secoli si sono posti dinanzi alla politica (coinvol-
gimento nella cosa pubblica) e dinanzi allo stato (impero)?

Preferisco parlare di cristiani e non di cristianesimo dinanzi a poli-
tica e stato per diverse ragioni:

1. innanzitutto perché il primo cristianesimo si configura come un
complesso di movimenti con forme diverse in societa diverse.
Andrebbero pertanto distinte alcune esperienze storicamente irriduci-
bili tra loro sia da un punto di vista culturale che topografico e crono-
logico: Gesti e il suo gruppo; il movimento dei carismatici itineranti
di Palestina, le comunita palestinesi, le chiese ellenistiche, paoline e
non. Inoltre va tenuto conto diacronicamente dei diversi periodi: gli
inizi, la prima espansione fuori della Palestina, il periodo di consoli-
damento®, il periodo successivo di espansione in zone culturalmente
compatte, o culturalmente non omogenee o caratterizzate da sincreti-

“Ct G. SORANZO, Chiesa e stato... 14-15.
5Cf G. BARBAGLIO, Rassegna... 409-410.

64



smi culturali. Queste considerazioni ci fanno comprendere come non
si possano ricercare nei testi neotestamentari e in quelli successivi for-
mulazioni di teoria politica, ovvero un'etica sistematica della politica,
quale per esempio si pud ritrovare nella Summa di Tommaso costruita
su un’idea universale di uomo come essere associato.

Cosa limita la presente ricerca, come generalmente ogni ricerca
storica? Anzitutto il fatto che i testi su cui lavoriamo sono soltanto
una parte di quelli prodotti nell'antichita. Si tratta, poi, di testi reli-
giosi la cui interpretazione risulta particolarmente delicata perché
muove da propri presupposti ermeneutici. Essendo inoltre opere let-
terarie, provengono da persone appartenenti a ceti almeno medio-
colti e/o da autori ecclesiastici o capi di comunita che offrono la loro
lettura della realta socio-politica alla quale vogliono condurre i loro
lettori/ascoltatori. Non va infine dimenticato che tali scritti portano
l'impronta del carattere e delle esperienze di vita di chi scrive. La cul-
tura non & mai impersonale. Sarebbe dunque inesatto operare una
specie di riduzionismo cognitivistico che si limita a ricercare in que-
sti testi delle ‘idee’, delle ‘dottrine’, prescindendo dalle proprieta psi-
cologiche di chi li ha composti.

Un'ultima considerazione riguarda 1'incidenza che i testi neotesta-
mentari hanno avuto sullo sviluppo del nostro argomento. Sebbene
tali scritti abbiano avuto effetto parecchio tempo dopo la loro stesura,
e pero vero che in epoca patristica la trattazione dei temi politici
viene svolta con riferimento all'esegesi della Bibbia. Questo significa
che la S. Scrittura avra un ruolo centrale nello sviluppo del pensiero
politico cristiano. E tuttavia se si considera che I'interpretazione della
‘Scrittura & storicamente sempre condizionata da circostanze diverse,
si capira come - variando queste - puo variare anche 1'interpretazione
politica di taluni brani. Talvolta a determinare certe letture della
Bibbia sono state delle provocazioni esterne al testo stesso. Insomma,
va tenuto ben presente che “la Bibbia nella storia & stata comandante
in quanto comandata, ha agito come stimolo su gruppi, su societa
intere, ma in quanto & stata - se si pud dire cosi - agita da"'*. Queste
considerazioni di ordine puramente cautelativo vogliono far presente
la complessita del tema rispetto a possibili generalizzazioni o sempli-
ficazioni o rispetto a letture ideologiche, ben attestate lungo tutta la
storia cristiana. 5
menso e limiti di una storia dell esegesi per il periodo dal II sec. a.C. al sec. II d.C. in

ASE 2 (1985), 21.

65



Senza riprendere la questione sull'atteggiamento di Gest1 dinanzi
alla politica e allo stato, occorre almeno ricordare che il suo annuncio
della Signoria di Dio non poteva non avere risvolti politici e non
poteva suonare tale alle orecchie dei suoi ascoltatori per i quali reli-
gione, politica e perfino economia erano strettamente intrecciate tra
loro. Certo, Gesu non percorse la strada zelota di introdurre con la
forza la Signoria di Dio, ma non per questo la sua risposta fu meno
politica di quella interventista armata. Quando in Me 12 518-17
dichiara: “rendete a Cesare cio che & di Cesare e a Dio cid che & di
Dio”, Gesu distingue semplicemente due piani diversi: riconosce il
diritto dello stato su quanto appartiene allo stato (la moneta con 1'ef-
figie di Cesare), ma al di sopra di esso Egli pone i diritti di Dio"".
Evidentemente, nella prospettiva religiosa da cui Gesu parte, stato e
Dio non stanno sullo stesso piano. Lo stato non & niente di assoluto,
mentre dare a Dio quanto gli appartiene significa consacrargli tutto'.
I1 potere dello stato & percid limitato, temporale e valido soltanto
nella presente economia; esso non pud mettersi al posto di Dio né
vantare diritti che competono soltanto a Lui, eppure non & negato e
neppure posto da Gest1 in antagonismo rispetto al Regno di Dio. I
due regni possono coesistere perché si tratta di grandezze di ordine
diverso. Riconoscere percido un sovrano terreno non significa essere
infedeli a Dio, come pensavano gli zeloti. Come si puo capire, 1'im-
portanza di questo Ioghion di Gest1 & fondamentale in quanto fissa, in
senso evangelico, i rapporti tra stato e comunita cristiana. A partire
dall’episodio del tributo a Cesare, religione e politica che fino a quel
tempo erano fuse nella coscienza degli uomini, iniziano ad essere
distinte. Gesi1 sconfessa la confusione tra i due ambiti®®. Cosi chiari-
sce come ‘non & pill consentita...la mitizzazione e la sacralizzazione
del potere politico e la statolatria”?. Assistiamo percio a una delimi-
tazione escatologica dello stato che proprio in quanto istituzione di
questo mondo, € caratterizzato dalla provvisorieta, vale soltanto nel
presente e, pertanto, non ha diritto d'essere divinizzato in sé o nei

17C¢ H. SCHLIER, Lo stato secondo il Nuovo Testamento, in Riflessioni sul Nuovo Testamento (orig.
ted. 1964), Paideia, Brescia 1976, 267. .

18Cf O. CULLMANN, Dio e Cesare (orig. franc. 1968), AVE Roma 1996, 42-43.

19CF A. HARNACK, L'essenza del cristianesimo (orig. ted. 1901), Queriniana, Brescia 1980, 133.
Similmente O. CULLMANN precisa come “I'Evangelo non conosce confusione tra il Regno di
Dio e 1o Stato, come avviene nell'ideale teocratico del giudaismo”, Dio... 16

“R. CANTALAMESSA, Cristianesimo e valori terreni... 59.

66



suoi rappresentanti. L'annuncio escatologico del Regno ha pertanto
una reale incidenza sul regno dell’'uomo. 11 vangelo, dunque, pur non
essendo resoconto di un'impresa politica, & pero in grado di fondare
un impegno politico che mentre pone al centro 1'uomo amato da Dio
e destinato al Regno, contesta tutte le pretese di assolutezza vantate
da strutture umane.

La vasta gamma di atteggiamenti presenti nel NT rispetto al
potere politico trova significative espressioni in particolare nella
Lettera ai Romani (13,1-8a), nella 1 Pietro 2, 13-17 e nel cap. 13
dell’ Apocalisse. Questi testi fissano un determinato momento storico
in una particolare comunita e riflettono la esperienza personale di chi
scrive. Non si possono percid piegare a letture forzate o precostituite
in ordine ai problemi odierni?’, né si potranno assumere - come &
stato infelicemente fatto lungo la storia - come ‘manuali di dottrina
politica’ e neppure se ne potra preferenziare uno sugli altri presen-
tandolo come dottrina ispirata (ad es. il testo di Romani per dare una
giustificazione teologica del potere politico o il testo di Apocalisse
per esprimere 1'inconciliabilita tra cristianesimo e impero, ovvero
l'impossibilita di appartenere contemporaneamente-a due regni).
Come gia detto, questi testi ci presentano possibili diversi atteggia-
menti cristiani di fronte allo stato. Eppure, benché legati alla varia-
bilita delle situazioni, delle persone, della politica, tutti sembrano
tener fede all'istanza escatologica del messaggio di Gesu sul Regno
che relativizza o mette in questione ogni struttura di questo mondo.

La varieta di atteggiamenti in rapporto al potere politico attestata
negli scritti neotestamentari ci rimanda alla colorita molteplicita di
una Chiesa che & un insieme di Chiese. Sarebbe sbagliato, sulla base
della canonicita di tali scritti neotestamentari cercare di armonizzarli:
essi rispondono a situazioni del momento e vanno rispettati nelle loro
differenze, espressione di un pluralismo che ancor oggi tutela la fede
cristiana dal trasformarsi in ideologia totalitaria. Quello che li unifica
non & un’'identica concezione di stato, quanto il loro voler offrire una
risposta alla stessa domanda: come vivere qui e ora la sequela di Cristo
crocifisso e risorto? che significa seguirlo oggi?

Non si dimentichi infine che questi testi i quali fino al II secolo
non godevano del consenso ecclesiale di ‘parola di Dio’, generalmente
hanno avuto effetto parecchio tempo dopo la loro stesura. Fare dipen-

2Cf. H. D. WENDLAND, Etica del Nuovo Testamento (orig. ted. 1970) Paidria Brescia 1986,
11358

67



dere da essi comportamenti politici delle prime comunita cristiane
significa lasciare in penombra l'importanza del vissuto cristiano e
della tradizione orale della quale sono voce scritta autorevole, anche
se non esclusiva, come ci confermano gli scritti ‘apocrifi quali il
Vangelo di Tommaso o opere quali il Pastore d'Erma o la 1 Lettera di
Clemente. E questa tradizione orale che, senza soluzione di,conti-
nuita, ha improntato le scelte politiche del cristianesimo del II
secolo. Le risposte di tipo escatologico/apocalittico quale ritroviamo
nel montanismo, le tendenze anarchiche caratteristiche di diversi
scritti dell'area siriana espressivi di un cristianesimo straniero e itine-
rante, le aspirazioni dialogiche, i tentativi di concordismo con I'im-
pero espressi da un vescovo come Melitone di Sardi che rileva la sin-
cronia tra la nascita dell’impero e la nascita del cristianesimo e, finan-
che, gli abbozzi di teologia politica che riscontriamo in un autore
come Ireneo vanno ricondotti a quei “cristianesimi” nei quali hanno
visto la luce anche i testi del Nuovo Testamento. Ci troviamo percio
dinanzi a una fecondita di forme di vita e di pensiero, talora addirit-
tura sconcertanti se viste con i nostri parametri.

Va ulteriormente chiarito che tutta la problematica concernente le
relazioni comunita cristiana e potere politico & da situare nel pil
vasto orizzonte dei rapporti tra il gruppo cristiano e il mondo, ovvero
tra modi diversi di percepire, di significare e di plasmare la realta o -
se si vuole - tra culture diverse, pili propriamente: tra la cultura della
societa e un cristianesimo, fenomeno originariamente sub-culturale,
in via di precisare la sua identita con la creazione di un proprio uni-
verso simbolico, di nuovi valori, di nuovi fini, di un nuovo linguag-
gio. I1 cristiano del I/II secolo che intende la sua comunita come I'in-
terim, lo spazio di liminalita tra un mondo spesso avverso e la vera
patria; chi, come lui, si sente creatura nuova, cittadino del cielo (ura—
nopolita) in un ambiente nel quale & ospite, se non addirittura stra-
niero o nemico, conformera il suo essere-nel-mondo a questa sua per-
cezione. E la cosa varia in relazione al sentire 1'evento escatologico piu
o meno incombente o alla presenza di tendenze ascetiche piti 0 meno
marcate. Se, infatti, 'ideale & quello di vivere alla sequela di Cristo
comportandosi in questo mondo come un emigrante (2 Clementis),
non meraviglia che manchi del tutto un impegno d'inserzione in esso
come pure un rapporto di collaborazione con le sue istituzioni. Al
contrario, in una comunita cristiana che, pur mantenendosi in un’at-
titudine liminale ma per proteggersi dalla disgregazione interna si

68



crea elementi socio-strutturali quali, ad esempio, l'istituto di una
gerarchia articolata nei gradi e nei ruoli; in una siffatta comunita,
quale ad es. ci & presentata dalla 1Clem o dal Pastore d'Erma, dove
l'attesa escatologica si allenta e dove I'ideale dell’agape, dell’amore al
prossimo, della beneficenza progressivamente prevale su quello del-
I'ataxia o del distacco dal mondo, si riducono anche le posizioni d'in-
transigenza e d’estraneita e si cerca il dialogo con il potere politico o,
quantomeno, si chiede ad esso il diritto alla sopravvivenza.

Un discorso sul rapporto comunita cristiana e politica nei primi
due secoli non potra mai prescindere dall'idea di Chiesa, dalla
coscienza escatologica, dalla diffusione di ideali ascetici: elementi
interagenti tra loro che hanno esercitato un ruolo determinante.

Non meno determinanti sono state le ‘reazioni’ esterne al feno-
meno cristiano, sia quelle della societa che quelle del potere politico.
E anche queste reazioni sono sottomesse a delle variabili. Lo fu in par-
ticolare 1'impero del I e II secolo che non ha mai costituito uno stato
nazionale, bensi uno stato di molti popoli con posizioni giuridiche
diverse, a seconda delle province. E dunque un fenomeno svariato e
complesso dove il rapporto con il gruppo cristiano, in assenza di leggi
particolari, era spesso demandato all'arbitrio delle autorita locali.
Come non vedere che l'alternanza di persecuzione e di tolleranza
hanno pesato sulle attitudini dei cristiani verso lo stato romano?
Questa considerazione, al pari delle precedenti, deve metterci in
guardia dal ricercare una chiara ed univoca presa di posizione cri-
stiana rispetto ad una realta che era sottoposta a mutamenti di orien-
tamento e risentiva della sua vastita come della ridotta comunica-
zione tra il governo centrale e le zone periferiche.

In tale situazione 1'atteggiamento cristiano dei primi due secoli,
pur con tutte le varianti registrate verso 1'autorita politica, s'&@ mante-
nuto fermo su alcuni punti: non ha cessato di desacralizzare il potere
con le sue pretese totalitarie, eppure senza mai ricorrere alla lotta
armata,; anche quando ha predicato una fiiga mundi bisogna intendere
in ci6 non un implicito atteggiamento di disprezzo verso la realta,
impensabile per un gruppo con aperture ‘missionarie’, ma anche per-
ché questo mondo, per quanto provvisorio, corruttibile e distraente,
appariva pur sempre opera di Dio ed era al suo interno che si decide-
vano i destini ultimi di ciascuno. A questo riguardo fa eccezione lo
gnosticismo con la sua dottrina di un Dio totalmente trascendente e
separato da questo mondo con il quale anche lo gnostico non ha nulla

69



a che spartire. Se infatti questo mondo non proviene da Dio, anche lo
gnostico che ha in sé un elemento divino deve tenersi ben separato da
esso. Linsoddisfazione gnostica nei confronti della realta, del suo
ordine interno, delle sue strutture non percorre la strada del cambia-
mento politico, della lotta o del compromesso, come avverra per la
Grande Chiesa. Si fissa, piuttosto, in una ricerca mistica che rima-
nendo individualistica e a-politica alla lunga determinera la morte di
questo fenomeno elitario minato nella sua esistenza dai suoi stessi
principi. E dunque, fatta eccezione per il fenomeno gnostico e per
alcune frange cristiane esasperate e fanatiche, la fuga mundi del primo
cristianesimo non scaturisce dalla constatazione che questa realta con
tutte le sue istituzioni & intrinsecamente cattiva; in tal caso, I'uscire
dal mondo & piuttosto mantenersi in un attitudine di liminalita cri-
tica rispetto ad un presente che non & ‘il tutto e che va superato per
una realta superiore. E un’estraneita-alterita che distingue il noi’ dei
cristiani dagli altri e che riduce la fiducia nelle istituzioni terrene
senza peraltro negarle. Certo non meraviglia che agli occhi di pensa-
tori pagani come Celso, questo mantenersi al margine della vita
sociale da parte cristiana sia apparso come un SOVVersivo e derespon-
sabilizzante ‘lavarsi le mani’. Ben a ragione Origene gli rispondera
che non si tratta di mettersi da parte: i cristiani riconoscono i poteri
costituiti, la derivazione divina della monarchia romana e 1'obbligo
dell’obbedienza, eppure non possono obbedire a leggi ingiuste e, in
quanto sacerdoti, non possono impugnare le armi (Contro Ce]so jei
VIII 73). Ci troviamo dinanzi a quella che & stata chiamata “lealta
divisa” dove i doveri del cittadino sono subordinati a quelli del-
'uomo religioso. Se poi tra la serie di questi doveri, di valore disu-
guale, nasce conflitto, lattegglamento cristiano va nella linea della
risposta di Pietro al ST sacerdote: “bisogna obbedire a Dio piut-
tosto che agli uomini” (At 5).
: Questo richiamo al valore primario della coscienza contro uno
stato che chiede un’adesione religioso e/o ideologica, non meno che la
priorita dell'individuo sull'istituzione, affinata attraverso 1'esperienza
del martirio, & un retaggio del primo cristianesimo. Ma 1a lezione che
ci proviene dalle comunita dei primi due secoli non si ferma qui. Per
quanto la nostra situazione differisca dalla loro, non perde di attualita
la prospettiva religiosa con la quale hanno filtrato il loro essere-nel-
mondo. Ilario di Poitiers, strenuo avversario di un'imperatore che a
meta del IV secolo, con il tacito consenso di molti vescovi stava asser-

70



vendo la chiesa alle esigenze della sua politica, dichiarava “& necessa-
rio che i rigenerati (nel pattesimo) abbiano un nuovo modo di pen-
sare” (De Trinitate I 18). E proprio questo modo nuovo di pensare che
ha caratterizzato le prime generazioni cristiane: un modo critico per-
ché fondato nella prospettiva escatologica, sia da parte dei cristiani
nemici dello stato che da parte di quanti ne ricercavano il dialogo.
Ancora la novita della quale i cristiani si sentivano portatori ha impe-
dito che si legassero a una struttura terrena, per quanto voluta da
Dio. La ‘parresia’, ovvero la forza critica di parlare francamente & stata
la conseguenza di questa liberta. Ed & a essa che l'esperienza del
primo cristianesimo ci richiama in un mondo nel quale, non meno di
quello del I e II secolo, esistono credenze e valori in concorrenza e
dove la Chiesa deve far sentire la sua voce sempre piu staccata dalla
pretesa di tutelare il potere e sempre piu spirituale e profetica, pro-
prio come agli inizi del suo cammino storico. - (continua) -

il






