ENZO PETROLINO*

La vocazione ministeriale
della donna nella Chiesa

Nel saggio introduttivo Maria Antonietta Macciocchi nella «poli-
fonia» di voci raggruppa nella seconda parte del libro (sono 5 i rag-
gruppamenti) 5 interventi di donne sotto il titolo La forza delle teo-
loghe: dalla Behr Sigel, teologa ortodossa sposata con tre figli alla
teologa Elizabeth Lacelle; dalla suora teologa svedese Caterina
Broome alla suora Jane Morissey del Massachusetts, infine la teo-
loga norvegese Elisabeth Borresen.

L’autrice del libro, come si puo notare, si spinge nel Nord Europa
affascinata, come afferma lei stessa, dalla forza di queste donne che,
anche se hanno messo in rilievo i limiti del testo papale sulla que-
stione del sacerdozio femminile lo hanno fatto, dice la Macciocchi,
«non soltanto con tenero rispetto per il ruolo inaudito che questo
papa ha assunto nei destini del mondo, ma anche con una sottile cul-
tura».

Si comprende bene che siamo di fronte ad un argomento molto
delicato e che queste donne pongono in maniera problematica con
forti argomentazioni. Esse prolungano, dice I'autrice, la strada della
ricerca non solo attraverso la Lettera del Papa, ma andando anche
oltre.

La Sigel, aprendo la serie degli interventi, si pone questo interro-
gativo: «Ci si puo fermare qui?».

Il quesito della teologa ortodossa ci offre l'opportunita di avviare
e di sviluppare il discorso sulla vocazione ministeriale della donna
nella Chiesa. «Cristo - dice il Papa - si & fatto davanti ai suoi contem-
poranei promotore della vera dignita della donna e della vocazione
corrispondente a questa dignita» (MD n. 12).

Certamente il posto «soggettuale» della donna nella Chiesa ¢ un
dato ormai scontato e largamente pacifico. Scontato non lo & per la
Sigel che fa invece queste considerazioni:

1. quando si parla di vocazione specifica della donna lo si fa spesso

* Segretario dell’Ufficio Liturgico Diocesano.

61



come complementare a quella dell’'uomo e dei suoi carismi;

2. siassegnano spesso alla donna nell’ambito pubblico e culturale
dei compiti subalterni di esecutrice o tutt’al pit, come stile roman-
tico, le si affida un ruolo di ispiratrice. Essa invece viene sostituita
nel genio creativo e nell’attitudine alle funzioni direttive;

3. infine la teologa afferma che nella Mulieris Dignitatem (= MD)
c’¢ la riaffermazione della dottrina tradizionale secondo cui la vo-
cazione della donna si realizza nella maternita e nella verginita con-
sacrata (nn. 17 - 22).

Emerge la definizione della vocazione femminile; ossia, ella ¢ ma-
dre e la donna accede cosi al suo ruolo sociale, & vergine consacrata
a Dio e gode cosi di un riconoscimento religioso. Dunque la donna
ha bisogno di una giustificazione per attestare la sua diversita come
positiva: essa non si regge da sola.

La Sigel pone la questione se non c¢’¢ una contraddizione tra tutto
questo e quanto il Papa dice nell’introduzione della Lettera salutando
I’avvento della donna come un segno dei tempi che la Chiesa ¢ chia-
mata a decifrare.

L’interrogativo ¢ come spiegare una posizione teorica cosi aperta
ed una prudenza pratica cosi tradizionale.

Nel leggere la MD, un testo da tenere presente & la Christifideles
laici ( = ChL). Elisabeth Lacelle vede contenute in questo documento
le implicazioni pastorali della Lettera del Papa. Anzi la teologa af-
ferma che le due lettere occorre leggerle insieme.

Aln. 51, infatti la ChL si esprime in maniera estremamente chiara
circa la partecipazione della donna alla missione apostolica della
Chiesa. «Non c’¢ dubbio - dice il Papa - che in forza del Battesimo
e della Cresima, la donna, come 'uomo, & resa partecipe del triplice
Ufficio di Gesu Cristo sacerdote, profeta e re».

In questa prospettiva viene letta positivamente dalla Lacelle I'af-
fermazione che il Papa fa nella Lettera sull’unita dei due. In questa
unita I'uvomo e la donna sono chiamati sin dall’inizio non solo ad esi-
stere «uno accanto all’altra» oppure «insieme», ma sono anche chia-
mati ad esistere reciprocamente «l'uno per l'altro» (n. 7). L’interro-
gativo che viene posto dalla Lacelle ¢ «in che modo l'unita dei due»
illumina in modo assolutamente nuovo I'identita e le vocazioni umane
della donna e dell’'uomo nella societa e quelle dell'uomo e della donna
battezzati in quanti laici nella Chiesa.

La difficolta maggiore di oggi ¢ di accogliere uomini e donne nella
loro «soggettualita ontica» (cf. C. MILITELLO, Donna in questione, CE,
Assisi 1992) e nella loro «soggettualita funzionale». Certamente nella

62



lettura di insieme delle due lettere (MD e ChL) si aprono altri inter-
rogativi. Il problema che emerge e che ¢ sotteso alle varie argomen-
tazioni & relativo al percorso della «soggettualita funzionale».

Cio¢ ha la donna un suo ruolo attivo, costruttivo in seno a quella
comunita di cui pure € membro in forza della partecipazione al bat-
tesimo e all’eucaristia? In altri termini, & inclusa nella «sintassi mi-
nisteriale»? Puo esercitare un servizio, un ministero? E, in caso af-
fermativo, questo ministero ha valenze proprie cio¢ specificatamente
«femminili»?

Le risoluzioni dell’esortazione ChL, n. 23 (Ministeri, Uffici e fun-
zioni dei laici), mostrano una risposta aperta a tutte queste domande
cui risponde il n. 51, citato pocanzi. Tra l'altro si afferma che «nel
compimento dell’apostolato la donna ¢ chiamata a mettere in opera
i suoi doni propri: innanzitutto, il dono della sua stessa dignita per-
sonale mediante la parola e la testimonianza; i doni poi connessi con
la sua vocazione femminile».

Un pericolo, a mio modesto avviso, pud nascere se si legge al «fem-
minile» la ministerialita. Sembra infatti mettere in forse il dato della
pari dignita uomo donna, tanto sul piano dell’essere che dell’agire.
La questione ¢ molto complessa. L’identificazione di uno specifico
ministeriale maschile & un cammino che ¢& stato intrapreso da certa
riflessione teologica contemporanea, ad esempio, da H.U. von Bal-
thasar.

Come giustamente afferma la Lacelle, le due Lettere si situano in
un processo di ricerca che accompagna la nuova coscienza ecclesiale
delle donne e che si dimostra soprattutto fedele all’appello ed al com-
pito conseguente all’'umanitd comune dell'uomo e della donna in
quanto rivelata, restaurata e rinnovata in Gesu Cristo.

La questione & dunque dello «spazio» che la donna puo e deve avere
nella Chiesa e nella societa. Tanto pitt che non si puo fare nessuna
discriminazione sul piano del rapporto con Cristo, e sul piano della
partecipazione alla vita e alla santita della Chiesa. Cio posto, la donna
deve tradurre, a partire dalla partecipazione al triplice ufficio di Cri-
sto re sacerdote profeta, i propri doni: la dignita personale, la pa-
rola e la testimonianza della vita, i doni connessi alla sua vocazione
femminile. E il suadente richiamo a passare dal riconoscimento teo-
rico alla realizzazione pratica della presenza attiva e della respon-
sabilita della donna nella Chiesa. Sulla pista dell’affidamento del-
'uomo alla donna il n. 52 della ChL ribadisce il dato di compresenza
e collaborazione degli uomini e delle donne, di nuovo riproponen-
_done la trama trinitaria e la modalita comunionale.

63



La lettura, inoltre, d’insieme delle due Lettere di Giovanni Paolo
IT apre una pista all’interno del dialogo ecumenico. Tale aspetto ¢
ribadito sempre dalla teologa Lacelle, la quale fa un esplicito riferi-
mento al documento di Lima dell’82 su Battesimo Eucaristia e Mi-
nistero. Come si sa, il problema cruciale del dibattito ecumenico ¢
il ministero ed in particolare la possibilita di un eventuale ministero
delle donne (cf. C. DuQuUOC, La femme, le clerc et le laic. Oecumeni-
sme et ministere, LE, Geneve 1989). La posizione che viene espressa
nel documento BEM a tale riguardo & che «certe chiese ordinano degli
uomini e delle donne, altre non ordinano che degli uomini. Queste
differenze creano ostacoli in cio che riguarda il reciproco riconosci-
mento dei ministeri. Questi ostacoli non devono pero essere consi-
derati come degli impedimenti decisivi nei confronti di altri sforzi
intesi al riconoscimento reciproco. L'apertura reciproca delle chiese
comporta la possibilita che lo Spirito parli a una Chiesa attraverso
le spiegazioni di un’altra. Le considerazioni ecumeniche dovrebbero
quindi incoraggiare e non frenare lo sforzo di guardare in faccia que-
sto probleman».

Commentando la MD, viene posta I’attenzione dalla Borresen, teo-
loga norvegese sull’evoluzione dottrinale dell’imago Dei proposta dal
Papa nella Lettera (Immagine aggiornata, tipologia arretrata).

Uscita dalle mani del Creatore la donna condivide con il suo part-
ner il progetto che Dio affida all'uomo creandolo a sua immagine
(MD n. 6). Creativita, gratuita sono i tratti costitutivi dell’'immagine
che uomo e donna portano impressi, cosi che la storia della salvezza
mostra impegnati nella tradizione del progetto di Dio uomini e donne.

La proiezione solo nell'uomo maschio della pienezza dell’immagine
e la riduzione della donna a immagine o gloria dell'uomo ha fortemente
ipotecato la posizione della donna ad essere soggetto. La Sigel sottoli-
nea positivamente come il Papa nella MD vuole invece «mettere in luce
non I'esclusione ma I'inclusione del principio femminile nell'immagine
divina e sottolineare la partecipazione della donna, in quanto rappre-
sentante di questo principio, all’opera salvifica di Dio, alla storia della
salvezza». La teologa ortodossa ricorda che proprio «in questa prospet-
tiva occorre leggere la meditazione del Papa su Maria».

La questione che pone la teologa norvegese, la Borresen, & che mal-
grado la linea prescelta di ricognizione ministeriale, la storia della
salvezza ci presenta Maria connettendone strettamente la funzione
salvifica alla maternita. Certamente Maria incarna tutte le modalita
con le quali Israele sperimenta la ministerialita femminile. «Il Papa
- dice la Sigel - ritorna con insistenza sul rapporto profondo che esi-

64



ste secondo lui, tra il ruolo personale di Maria e la sua partecipa-
zione personale, secondo la grazia, all’avvento di tutte le donne, che
poi & la vocazione di tutta 'umanita».

La questione del «ministero femminile» ed in particolare del «mi-
nistero sacerdotale» viene trattata ampiamente nel libro dalle teo-
loghe. Alla questione sul diaconato alle donne la Macciocchi dedica
due pagine nella presentazione del libro. L’argomento non viene af-
frontato negli scritti delle cinque teologhe in quanto il Papa nella
lettera non tratta esplicitamente del diaconato femminile. L’autrice
del libro, invece, presenta quali sono oggi le tesi dominanti di que-
sto particolare aspetto. Essa si chiede se il diaconato alle donne non
sia la via di mezzo, la porta di sicurezza, laddove viene negato il sa-
cerdozio alle donne.

Nessun dubbio che la chiesa antica abbia conosciuto un diaconato
femminile (cf. A.G. MARTIMORT, Les diaconesses. Essai historique,
CLV, Roma 1982; M.J. AUBERT, Il diaconato alle donne?, EP, 1989).
Non essendo possibile negare le testimonianze (da quella di Olim-
pia a quella di Febe, Prisca e Aquila con le sue collaboratrici: Maria
e Trifena e Persiche e poi Evodia e Sintiche; il Papa le cita nella Let-
tera quando parla della parte attiva che la donna ebbe nella vita della
chiesa primitiva), 'attenzione oggi viene posta soprattutto sulla sa-
cramentalita o meno del diaconato. Ci si & avvalsi dell’opinione dif-
fusa in oriente circa 'indole analogica del diaconato femminile che
implicherebbe non un servizio ministeriale ma un compito nominale
ed onorifico. Delle ordinazioni delle diaconesse i libri liturgici hanno
continuato a trasmettere il rito anche quando il loro servizio era
scomparso da secoli. Inoltre sulle date del venir meno del ministero
delle diaconesse le voci sono estremamante discordi. Ci sono dispo-
sizioni papali fino al sec. XVIII (Benedetto XIV) e testimonianze alla
fine del sec. XIX in Bulgaria.

Tre sono le tesi che la Macciocchi ci presenta: una ¢ la rivendica-
zione di un diaconato che consenta alla chiesa di fare acquisire va-
lore e dignita nuove verso le donne. E 'ipotesi anche che sostengono
le donne teologhe. Interessante ¢ quanto dice la suora del Massachus-
setts. Il papa nella MD fa riferimento piu di trenta volte al Vangelo
di Giovanni e scrive le acute osservazioni sui resoconti dell’evange-
lista in merito agli incontri di Gesu con le donne. Le donne che ven-
gono liberate da Gest, fa notare il Papa, sono le stesse che prestano
servizio come diakonoi nella comunita di Giovanni. E suggestiva la
sottolineatura della presenza della-donna nel ministero di Cristo: la
donna ottiene il primo miracolo; racconta Gesu ai Samaritani; lava

65



i piedi a Gesu; sta in piedi sotto la croce; trova la tomba vuota; in-
contra il Risorto; annuncia la risurrezione agli Apostoli. Appellando
alla tradizione, la MD proprio per queste ragioni nega che Gesu sia
stato condizionato dalla cultura del tempo nel suo annoverare le
donne tra gli apostoli.

L’altra tesi nasce invece dal timore di una clericalizzazione delle
donne che, col diaconato, all’interno della gerarchia sarebbero ri-
dotte a basso clero. La terza tesi, infine, che va pit in profondita (tesi
sostenuta da alcune teologhe italiane la Militello la Goldie ed anche
da P. Vanzan) ¢ quella di creare un ministero di tipo diaconale, un
ministero sacramentale. Sono i due ambiti disputati nella questione
del ripristino del diaconato femminile: quello dell’ordinazione sa-
cramentale e quello dello spessore ministeriale del loro compito nella
Chiesa. Come si vede il problema & aperto e non di facile soluzione.

Circa il sacerdozio alle donne Giovanni Paolo IT da una spiegazione
nella MD che conferma l'insegnamento della dichiarazione Inter In-
signiores del '76: dichiarazione della Congregazione per la fede pro-
mulgata da Paolo VI. La dichiarazione ufficialmente nega I’ammis-
sione delle donne al ministero ordinato. La Broome osserva che il Papa
non parla esplicitamente nella Lettera, anche se la cita, della dichia-
razione. «I silenzi di un Papa - dice - sono talora piu rilevanti delle
parole. Lui non puo contrastare un documento cosi duro, ma tacendo,
il Papa lo ha sminuito nel suo minaccioso significato». Il testo della
MD riguardo il sacerdozio ministeriale lascia maggiormente insoddi-
sfatta la teologa ortodossa e la norvegese Borresen. L'esaltazione della
donna nella MD viene vista di uso troppo tattico, piti che manifestare
essa maschera. La lettera del Papa, dicono le teologhe, porta a pen-
sare che malgrado lo sforzo di fare dell’immagine di Dio l'origine ed
il supporto della relazione uomo-donna, contraddice con l'afferma-
zione che la donna in quanto essere umano di sesso femminile € inca-
pace di agire come presbitero in «persona Christi». Certamente il Papa
vuol definire la donna a partire dall’ordine ideale dell’amore. La donna
¢ 'icona dell’amore: lei ¢ ipostatizzata in Maria che riunisce in sé la
vocazione di donna, di madre e di vergine.

Si domanda la Sigel il perché di quest’esaltazione della donna e
di questa specificita femminile dell’amore, inteso come agadpe, se esso
¢ invece la vocazione di ogni cristiano, uomo o donna. Lo specifico,
secondo la teologa, della femminilita della donna rimane soltanto
I’esclusione dal ministero sacerdotale sacramentale. Il processo di
idealizzazione della donna I’allontana dalla funzionalita istituzionale;
lei & I'amore.

66



Questa riflessione si intreccia con altre modalita e con altra figura,
quella della «differenza sessuale», le cui suggestioni ci porterebbero
lontano.

Al di la di tutto la risposta, a mio avviso, ¢ da cercarsi nella linea
della teologia simbolica e nell’orizzonte della uguaglianza differen-
ziata che sono le note qualificanti della MD. Al n. 26 infatti Giovanni
Paolo II ribadisce la maschilita del sacerdozio, conforme alla bimil-
lenaria tradizione della Chiesa di oriente e dell’occidente. L’affer-
mazione, e questo € un dato importante, non viene fatta in chiave
di teologia dogmatica, ma simbolica. Scrive il Papa: «Se Cristo, isti-
tuendo I'Eucaristia I’ha collegata in modo cosi esplicito al servizio
sacerdotale degli apostoli, é lecito pensare che in tal modo egli vo-
leva esprimere la relazione tra uomo e donna, tra ci6 che & femmi-
nile e cid che & maschile, voluta da Dio nel mistero della creazione,
sia in quello della redenzione... In questo - continua il Papa - si trova
anche una spiegazione per la chiamata dei dodici. Esso sono con Cri-
sto durante I'ultima cena: essi soli ricevono il mandato sacramen-
tale: ‘Fate questo in memoria di me’. Essi la sera della risurrezione
ricevono lo Spirito Santo per perdonare i peccati» (n. 26). Questa
scelta precisa e libera, per fedelta a Cristo, esclude la donna dal mi-
nistero sacerdotale. L’argomentazione desunta dal simbolismo spon-
sale non convince la teologa Sigel la quale vede un’interpretazione
non equilibrata da cio che i teologi chiamano apofatismo e cioe l'i-
dea che il Dio verso cui si slancia la fede si trova al di la di tutti i
nostri concetti umani. Quindi un uso non corretto e smoderato del-
I'analogia che privilegia la sola metafora maschile dello Sposo. L'im-
portanza perd della MD ¢ il riaprire i sentieri interrotti della reci-
procita, apprezzati come dice la Macciocchi nell’introduzione, dal
miglior femminismo. Due figure dunque: la reciprocita e la mutua
complementarieta. La MD propone come Kerygma originario la re-
ciprocita della donna e dell’'uomo fondata nel mistero stesso di Dio
trino (nn. 6 - 7). La funzione regale, sacerdotale e profetica che per-
corre la storia di Israele e di cui si appropria la comunita delle ori-
gini, non inerisce specificatamente al maschio o alla femmina, ma
se mai, li lega insieme nella loro reciprocita a Dio creatore. La MD
propone questa reciprocita: leggiamo al n. 27 che nella chiesa sono
coessenziali il principio mariano/femminile e quello petrino/maschile
senza ritenere che la funzione dell’'uomo sia di piti o di meno rispetto
alla funzione dell’altro: sono semplicemente diverse, ma reciproche.

Diversita di tipo profetico. La donna (come la sposa) € colei che
manifesta la verita dell’amore. In cio dice il Papa consiste «la carat-

67



teristica profetica della donna nella sua femminilita». Dalla donna,
dal suo genio, dall’essere «]'uomo a lei affidato in modo speciale»,
«Cristo si attende il compiersi di quel sacerdozio regale che ¢ la ric-
chezza da lui data agli uomini».

Cio significa che la donna & chiamata ad esercitare la diaconia re-
gale in forme sempre piu impegnative e nuove, facendosi carico della
comunita umana in cui la Chiesa si incarna o facendosi carico dei
bisogni della stessa comunita ecclesiale.

Forse per questa via, la via della risposta ai bisogni, del profetiz-
zare i bisogni, prepareremo una cristianita che nel terzo millennio
ripensera la presenza della donna nella Chiesa, la presenza dei laici
e capira meglio la fondamentalita insopprimibile del servizio reso
dal ministero ordinato.

68



