FELICE SCACCIA s.j.*

Il nostro domani di consacrati:
piti che una goccia di ottimismo

Quando ero novizio mi raccontarono di un S. Ignazio a cui qualcuno
aveva chiesto di quanto tempo avrebbe avuto bisogno per rimettersi in
pace nel caso che la Compagnia di Gesu si fosse sciolta. Pare che entro
un’ora ce 'avrebbe fatta. lo, novizio, giudicai eccessivo quel tempo.
Non lo dissi a nessuno, ma tra me mormorai: “Questo atraccamento alla
sua opera, al suo essere padre generale, questo culro della personalica...
Niente piu gesuiti; dov’e il problema? Mica cade Cristo!”

Oggi, “dall’alto della mia esperienza” di vecchio gesuita, dico che le
cose non sono per nulla cosi semplici, e che il declino della vica consa-
crata pone domande ben piti serie a quanti hannoa cuore il regno di Dio
e la stessa felicita degli uomini. A volte, nei giorni neri, mi pare di
doverla collegare, la crisi, a quella strana, quasi disperata domanda che
poneva Gesti: “Quando il Figlio dell'uomo verra, trovera ancora fede? *

Mi sembra quanto mai opportuno esaminare il problema sotto I'an-
golazione della speranza. Ci sono segni di speranza nella vita consacrata
oggi? Monache e frati siamo una specie in estinzione, oppure siamo
creature in mutazione? E possibile avere sulla questione non chiac-
chiere consolatorie, ma veri fondamenti di coraggio a partire dai qualisi
possa intravedere un consolante cammino spirituale? C'¢ da qualche
parte disponibile almeno una goccia di ottimismo?

Forse a qualcuno queste domande possono sembrare retoriche.
Quasi 40 anni fa (il 28 ottobre del 1965) Paolo VI promulgava la
Perfectae Caritatis, decreto voluto dal Vaticano II, abbastanza trava-
gliato nel suo iter, ma sostanzialmente ottimista su questa forma di vita
cristiana.

*Docente di Teologia Pastorale presso I'Ignatianum di Messina

61



Potrebbero bastarci i suoi enunziati e le sue... rassicurazioni.' Non
siamo di questo parere perché 40 anni non sono pochi, e Dio non cessa
di parlare nella storia chiamandoci a responsabilita forse nuove, o di cui

dobbiamo prendere maggiore coscienza, per custodire il dono affida-
toci.

Andiamo dunque, prima di tutto, ai fatti, che sono sempre nostri
“amici’”.

Senza mezzi termini c'¢ da dire che la nostra situazione attuale & tra-
gica. Decidiamoci. Se vogliamo solo “resistere” a questo presente, nel-
I'attesa passiva che qualcosa vada domani per il verso giusto, non
abbiamo gran che da fare o da dirci. Basta, per I'appunto, “resistere”,
continuare le cose di prima, come se nulla fosse accaduto. Ma se questo
presente lo vogliamo “abitare”, se ci mettiamo in ascolto di quella
parola di Dio che oggi si leva dalla nostra storia, allora, non rimuovendo
“i fatti”, tenteremo di udire gli appelli, le chiamate che da questa realta

mutata ci giungono. Niente “provocazione” dunque in quel che segue,
ma solo onesta con noi stessi e con lo Spirito.

Di guale speranza parliamo?

Mentre scrivo queste note, i giornali continuano a sfornare prono-
stici sul nostro futuro. Chi si avventura in operazioni simili, di solito,
utilizza uno schema molto semplice: conosciute determinate cause,
“pre-vede” certi effetti. Se volessimo adottare questo metodo, non
andremmo molto lontano. Nei due ultimi secoli sono scomparsi 62
istituti religiosi ogni 100. Con questa tendenza non ¢ difficile preve-
dere che scompariranno a ritmo accelerato tucte quelle congregazioni
che da una diecina di anni non hanno piti novizi, mentre i grandi ordini
religiosi si assesteranno con qualche migliaio di consacrati nel mondo.
Stiamo parlando di congregazioni nate in Europa o, comunque, in
Occidente. Un""importazione” di vocazioni dal Terzo Mondo per

'Ricordiamo alcune affermazioni basilari: il fine ultimo della vita religiosa non pud che essere il
vero e unico fine della stessa vita cristiana: I'amore a immagine di Cristo; - Esemplarita non
significa superiorita, quanto piuttosto memoria concreta di cid che, in maniere diverse, Dio e il
mondo si attendono da ogni cristiano. - La yvira religiosa & una vita radicata nella consacrazione
battesimale. Quindi & al servizio della chiesa tutta. - Nessun religioso, nessuna congregazione
rimangono cristiani se si desolidarizzano dal corpo ecclesiale o dalla compagnia degli uomini.

62



tenere in piedi le nostre opere, almeno per i prossimi decenni, porra pit
problemi alle curie generalizie di quanti non potrebbe risolverne.

Ma dato l'oggetto della nostra considerazione, forse piu che di
“futuro”, dobbiamo occuparci di “avvenire” della vita consacrata.
Questo termine ha a che fare con “adventus” ed indica la speranza, nella
fede, che il radicalmente nuovo, il non-previsto, l'indisponibile
all’'uomo, si inserisca nella storia dandovi un corso inedito. La nascita di
Gesu € un “adventus”; lui € un “adveniens” su cui nessuno poteva scom-
mettere, proprio perché non dipendente dalla iniziativa umana. Un
laico pieno di speranza - se non di fede - Massimo Cacciari, scrive: “La
speranza ¢ l'indicazione di un cammino, il bisogno di cercare il
non-visibile, mentre invece la societa tecnico-scientifica ci vuole pra-
grammati ad una esistenza prevedibile”.

Di questa sorta di speranza credo dobbiamo occuparci, anche se essa,
piccolo e fragile germoglio, non sempre costituisce una ferma convin-
zione. E turtavia, siccome di un autentico “avvento” dell'iniziativa di
Dio nella vita consacrata nulla sappiamo, ['unico appiglio per potere
pensare con sensatezza al nostro avvenire di consacrati ¢ cercare un
essenziale collegamento tra il piano salvifico di Dio e la stessa vita reli-
giosa. Il piano salvifico sfida i secoli, & indefectibile. Una volra per tucte
Dio ha detto che il suo atteggiamento verso I'uomo ¢ di amore, di un
amore indissolubile, nonostante tutto. Se noi religiosi siamo di una
qualche utilita a questa salvezza nell’amore offerta ad ogni uomo, in
qualche modo ci saremo sempre. Se no, Dio trovera alcre strade per
giungere al cuore dei suoti figli.

Ancora una precisazione: & tempo di distinguere tra vita consacrata e
modalita storica con cui essa & stata vissuta. Non & assolutamente da
scartare 'idea che “questa” vita consacrata sia al capolinea. E cid anche
se la speranza fosse divenuta certezza che nascera “una terra nuova e un
mondo nuove” fra le mura di questi conventi gia troppo grandi e solitari.
A rigore una speranza teologale a questi lidi approda, non alla semplice
continuazione dell’esistente, quasi fosse eterno come I'amore di Dio.

Ostamo un'ipotesi

Nel tentativo di trovare una risposta plausibile al nostro quesito (¢’
0 no una speranza per la vita consacrata?), per liberarci da paraocchi e
tenerci del tutco sgombri da sentimentalismi che offuscano la mente,

63



abbiamo preso in considerazione una ipotesi per verificarne le conse-
guenze. Cosa succederebbe se sparisse dalla vita della chiesa non solo la
vita consacrata cosi come essa vive oggi (grandi opere, servizi di carita,
di educazione, di assistenza sanitaria, di cultura...) ma la stessa idea di
una consacrazione dei battezzati a questo genere di vita?

E’ stata una ricerca piuttosto angosciosa ma utile. Ci ha portatoa for-
mulare il quesito iniziale in modo diverso. Per vie che qui, per motivi di
spazio, non ci ¢ dato delineare, siamo venuti alla conclusione che, al di
fuori di sfere di cristallo ed avventate previsioni, non resta che scanda-
gliare le eventuali risposte ad una unica domanda, sebbene variamente
formulata: il consacrato ha da dire 0 no qualcosa all'uomo comune? E’di
una qualche luminosita di fede il celibe per il coniugato, e il monaco per
chivive in pieno nel mondo? La societd degli uomini - di quegli uomini
che sono quello che sono - ha bisogno o no della vita religiosa per tro-
vare strade di salvezza? I consacrati sono necessari o no al messaggio cri-
stiano per essere percepibile oggi?

Solo se le risposte sono almeno orientate ad una positivita, la spe-
ranza di un avvenire della vita consacrata ha un fondamento. E inoltre:
solo se il carisma dei fondatori si ricollega intimamente al mistero del
Regno, proprio come oggi si configura in mezzo al nostro mondo dove
il “seme” divino cresce ancora, dove “la luce non & spenta dalle tenebre”,
pud un istituto avere diritto ad un avvenire nella speranza e nella fede’.

Noi amiamo il mondo

Tentiamo una qualche risposta, partendo da un dato storico.

Se al suo nascere la vita consacrata avesse chiesto I'approvazione del
santo Ufficio, o se avesse fatto rivedere i suoi statuci alla Congregazione
dei Religiosi o a quella della Fede, molto probabilmente molte forme

‘Limiti di spazio ci impediscono di affrontare questo aspetro. Diciamo solo che il carisma fon-
dante ha fatto nascere questo o quell'istituto religioso come risposta dello Spirito ad una esi-
genza del mondo o del popolo di Dio. Perché una determinara congregazione abbia avvenire

. non solo & necessario che tra le sue mura la vira consacrata sia... “consacrara”, ma che quel biso-
£no sussista ancora. E se i modi sono antiquati, se il carisma & stato vissuro fino ad ora come
appannaggio dei soli consacrati, quasi scollato dunque dall'insieme dei fedeli, non sari tanto
strano cercare modi nuovi e fare partecipe del carisma l'intero popolo di Dio, perché da esso
tragga alimento per la sua vita spirituale e per la sua missione. Cose tutre del resto gia in atto in
molte congregazioni, soprattutto femminili, che vedono aumentare il numero dei laici che bus-
sano alla loro porta, e non certo per la richiesta di sola elemosina. Cose auspicate appena in altri
istituti persi dietro la intransigente fedelta alla regola cosi come € nara, e il dubbio se a cercare
vie nuove debba essere compito di tutto 'ordine o di avanguardie di pionicri.

64



sarebbero state bollate come perniciose e sospette di eresia. Ma nel
secolo IV queste cose dovevano essere ancora inventate’. Cosi si guardo
con ammirazione a quei santi uomini che si ritiravano nel deserto
abbandonando tutto e tutti, vivendo di Dio. Il larvato o esplicito neo-
platonismo che era sotteso a molte scelee radicali, il giudizio di con-
danna senza appello contro un mondo cristiano ormai pervertito dal
potere imperiale, la simpatia per uno spiritualismo disincarnato e
orientaleggiante che cerca Dio perché non puo non odiare questo
mondo, il passaggio da una comunita vissuta nella “casa dei fratelli”, ad
una solitudine assoluta o a gruppi elitari di predestinati, I'abbandono
della vita eucaristica, queste ed altre simili realta erano quasi trascurate.

Narta anche con connotazioni non sempre chiaramente cristiane’, la
vita consacrata tuttavia, non solo va riacquistando lungo 1 secoli una sua
pit matura identitd, non solo si va inserendo sempre pi nel tessuto
vivo della chiesa e della pastorale, ma da subito e da sempre ha una
caratteristica probabilmente non voluta, ma sicuramente decisiva nella
vita di tucti i cristiani. Forse la legittimita evangelica della vita consa-
crata deriva pit da questa caracteristica non cercata che dalle esplicite
intenzioni dei pionieri. Non ci si meravigli. E’ forse la prima volta che
lo Spirito agisce in noi senza farci sapere “donde venga o dove vada™? E’
stato osservato che in ogni grande scelta umana, in ogni scelta profetica,
c’¢ un valore oggettivo, uno scatto storico che spesso va al di la della
stessa percezione soggettiva.’ E allora, qual & la verita “abscondita”
della proposta dei primi monaci?

1l cristianesimo® & una religione tipicamente sacramentale. Non &
solo un annuncio, un kerigma. Neppure & solo un “evento”, I'actesa ed il
giungere dell’“adveniens”. E' un cammino, un accettare di divenire fra-
telli”, “amici”, “discepoli” del Maestro di Nazareth. E se, come tutce le
religioni, il cristianesimo usa il linguaggio simbolico, & sua caratteri-
stica attualizzare, rendere presenti e salvifici i gesti del Cristo salvartore,
all'interno di una comunita di fede che, esattamente, annuncia, COStrui-
sce, celebra I'irrompere del Regno. In fondo sono solo questo 1 sacra-
menti.

'Fa comunque una certa impressione apprendere che la Lettera Decretale di papa Siricio, del 385,
non da per scontato che ogni monaco sia degno di essere ordinato prete o che viva in “sersetd di
costumi e santa condotta’”.

"Per un approccio al problema suggeriamo Bor1 P.C., Chiesa primitiva, Padeia, Brescia, 1974.
“Cfr. R. LA VALLE, Prima che 'amore finisca, Milano, Ponte delle Grazie, 2003, pg. 145.
“Usiamo questo nome astratco per convenzione. Bisognerebbe meglio parlare di “sequela di
Cristo”, di “via” verso il Signore.

65



I sacramenti... Povere cose di uomini e di terra divengono segni del-
I'indicibile eterno. L'appello che contengono per una vita “alcra™ (vivere
sulla terra, qui ed ora, da figli di Dio, con lo Spirito del Padre, in inti-
mita unificante col Cielo e con la terra) & ogni giorno rivelato dalla vita
concrera dei cristiani, ma anche nascosto, velato, rimpicciolito dalla
nostra limitatezza.

L'amore del Padre del Cielo & certo che raggiunge un bambino attra-
verso il suo papa della terra. Fuori dubbio che ['uscire dal branco da
parte di un adolescente cresimato & una scintilla di vita nello Spirito.
Ma forte ¢ il rischio che tutta la ricchezza del mistero cristiano si veda
esplicitata e conclusa in quei fatti, o che - al contrario - la negazione del
battesimo la si veda in quei gesti goffi di un padre che non sa perdonare
un bambino, o nella caparbieta di un ragazzo che si crede chi sa che. In
realta, una vita secondo il battesimo “eccede” sempre cid che il battez-
zato concretamente fa, e lancia noi poveri cristiani, verso una avventura
mai conclusa. Intuiamo cosa sarebbe vivere nello Spirito di Dio, ma &
come se con 1 Nostri gesti non varcassimo mai la soglia ma restassimo
perennemente inadempienti. Con la netta tentazione di pensare che la
vita cristiana, pienamente cristiana, in sé, & impossibile. Oppure di
rimpicciolirla e immiserirla tanto da renderla irriconoscibile.

Per questo la nostra fede presuppone la testimonianza.

Nei giorni orrendi dello sterminio degli ebrei, una giovane donna,
pienamente cosciente dell'annientamento, scriveva di volere soppor-
tare tuceo l'orrore “con grazia”, ed aggiungeva: “In me non c’é un poeta,
c'¢ un pezzetto di Dio che potrebbe farsi poesia. In un campo di stermi-
nio deve pur esserci un poeta, che da poeta viva quella vita e la sappia
cantare”’. Ebbene, nella vita di ogni giorno, ci deve essere un posto, una
dimensione, una esperienza, dove il dio-denaro & ripudiato quasi tangi-
bilmente, e dove il primato della persona sulle cose sia visibile e puro da
ogni magagna. Deve esserci qualcuno che mi mostri come sia possibile
amare, teneramente, intensamente, senza tuttavia divorare la bellezza o
farla scadere a realta “ucilizzabile”. E deve esserci una casa, uno stile di
vita, dove, se facciamo molte cose, una in verita ne cerchiamo: come
vivere I'eterno nel tempo, o della Parola nel frastuono delle parole.

Andando pit al concreto, e forse all'opinabile, ci deve essere un
luogo, una dimensione dove per fedelta a Dio si contesti I'andazzo del
mondo, anche se nominalmente cristiano. Qualcuno ha scritto che

"HiLLesus ETry, Diario, Adelphi, Milano, 1985, pg. 230.

66



molte vicende del cristianesimo storico - di molta chiesa, almeno - pos-
sono essere interpretate come il tentativo di vedere chiamati “beati” i
violenti, e di far passare 1 ricchi “per la cruna dell’ago™. Gli ordini reli-
giosi, con la loro storia, dovrebbero essere in controtendenza: un conte-
stare nella pratica la supremazia della ricchezza e le potenze imperiali
che la incarnano, un costituirsi minoranza eversiva e scomoda, spina al
fianco che con la sua stessa vitalita dice al mondo che Dio c¢’é, e si chiama
Amore, non euro né dollaro, che solo I'’Amore & la verita dell'uomo,
mentre la violenza dell’'uomo sull'uomo & sempre fratricidio, proprio
come ha detro Gesu.

E ci deve essere un manipolo di amici nel Signore, che nell'obbe-
dienza alla chiesa, contrasti questo lento spostarsi dei cristiani (chierici
e laici) dall’annunzio di un evenro alla dotcrina, dal “fare la verita in cha-
ritate” al proclamare di “essere-verita”, dal “tu devi o puoi vivere da
figlio nella fiducia”, al “tu devi pensare secondo una metafisica religiosa
via via enucleata”, dall’accoglienza della Parola a gesti e riti imposti per
legge, dalla solidarieta con gli ultimi della terra all’alleanza con la bor-
ghesia ed i grandi finanzieri del Pianeta. Questo manipolo di uomini
dalla sguardo penetrante potrebbe essere costituito da quelli che noi
chiamiamo “consacrati”;: innamorati del Cristo, intimi con lui, ultimi
come lui, desiderosi non di carriera e onore, ma di seguire il destino di
un Maestro tanto divino quanto perseguitato.

Ecco cid che la vita religiosa, nonostante le sue fragilita e contraddi-
zioni, ha sempre significato: essere visibilita di cio che ogni cristiano
serio nella famiglia, nell'amore, nella professione, in fondo cercava.
Dire che & possibile aspettare il Cielo pur amando appassionatamente la
terra. Mostrare che, se guardando con occhi di angeli un barbone si vede
lo stesso volto di Dio, non si & per nulla folli o visionari.

Qualcuno potra dire che stiamo caricando troppo le spalle di un fra-
ticello. Che non tutti sono il card. Martini o il Beato Rupert Mayer o
San Massimiliano Kolbe. Eppure, cosciente o no della sua bellezza, que-
sto & il vero religioso: un testimone visibile dell’ Assoluto, una presenza
limpida dello Spirito che, a partire da Cristo, abita 'nomo e grida all'u-
manita. Se Gesti non & un mito, se Gesu dice ancora qualcosa di essen-
ziale e decisivo all'uomo di tucti i tempi, allora dalla sua parola non solo

*Parole come quelle scricce da Norberto Bobbio prima di morire, “Nau bo mai rinnegato Jaa fede dei
nostri padri, la chiesa si”, sono dolorosamente il segno di una mancaca testimonianza di vita seria
secondo il vangelo della chiesa.

67



devono emergere appelli e consolazioni, critiche e superamenti della
nostra mentalitd, ma anche testimoni che quegliappelli li seguono visi-
bilmente, quelle consolazioni le vivono, quell™oltre” lo incarnano.
Senza questi testimoni viventi, per troppa gente la parola di Cristo
sarebbe non udibile, astratta, senza contenuto alcuno. Queste persone,
in assenza di testimoni, piglierebbero il vangelo con la stessa distaccata
curiosita con cui sfogliano i Veda o il capolavoro di Cervantes. Cosi
siamo facti, ed & in questo ordine di cose che il consacrato ha una fun-
zione, un significato ineliminabile nella storia della salvezza.

C'¢ da chiedersi se questa “significazione” sia stata rivelata o offu-
scata dall’epoca delle grandi opere con cui la vita consacrata ¢ giunta
fino a noi. Sarebbe questo un alcro discorso, qui fuori luogo. E” invece
della massima importanza sottolineare che la vita consacrata o entra in
pieno nella “comunione dei santi”, o non ha senso. Né€ si tratta solo di
meriti che equilibrano misfatti. Ci riferiamo al facto che essa c’e per la
vita e la salvezza di quanti sposano e commerciano e sono attanagliarti
dai mille compromessi dell’esistenza. Siamo religiosi nella chiesa, per la
chiesa. Ed essa stessa ¢'e per 1l mondo, mai per se stessa.

In questa prospettiva la vita consacrata ha molco pit di una “fondara
probabilita” di sussistenza. Ha un avvenire. Pud, nella fede, sperare.
Puo sentirsi “specie in mutazione”, e quindi in crisi, travagliata e soffe-
rente fino allo spasimo. Cio che assolutamente non puo fare é disperarsi
e trincerarsi nel gestire onorevolmente la fine.

I giovani che ancora oggi trovano nella vita consacrata un approdo al
loro travaglio, possono fondatamente essere coscienti che non sono pie-
tosi seppellitori di gente finita, ma iniziatori di un “novum” che la
misericordiosa provvidenza di Dio sta preparando alla sua chiesa. Essi
non “rifonderanno” nulla perché il vecchio appaia nuovo, ma accoglie-
ranno un “nuovo” che & nuovo, segno gioioso e misterioso del ‘venzente”.

Noi ne siamo convinti. E siccome il rischio di contrabbandare per
nuovo il vecchio & sempre incombente, ci si permettera di dare un volro
a questa speranza, sebbene in una forma inconsuera.

Oltve la vecchiaia di “cose nuove”
Sulla crisi della vita consacrara si sono cimentati non solo Superiori
Maggiori, Sacre Congregazioni romane, docenti di Ascetica e Mistica,

ma anche psicologi, sociologi, perfino politici. Abituati da millennia
vedere collegati sofferenza e castigo, alcuni hanno cercato le “colpe” dei

68



religiosi per spiegare la loro sterilita. Non ne avevano tucti i torci. Chi
pud negare che gira per le case religiose un pauroso abbassamento di
livello del rigore della vita consacrata? Chi non ha visto piattezze
umane e cristiane da fare rimpiangere le solide virtu di genitori, eroici
nella loro quotidianita? Chi si trova in simili ambienti non pud dire ad
un giovane “Vieni e vedi!”; non puo neppure invitarlo a pranzo senza
prima avvertirlo che “siamo gente alla buona, con le nostre miserie umane”.
Tuttavia, prediche ed esortazioni alla conversione non hanno mai riem-
pito 1 noviziati.

Altri si sono soffermati sul cambiamento della societa civile e sulle
ripercussioni nei conventi. Certo ne & passata acqua sotto i ponti da
quando un Carlo Magno, appena alzato, correva in convento al
“Matcucino”, o da quando la nascita di un erede al trono induceva un
monarca a costruire e dotare un convento per centinaia di fraci. Questi
studi hanno anche essi una loro utilita, ma danno, sopractucto a chi lo
vuole, il diritto di rimpiangere il tempo che fu.

C’¢ invece chi si sofferma sull’analisi di quegli elementi che hanno
fatco viva e florida la vita religiosa. Questi studi meritano una grande
attenzione per il nostro tema, perché indicano come possono costruire
la speranza, come possono “svegliare l'aurora”, quei giovani consacrati
che oggi si aggirano in corridoi vuoti, ereditano grandi opere morenti e
non sanno che fare. Ma non possono essere presi alla lettera. Non sempre
cio che é stato “vita” nel passato lo ¢ oggi.

Ricordo che mi impressiond molto quel confratello che, dopo il
Vaticano I1, lascid allegramente 'istituto con questa motivazione: “Se
non sono pitt degli altri che ci resto a fare quaddentro?”. “Pili degli
altri”... E voleva dire: santo, perfetto, pi cristiano della massa che vive
“fuori” il suo battesimo. Pit disponibile ad andare in missione; candi-
dato privilegiato per una gloria pitt luminosa in Cielo. Tradotro in ter-
mini psicologici, quel religioso trovava nei privilegi e nei compiti del
suo stato, non una semplice e comprensibile “diversita”, ma il dirictoad
una sua “superiorita”. Come se possedesse un 10 ipertrofico, gonfiaro,
bisognoso di emergere dalla massa, per trovare una sua identita di
“chiamato” - per I'appunto - ed una giustificazione per i sacrificia cuisi
sottoponeva. Per quel “piz” valeva la pena rinunciare all’'amore umano,
alla liberta, alla sicurezza del denaro. Che se poi si pensa che questo con-
sacrato era un cristiano europeo, ad accentuare 1'autostima concorreva
quel sentirsi portatore di una civilta e di una religione “superiori” a
tutce le alcre.

69



Si noti che siamo ben lontani da facili ironie. Una societa gerarchica
e razzista come & stata la nostra, come € la nostra, non puo costruire una
identitd personale dell™io” senza farvi affacciare lo zampino di una
eccellenza sugli aleri, di un privilegio, di una competizione che sullo
“schiacciamento” (morale o fisico, non importa) dell’altro fonda il suo
diritto ad esistere prima ancora della sua superiorita. “Sono” perché
superiore. Esisto, sono qualcuno, perché mi ergo sulla massa, perché
“vincitore”. Immersi tutti in questa cultura, questo “io” traeva da essa
perfino le caracteristiche del suo modo di amare. Né poteva fare altri-
menti. Lamore che arde in petto al “religioso- privilegiato” lo spinge a
spendersi per la massa, ad annunziare il vangelo fino alla testimonianza
del marcirio, perfino a caricarsi addosso un appestato, perché questo
“deve” fare un chiamato. Costava immensamente essere eletti, ma gra-
tificava non meno. Francesco Saverio usciva quasi di senno nel vedere
“tante anime precipitare nell’inferno e constatare di essere solo nelle
Indie” ad amministrare 1l battesimo, mentre tanti suoi compagni per-
devano tempo alla Sorbona in stupide discussioni inutili. Per contrasto
pero, come non percepire |'altezza della sua chiamarta?

Per quanto personalmente limitato, il religioso si sentiva un
“segnato” dalla grazia, il soldato di un grande esercito alla conquista del
mondo, |'orante con le parole e i titoli giusti per essere ascolt,qco da Dio,
un uomo il cui solo abito destava ammirazione e rispetto, insomma una
creatura che - a differenza degli altri - sapeva con puntuale determina-
zione cosa Dio, tramite la Regola, voleva da lui in ogni momento della
sua vita. “Beati voi!” s sentiva dire 1l fraticello questuante, esattamente
come se lo sentiva dire il frate-Dottore dell’'universita di Salamanca. E
la cosa trovava il pieno assenso nel cuore di chi riceveva quel rispettoso
complimento.

Difficile dire se I'ipertrofia dell'io (piti pacatamente: |’ “autostima”)
abbia creato grandi opere, grandi case, potenti istituzioni, oppure vice-
versa. Ma alla radice c’¢ la convinzione base del rutto determinante: chi
vuole essere cristiano vero non pud non accostarsi alla vita consacrata.
Solo qui si travalica il tempo e si tocca la ricompensa eterna. [1 vero cri-
stiano, il vero seguace di Cristo nel tempo e nell’eternita, e chi emette i
voti. E poiché nei semplici laici battezzati non nasce invidia ma ammi-
razione (magari accanto al diritto ad essere mediocri e imperfetti cri-
stiani, dato che ad essere “perfetti” ci pensano i monaci), questi fini-
scono per finanziare i poveri monaci sia per i loro bisogni personali che
per la missione fra la gente e le esigenze istituzionali come case provin-

70



ciali, segreterie generali, ecc.

Se questo ha reso grande e florida la vita religiosa, basta oggi “insi-
stere di pit sull’autosctima e il senso di eccellenza” per riempire i novi-
ziat1? Basta recuperare la visibilita della consacrazione tramite la parti-
colarita dell’abito e di immensi caseggiati?

Noi riteniamo di no. Poiché stiamo faticosamente uscendo dall'u-
guaglianza tra “diversita” e “superiorita”, non abbiamo piu bisogno di
sentirci privilegiati per essere religiosi. Ci basta sapere che carisma, che
dono ci da Dio da spendere per i fratelli. La nostra autostima non ha
bisogno di essere fondata sulla “eccellenza”, ma su quella idencita
profonda costituita dalla “parola” che noi siamo e che Dio ha voluto
pronunziare al mondo quando siamo nati. Parola tanto “necessaria” al
mondo e al Regno da fare esclamare ad un profeta inconsapevole: “Devi
convincerti, Felice, che nessuno di noi & utile al mondo, ma tucti stamo
necessari. Nessuno € scarto, tutti siamo pietre angolari”.

Non crediamo per nulla utopia basare il senso della propria dignita
sull’essere stati voluti dal Padre come unici, insosticuibili, non inter-
cambiabili, seguaci della Luce del mondo, fratelli di testimoni della
fede. Non crediamo utopia che la visibilita del cristiano consacrato
possa essere dara dalla tenerezza disinteressata per un relittco umano piu
che da una prestigiosa universita pontificia. Né ci sembra delirio di dis-
sociati sognare una istituzione ecclesiastica meno autoreferenziale,
modesta ¢ competente insieme, che aborrendo da “tutto ¢ definito a
Roma e per sempre”, voglia essere alveo entro cui scorre il filume mai
fermo, mai identico, della vita di una comunita religiosa seria ¢ della
sua missione nel mondo.

Quanto si ¢ detto non & ovvio né visibile a tucti. I1 facco che si vive
malinconicamente questa crisi della vita consacrata, forse la fine di que-
sta “forma” di vita consacrata, impedisce di vedere i segni di speranzae,
in fondo, ne ostacola la rimonta. C'¢ ancora chi identifica i valori, il
senso della vita religiosa, con quei modelli che fino ad ieri li hanno
incarnati. “Ieri” perd non c’¢ pit. C'¢ I'oggi. E 'oggi ¢ il mondo con le
sue angosciose richieste di salvezza ed il novizio che bussa alle nostre
porte. Novizio, anche lui, di oggi, mezzo secolarizzato, mezzo anticleri-
cale, forse con una scarsa formazione catechistica. A questo novizio
diciamo con schiettezza che Dio lo chiama a dare alla congregazione
molto pitt di quanto da essa- mezzo acciaccata - possa ricevere. Che lui,
non altri, & necessario al Padre per cestimoniare la possibilita e la credi-
bilita del vangelo.

71



Noi vecchi, nella speranza, esorcizzando tentazioni di rocture coi
giovani, conflitti e diffidenze, riserviamocelo un compiro: guardare
con rispetto, simpatia e fede il nuovo che nasce. Se & vero - quando &
vero - che possiamo trasmettere alle giovani reclute una indiscussa
passione per il Regno ed un amore sincero per Cristo, questo diamo
loro, non il »ostro modo di esprimere tutto ci0. Simpatia e testimo-
nianza diamicizia tenera col Cristo permetteranno ai giovani religiosi
di avere sogni e visioni, investendo certezze e passioni antiche (le stesse
di Dio!) nel nostro mondo che cambia ma attende comunque la sal-
vezza e l'innocenza della vita umana. Non serve a nulla resistere al
tempo in nome di un glorioso passato; ¢ urgente abitarlo, ma con fede
e con speranza, con la chiara coscienza di “essere nel mondo e non del
mondo”.

Quel segno dell’ Assoluto

Se non vogliamo nasconderci dietro 1 sogni e le belle parole, dob-
biamo pure chiederci se il religioso € davvero in grado di fare esperienza
di Assoluro e di dimostrarlo nella vita quasi con tangibilita. In analogia
con quella “parola della vita che le nostre mani hanno potuto toccare,
palpare, che 1 nostri occhi hanno potuto vedere” - come dice Giovanny’.

Nessuno dubita che I'Assoluto ¢ attingibile nella preghiera seria e
vera. Tuttavia, per natura sua, la preghiera personale ¢ fatta “nel
segreto”, mentre le grandi liturgie, nelle splendide chiese, manifestano
uomini € donne forse con Dio, non necessariamente “di Dio”. Prima,
forse il luogo privilegiato era l'austerira, la poverta vissuta radical-
mente che, comportando una effectiva quotidiana fiducia nella
Provvidenza, mostrava quasi i segni di un amore profondo con Dio, una
dedizione assoluta a Lui ed a Lui soltanto. Ma ora? Oggi i religiosi
vivono meglio di ieri, con un tenore di vita che i veri poveri non
sognano neppure. Hanno le “assicurazioni” dell'Istituto e anche quelle
dello Stato. Non mancano di nulla, anzi, per fare un esempio, viaggi e
due seccimane di ferie sono quasi un ovvio diritto. E tutto questo rende
non necessaria, non sperimentabile la fiducia, quella almeno che si
gioca nella possibilita stessa che manchi il necessario per vivere.

C’e inoltre molto da fare e cosi poco pregare in tante case religiose.
Un po’ scherzando, un po’ no, un attempato religioso diceva: “Non

“1Giov. 9,1.

72



aspettatevi che io, proprio 10, sia segno di un mondo migliore. Non mi
dite che devo aspirare al mondo eterno. Qui ci sto cosi bene!”

Eppure siamo convinti che una esperienza di Assoluto oggi la si
possa fare proprio nella difficolta del vivere, o quando si cominciaa pen-
sare. Nella sofferenza interiore, nel non sentirci a posto in questo
mondo cosi falso e violento, nel guardarlo con fermezza e giudizio evan-
gelico. Nel guardarlo con gli occhi di Dio. Il male & inaccettabile anche
se di moda, la morte che infliggiamo e che ci infliggono in nome dell’e-
conomia, & senza un “perché” degno di uomini. E" inaccetrabile.

Forse faremo esperienza di Assoluto nella capacita di opporci a cio
che un bambino giusto qualifica con un violento “Ma non & giusto!” £
questo anche a costo della vita, della impopolarita, con coraggiosa fer-
mezza, con dignitd, come i miei confratelli del Salvador.

Forse mostriamo la nostra tensione verso Dio quando rendiamo
chiaro e tangibile che siamo “in fuga” dal mondo, dallo stesso
Occidente, proprio perché amiamo questo mondo e I'Occidente.

O forse la mostriamo quando vogliamo la verita e la bellezza che c'¢
anche nel nostro orribile tempo. Quando vediamo l'amore - ['Eterno
quindi - in una tazza di the offerto con grazia. O quando carezziamo una
pietruzza, una conchiglia raccolta accanto alla casa della persona amata,
diuna chiesa che ci ha sconvolto. Gesti “stupidi” peraltri; ma dal sapore
di infinito per noi, che Dio lo percepiamo anche nelle sue misteriose
orme che attraversano tutto il creato.

Abbiamo la possibilita di mostrare il nostro rapporto con I"Assoluto
quando non abbiamo altra preghiera che la poesia, la “parola che vede
dentro”, penetrante e sottile, legame col tutto, estasi e meraviglia di
esistere. Tutto allora in noi nasce dalla Luce, cio¢ da Dio. E tutto in noi
diventa realtd incredibilmente vera e tangibile di quanto perfino i
nostri cuori - se cuori veri di uomini veri - osano credere e aspettare.

“Impossibile”, “Incredibile”, “Non-previsto”, “Non- umanamente
sperabile”... Non sono queste parole dell’Assoluto? Essere aperti a tutto
cid come Maria fu aperta al Verbo, non ci trasporta immediatamente
“all’altra riva?”.1°

Se quanto abbiamo detto ha una sua plausibilita, dobbiamo aggiun-
gere che forse dal religioso di oggi si esige una attenzione, una sensibi-
lita particolare. Simile a quella che hanno i “vincitori” nelle fiabe. Pil
propriamente, simile a quella che hanno i profeti, gli uomini dallo

"Mc4,35.



sguardo penetrante che non solo guardano ma “vedono”. Non si tratta
di divenire preda della immaginazione, della consolazione a buon mer-
cato, della fantasia. Si tractasolo di leggere il reale oltre le apparenze. Di
udire “la voce” nelle mille parole. Si tracra di avere ranta fiducia in Lui,
nel Cristo, nell’Assoluto che ci viene incontro, da vivere solo di questo
abbandono nelle sue braccia. Da perderci abbagliati in questo orizzonte
sconfinato aperto sotto i nostri occhi. Cosi si puo scendere all’inferno e
Lui c¢'e. St puo salire il Tabor e Lui ci actende.

Questa percezione affinata, dono dello Spirito, riconosce cio che sol-
tanto ha valore, cio che esiste veramente olcre le apparenze fatue.
Almeno questo: riconosce cio che non & “vanita”. “E che altro esiste in
questo mondo se non ¢i6 che non & di questo mondo?”'! In altri termini,
si tracta di una sensibilita per quanto & interiore, spirituale, olcre la
nuda apparenza.

Giunti a questo punto, viene un po’ a turei di chiederci se 'acruale
formazione nella vita consacrata privilegia questo contatto con
I'Assoluto, se affina questo “occhio del cuore”.

Tentando una conclusione.

Diciamo a chiare lettere che le dichiarazioni ufficiali sulla validita e
necessita della vira consacrata, ci convincono fino ad un certo punto.
Nella chiesa e nella mentalita corrence si auspica certo che i monasteri i
riempiano; purché rimangano cid che sono sempre stati.

Questa ¢ la speranza di molti. La nostra speranza - lo abbiamo detto
fin dall'inizio - punta invece sulla “rifondazione”, sulla novita delle
forme, una volra accertato l'intimo collegamento della vita consacrata
col messaggio cristiano. C'¢ allora un atroce dubbio da dissolvere: chi
veramente vuole una vita consacrata rinnovata? Si & proprio sicuri che
tucto il popolo di Dio, vertice e base, aspettino come un dono questo
novum?

Non siamo per nulla certi. Pili volte abbiamo avuto modo di notare
che il grande peccaro dei cristiani di oggi & 'essersi appiatriti sulla cul-
tura borghese - consumistica. Accettano I'americanismo nella musica
come negliaffari, nella vita affettiva come nella policica internazionale.
Lo sfilacciamento della pratica religiosa, migliaia di omelie che non
mordono il reale, hanno tolto a molti cristiani la stessa possibilica di

"CAMPO CRISTINA, Una rosa in “Gli imperdonabili”. Adelphi, Milano. 1987, p. 10.

74



una “parola altra” che indichi piste di una ben diversa salvezza. E’ cosi
che in Occidente il denaro viene ormai prima della famiglia, dei figli,
della felicita, dell’educazione, della stessa salute. “Ci si ammazza di
lavoro”. E non é retorica. Anche la chiesa poi ha bisogno di denaro.
Nonostante le tirate di certi predicatori fanatici che sbraitano contro i
ricchi (ce ne saranno ancora di questi Savonarola?), la chiesa “sa”... di
avere bisogno di denaro per tenere in piedi le sue “opere” ed aiutare i
poveri. E’ cosi che finisce per approvare il mondo occidentale, glorian-
dosi di avere travolto le forme storiche - certo deprecabili - della pit
grande utopia di giustizia e dignita che abbia nutrito il cuore di qual-
che miliardo di disperati. Solo che cosi anche la stessa speranza ¢ stata
uccisa, ed essa, la chiesa, ha riassunto i panni della “cracerossina della sto-
ria” che soccorre i feriti pur stando dalla parte dei feritori. E si perde il
senso profondo della vita, ed anche i battezzati scoprono di non averne
uno. Vivono come tutti, vivono perché vivono, senza “se ma e perché”.
A ben guardarli, anche i fedelissimi, anche quel gruppo minoritario che
non teme di farsi chiamare “cattolico”, pin che per il riferimento alle
beatitudini, si dichiarano cristiani perché osservano l'etica sessuale
indicata da Roma, ostentano un bel numerodi figli, e vivono insieme in
regole di vita che impongono drasticamente pratiche ben precise di
culto, di adunanza, di proselitismo. Noi non contestiamo tutto questo.
Sara bello per una famiglia neocatecumenale italiana andare in
Norvegia ostentando una corona di figli ammassati in una comoda rou-
lotte fornita dalla comunita-madre. Ma & questo che conta? Ci chie-
diamo: se il marcio del mondo, con le sue quotidiane atrocita (dalla
miseria dilagante al degrado ambientale, dalla disoccupazione all’ul-
tima guerra, “la pili necessaria della storia, la pii virtuosa e cristiana...”)
sta nell’avere messo al centro della vita umana denaro e mercato, che
mordente ha un annunzio che non contesta ma ritiene ineluttabile quel
“centro”?

Abbiamo assoluto bisogno di riscoprire la nostra fede nell’Amore, e
quindi nell'uomo, e quindi nelle relazioni interumane. Si impone la
necessita di una nuova etica. Non pilt borghese, centrata sulla mercan-
zia, ma cristiana, centrata sulle persone. Un’etica, ecco, da monaci.
Questi consacrati che “sono gente nel mondo ma non del mondo”,
saranno magari un segno e null’altro, una goccia nell'oceano, ma un
segno che grida I'inudibile: sulla scrada che ha imboccato, il pianeta
Terra non ha futuro. Questi monaci faranno cultura. E per il rinnova-
mento della societd bisogna andare ben oltre il “Progetto culturale”

75



della CEI. Ci vuole un rinnovamento radicale della cultura di rucri.
Forse questi monaci costringeranno la chiesa nel suo insieme a riportare
la beatitudine della poverta dalle nuvole alla vita, dalle intenzioni
(“basta avere un cuore distaccato” - si dice fin troppo spesso) alle transa-
zioni bancarie.

Tutco cio € “metanoia”, esodo. Quindi sudore e sangue. Fa paura
osare tanto. E si rivela ancora una volta 'intimo inconfessato auspicio:
faccia pure, un Giovanni Battista, a vivere di locuste ed a coprirsi di
pelli di animali, ci siano pure frati che trovino di loro gusto andare in
giro scalzi e vivere di niente. Purché non pretendano di essere segno di
“qualcosa” e lascino in pace chi la pensa diversamente. Il modo di vivere
il vangelo adorrato dalla maggioranza (chierici e laici) non sara magari
perfetto, ma & I'unico possibile, perché questo mondo cosi come ¢,
dominato da potere, denaro e mercato, sara atroce, ma & l'unico reale.

Se questa tendenza perdurasse, se cioé si continuasse a negare il
valore di segno e appello alla vita consacrata, allora cadrebbe il fonda-
mento della nostra speranza sul suo avvenire. Su questo argomento non
sapremmo che dire. Come, del resto, non sapremmo che dire sul futuro
del cristianesimo e della stessa fede.

Che domani ci siano o no frati e suore - ecco la nostra conclusione -
dipende in fondo dalla chiesa, dalla voglia di fedelta al suo Signore. Essa
oggi perod ¢ come Pietro nell'atrio del sommo sacerdote mentre si pro-
cessa Gesu. Ama ranto il suo Maestro da volerlo vivo e “salvante” nel
mondo contemporaneo, e da ripudiare vecchie e nuove tresche coi suoi
crocifissori. Ma & paurosa. Fin troppo. Tanto da scambiare la rivolta
contro il dominio del denaro e della forza intrapresa da alcuni suoi figli,
come istigazione alla rivolta armara contro dittatori sedicenti cattolici.
Tanto da diffidare di chi sta coi poveri e sulla strada, per paura di sen-
tirsi contestata nella tranquillita ovartara di curie e canoniche. Tanto da
ricenere ateo il materialismo marxista ma non il consumismo occiden-
tale per la cui vittoria ha dato piti di una mano.

Noi usciremo da questa incertezza

Lo diciamo per fede. Noi, con tutto il popolo di Dio, ritroveremo,
come Pietro, il coraggio di guardare gli occhi di Cristo, ed in questo
scambio di sguardi ritroveremo la forza di una nuova sequela. In questa
chiesa fatta nuova dal suo Maestro, nascera certo la vita consacrata
nuova, quella che ha unavvenire.

Noi potremo fare a meno della verita ma non di Cristo - direbbe pro-
vocatoriamente Dostojevskij. Noi, chiesa e societa, avremo sempre

76



bisogno di chi ce lo ricordi questo Gesu Cristo, e ce lo renda visibile agli
occhi e rassicurante al cuore. Per questo avremo sempre bisogno di con-
sacrati. Con saio o con qualche piccolo segno distintivo, uscendo da pic-
coli appartamenti urbani, da case comuni di un paesino, i nuovi reli-
giosi passeranno per le nostre strade e rappresenteranno agli occhi di
tutei, anche di islamici e animisti, 'umanitd pulita, onesta, ricca di
amore e accoglienza, credenti pieni di fede, forti e tenert, fedeli a Dio e
ad ogni uomo, cittadini caparbi di questa storia, e segni di una vita
“altra”, eterna, che cominciando oggi & custodita dal Padre nell'ecer-
nita”. E faranno ricordare I'Uomo di Nazareth, il Figlio di Dio, cosi
“imperdonabile” da essere assassinato dagli uomini, ma cosi decisivo
per la nostra salvezza da essere risuscitato dal Padre.

“Scrive Giancarlo Zizola: “Questi esseri meravigliosi e rari che sono i preti non hanno le ali,
sono pericolosamente tentati, e proprio per le loro crisi ¢ le loro lotee, non malgrado, ma proprio
per la loro solitudine e la loro fallibilica, sono amabili. Come diceva Stefan Zweig, la nostra
generazione non vuole vencrare i santi come inviati da Dio, da un aldila ultraterreno, ma pro-
prio come i pitt umani tra gli umani”. In L'a/tro Wajtyla Milano 2003, Sperling & K., pg. 226.
Crediamo che lo stesso si possa dire dei consacrati.

77



	p. 61
	p. 62
	p. 63
	p. 64
	p. 65
	p. 66
	p. 67
	p. 68
	p. 69
	p. 70
	p. 71
	p. 72
	p. 73
	p. 74
	p. 75
	p. 76
	p. 77

