ENRICO TROMBA™ - Lucia DE GREGORIO™

Le usanze funerarie delle prime comunit cristiane

Premessa

Intenzione del presente articolo ¢ quella di analizzare il quadro ge-
nerale dei riti funerari delle prime comunita cristiane!. Le usanze lega-
te al mondo dei morti hanno sempre rappresentato, nello studio di
ogni civiltd, una fonte di primaria importanza per la ricostruzione, non
solo delle credenze funerarie, ma anche e soprattutto per la conoscen-
za del contesto sociale delle comunita stesse?. Analogo discorso & vali-
do per il mondo cristiano che, attraverso delle strutture peculiari come
i cimiteri e le catacombe, ci ha lasciato preziosi documenti per lo stu-
dio della genesi e dello sviluppo dell’arte cristiana.

1. Le usanze funerarie nel mondo antico

Le primitive comunita cristiane, almeno in uno stato iniziale, non
tendono ad allontanarsi dal Giudaismo, anzi si configurano come una

* ENRICO TROMBA. Archeologo, Professore di Antichitia Cristiane presso [Istituto Superiore di
Scienze Religiose “Mons. Vincenzo Zoccali” di Reggio Calabria.
** Lucia DE GREGORIO. Dott.ssa archeologa, diplomata in Antichiti cristiane presso il Pontificio
Istituto di Archeologia Cristiana di Roma.

1 Per la compilazione del presente articolo si & fatto riferimento alla seguente bibliografia
di base: P. TESTINL, Le catacombe e gli antichi cimiteri cristiani di Roma, Bologna 1966; IDEM,
Archeologia Cristiana, Bari 1980; S. BENOIT, Giudaismo e Cristianesimo, Una storia antica, Ba-
ri 1985; E. W. DEICHMANN, Archeologia Cristiana, Roma 1993; L. DE SANTIS - G. BIAMONTE,
Le catacombe di Roma, Roma 2005.

2 Per quanto concerne le tipologie e gli usi funerari delle popolazioni pre cristiane, la bi-
bliografia & nota e ricchissima.

83



delle tante sette ebraiche del tempo?. Occorre ricordare che il cristia-
nesimo delle origini assorbi gli usi e i costumi delle societa in cui si svi-
luppo.

Da queste premesse possiamo facilmente evincere come siano forti i
legami col mondo ebraico e come altrettanto i 1mportant1 fossero i con-
tatti con la sfera del mondo pagano e quello romano in particolare?.

Nella sua prima fase il Cristianesimo tendera ad adattare alle proprie
* esigenze tutti quegli usi che appartenevano al mondo pagano: solo in
un secondo momento, quando avrd una maggiore liberta di espressio-
ne e davanti ad uno sviluppo continuo delle comunita, dara vita a del-
le proprie manifestazioni culturali.

Ladattamento ai costumi del mondo pagano del tempo riguarda i
vari ambiti in cui si misurd la nuova religione, non ultimo quello con-
cernente la sfera dell’Aldila.

I cristiani riprendono le usanze funerarie e le consuetudini dei di-
versi popoli compresi nell’Orbe romano, i quali presentano un fondo
comune che la nuova religione mutera solo in taluni aspetti secondari.

Era prassi nella societd romana seppellire i morti fuori dal pomerium,
il recinto delle mura urbane. La ben nota legge delle Dodici tavole, risa-
lente alla meta del V sec. a.C.>, recitava, infatti: hominem mortuum in ur-
be neve sepelito neve urito, confermando che la legislazione romana vieta-
va le sepolture dentro la citta®. Queste disposizioni furono rispettate e
mantenute anche successivamente al V sec. a.C.: ne ¢ un esempio, la Lex
Tulia Municipalis’, voluta da Caio Giulio Cesare nel I sec. a.C.

3 G. FILORAMO, Cristianesimo, 11 ed., Bari 2002.

4 L. MORPURGO, Un sepolcreto precristiano di Anzio e il problema dell'origine delle catacom-
be romana: Rendiconti della Pont. Accademia Romana di Archeologia, 1946-47, pp. 155 ss.

5 Duodecim Tabularum Leges: corpo di norme compilato nel 451/450 a.C. - Le leggi ri-
guardavano il diritto privato e quello pubblico, rappresentando una delle prime codificazioni
scritte del diritto romano.

8 Duodecim Tabularum Leges, Tabula X. La decima tavola regolamentava i funerali.

7 La legge fu promulgata da Caio Giulio Cesare nel 45 a.C. - Essa puntava ad una riorga-
nizzazione amministrativa della cittd, dando anche alcune precise regolamentazioni in materia
di circolazione stradale. Ci & giunta una copia integrale della legge attraverso le Tavole di He-
raclea, un’iscrizione venuta alla luce nel sito di Heraclea in Basilicata e attualmente conservata
al Museo Archeologico Nazionale di Napoli.

84



Queste norme furono di regola sempre rispettate, salvo pochi casi
eccezionali come la cremazione di Giulio Cesare all’interno del Foro, la
sepoltura di Traiano situata alla base della colonna omonima e di altre
personalita di spicco che avevano contribuito a rendere grande Roma.

La violazione delle tombe era una prassi molto diffusa nel mondo an-
tico e spesso coloro che non volevano pagare alcuna somma per la propria
sepoltura occupavano tranquillamente un altro sepolcro rimuovendo le
precedenti spoglie. Ecco perché ogni sepoltura, divenuta sacra e inviolabi-
le e definita per questo locus religiosus®, veniva ampiamente tutelata dalla
legislazione dello Stato. La violazione di una tomba poteva comportare

una condanna che andava dalla pena pecuniaria alla pena di morte’.

I casi in cui si verificavano queste espoliazioni dei sepolcri erano ine-
renti soprattutto ai cimiteri all’aperto perché la sorveglianza risultava
pit difficile.

I sepolcri non erano tutelati solo dalle leggi dello Stato, ma anche
dai parenti degli stessi defunti che, sulle lapidi poste al di sopra delle
tombe, erano soliti incidere formule di minaccia, di ammende pecu-
niarie o di veri e propri anatemi contro tutti gli eventuali violatori del
sepolcro, le cosiddette defixiones'®. Sono molti gli esempi rimasti di
epigrafi, sia di etd classica che di eta cristiana, che riportano ammoni-
menti contro i profanatori della tomba.

I luoghi preposti alle sepolture erano soprattutto le strade principa-
li che collegavano Roma con le altre cittd dell'Impero. Un esempio a
tutti noto sono le tante tombe, soprattutto gentilizie, disposte lungo la

via Appia nel tratto immediatamente fuori le murall.

8 Secondo un noto passo di Marciano (DIGEST., L, 8, 6), religiosus & qualsiasi luogo in cui
viene deposto un cadavere. '

9 P. TESTINI, Archeologia Cristiana, Bari 1980, pp. 76 e ss.

10 Esse consistevano in tavolette o fogli di piombo su cui venivano incise delle maledizio-
ni. Hanno questo nome dal verbo latino defigere, immobilizzare, che sta ad indicare anche la
volonta di bloccare le capacita della persona oggetto della maledizione. Fu una pratica diffusa
soprattutto nel tardo impero e venne pili volte anche condannata dalla chiesa, perché vista co-
me una sorta di magia nera.

1 Questa prassi ¢ ampiamente nota e studiata. Per una conoscenza pit specifica si sugge-
risce R. BIANCHI BANDINELLI, Roma. Larte romana al centro del potere, Roma 1969; ID., Roma.
La fine dell'arte antica, Roma 1970.

85



2. Le usanze funerarie nel mondo cristiano

Le primitive comunita cristiane, probabilmente fino al II sec. d.C,,
seppellivano i loro defunti insieme ai pagani nelle necropoli, le citta dei
morti, ben distinte dalla po/ss, la citta dei vivi.

[ primi cristiani venivano riposti all'interno delle aree funerarie pa-
gane e questo processo era cosi naturale che neanche le testimonianze
archeologiche ed epigrafiche, in questa prima fase, aiutano lo studioso
a distinguere le une dalle altre.

Non esisteva, infatti, ancora una vera e propria simbologia cristiana
che non comparira prima della fine del II secolo, quando le comunita
aumenteranno numericamente ¢ si daranno una maggiore organizza-
zione. | cristiani prenderanno spunto dalle immagini gia care al mon-
do pagano, ma essi le riadatteranno, dandone una chiave interpretativa
nuova: utilizzeranno, ad esempio, dei simboli pagani, come I’ancora o
il crioforo, assegnando loro il valore della salvezza e del buon pastore.

Sin dai tempi pit antichi le popolazioni erano solite ricorrere a due
tipi di sepolture: 'inumazione, che prevedeva la deposizione del corpo
del defunto in un sepolcro, e la cremazione o incinerazione, che consi-
steva nella combustione del defunto. Con l'affermarsi del Cristianesi-
mo prevarra il rito dell'inumazione perché la cremazione diventa, se-
condo lo spirito cristiano, un’offesa al proprio corpo.

Anche per quanto concerne le sepolture, i cristiani si inserirono su un
solco gi tracciato da una tradizione plurisecolare ormai consolidata!?.

3. I cimiteri cristiani

Dal II sec. d.C. in poi, spinte dalla voglia sempre pil grande di ri-
posare con i propri fratelli e mosse da un numero sempre crescente di
fedeli, le comunitd iniziarono ad organizzarsi e a realizzare dei luoghi
preposti all'inumazione di soli cristiani: questi luoghi presero il nome
di cimiteri, dal termine greco koimaw, che significa riposo, dormo. Per i

12 P TESTINI, Archeologia Cristiana, Roma-Bari 1980, p. 79.

86



cristiani, infatti, la morte era intesa come un momento di riposo in at-
tesa della resurrezione.

Sono principalmente due le tipologie cimiteriali che si diffonderan-
no nelle prime comunita cristiane: i cimiteri sopra terra e i cimiteri sot-
terranei.

3.1. I cimiteri sopra terra

Dal 150 d.C. possiamo iniziare a parlare di aree sepolcrali pretta-
mente cristiane, ben distinte dalle necropoli pagane!?.

La prima tipologia che si diffuse fu quella dei cimiteri sopra terra o
subdiali (sub divo). Secondo il sistema pagano, anche il cimitero occu-
pava un’area ben precisa, delimitata da un recinto i cui confini furono
stabiliti con opere in muratura o con dei cippi terminali e proprio ac-
canto al recinto, spesso coperto da una tettoia, vi erano i posti pili am-
biti del cimiterol4.

Per quanto riguarda le tipologie sepolcrali, anche in questo caso, i
cristiani presero spunto dai pagani.

La tomba pill economica consisteva nella semplice sepoltura terra-
gna, dove il corpo del defunto veniva posto dentro una fossa scavata di-
rettamente nella terra. Spesso per preservare il corpo venivano inserite
delle lastre fittili utilizzate come coperchio, disposte in maniera oriz-
zontale o a doppio spiovente.

Un’altra tipologia molto semplice e diffusa utilizzava delle anfore
per ottenere la tomba. Il corpo veniva inserito all'interno di una o pil
contenitori che erano stati spaccati longitudinalmente. Per i bambini
era sufficiente una sola anfora; per gli adulti ne occorrevano diverse, in-
castrate I'una dentro I'altral®.

I cristiani pil facoltosi potevano permettersi delle sepolture lussuo-

13 P TESTINI, op. cit., p. 81; P. PERGOLA, Le catacombe romane. Storia e topografia, Roma
1997, pp. 57 e ss.

14 Anche i posti nei portici delle Basiliche e nei vestiboli delle celle € delle scale furono spes-
so richiesti per avere una copertura, vedi P TESTINL, op. cit., p. 83.

15 Questa tipologia era definita ad Enchythrismos, prassi in uso soprattutto tra le popola-
zioni greche.

87



se, consistenti in sarcofagi di marmo, pietra o altro materiale!®. Il pit
delle volte i lati del sarcofago erano decorati con delle scene che espri-
mevano i concetti della fede cristiana. All'inizio semplici scene simbo-
liche, tratte del Vecchio e dal Nuovo Testamento, come le rappresenta-
zioni del Sacrificio di Isacco, Giona e la balena, Noé e I'arca, Daniele
nella fossa dei leoni, la resurrezione di Lazzaro, fin quando sara soprat-
tutto a partire dal III secolo, che sui sarcofagi troveremo dei veri e pro-
pri cicli narrativi a soggetto cristiano: le storie di Giona, i Miracoli di
Cristo, le scene della Passione e la vita di San Pietro saranno i soggetti
privilegiati!”. Spesso i sarcofagi erano provvisti di una copertura a bal-
dacchino'® o ad arcosolio®.

All'interno dei cimiteri erano presenti anche delle tombe monu-
mentali, dette mausolei, particolarmente lussuose e dalle proporzioni
grandiose. Organizzato in uno o pill camere e su diversi piani, il mau-
soleo poteva accogliere diverse tombe ma anche un solo sepolcro. Lu-
so dei mausolei si diffuse soprattutto a partire dal IV sec. d.C., in se-

guito alla pace costantiniana®’,

3.2 [ cimiteri sotterranei: le catacombe
Col tempo e con 'aumentare del numero dei fedeli convertiti alla

nuova religione, i cristiani abbandonarono i cimiteri subdiali e fecero
ricorso alle sepolture ipogeiche ben conosciute anche in ambito paga-

16 Un esempio tra tutti il Sepolcro degli Scipioni, lungo la Via Appia, che comprendeva un
numero di circa trenta sarcofagi, databili tra I'inizio del III e la meta del II sec. a.C. Moltepli-
ci sono, perd, gli esempi di questo uso funerario.

17 E. KITZINGER, Arte altomedievale, Torino 2005, pp- 27 e ss.

18 Definito anche ciborium o tegurium che, nelle basiliche paleocristiane, andava a proteg-
gere 'altare e ad assumere poi il significato simbolico della volta celeste.

19 Col termine latino arcosolium si intende anche una tomba a fossa sormontata da un ar-
co, una delle pili comuni sepolture presenti all'interno dei cubiculi. P. Pergola, op. cit., p. 67.

20 Con I'Editto di Milano (conosciuto anche come Editto di Costantino), emanato nel
313, si poneva termine a tutte le persecuzioni ed intolleranze religiose. Con questo editto si
concedeva al cristianesimo uno status giuridico equivalente alla religione tradizionale romana e
agli altri culti religiosi professati nelle regioni dell' Impero. Prima di questo abbiamo I'Editto di
Nicomedia, del 311, emanato dall'imperatore Galerio, che concedeva 'indulgenza ai cristiani
che avevano disobbedito alle antiche usanze religiose romane.

88



no ed ebraico. Si tratta di sepolture sotterranee che consentivano di
sfruttare al massimo spazi piuttosto ridotti.

Questi cimiteri sotterranei furono chiamati catacombe?!.

Possiamo ipotizzare che le prime catacombe comparvero a Roma
nella seconda meta del II sec., ma le testimonianze pil sicure ci ripor-
tano all’inizio del ITI sec., al tempo del papa Zefirino. Egli affido al suo
diacono Callisto la cura e la gestione di quello che doveva essere il pri-
mo cimitero comunitario di Roma, lungo I'antica via Appia. Alla mor-
te di Zefirino, avvenuta nel 217 d.C., sali sul soglio pontificio Callisto
che, morto dopo cinque anni di pontificato nel 222, fu il primo vesco-
vo ad essere sepolto in una galleria sotterranea.

Dopo Callisto le testimonianze diventano sempre pili numerose €
sicure e ci rivelano dati importanti sul misterioso mondo delle cata-
combe e, conseguentemente, sulle prime comunita cristiane.

Il termine “catacomba”, che oramai genericamente usiamo per indi-
care le sepolture cristiane sotterranee, comparve in maniera casuale a
Roma, quando con I'espressione ad catacumbas (kata kumbhn = presso
la cavita) si indicava la depressione posta davanti al Circo di Massenzio
sulla via Appia, tra quelle due colline che oggi sono rappresentate dal-
la tomba di Cecilia Metella e dal cimitero di Callisto.

Da allora, il toponimo si generalizzd e venne sempre usato per indi-
care gli ipogei sotterranei??.

I luogo principe per lo studio di questo fenomeno ¢ sempre la cit-
ta di Roma, anche se occorre precisare che non ¢ 'unica in cui possia-
mo trovare delle testimonianze di tal genere?3.

Solo Roma, grazie al numero straordinario di catacombe scoperte, ci
permette di studiare e conoscere I'evoluzione, la formazione, la deno-

minazione precisa, la durata e le motivazioni dell’abbandono.

21 Ricca ¢ la bibliografia in materia; per ulteriori approfondimenti si puo fare riferimento a
P. PERGOLA, Le catacombe romane: miti ¢ realtss, in A. GIARDINA (a cura di), «Societh romana ed
impero tardoantico. II. Roma, politica, economia, paesaggio urbano», Roma-Bari 1986; Id., Le
catacombe romane. Storia e topografia, Roma 1997; U. M. FASOLA - V. FioccHI NICOLAL La ne-
cropoli durante la formazione della cittir cristiana, in Acti XI CIAC, vol. II, 1989, pp. 1153-213.

22 P. TESTINI, op. cit., pp. 92 e ss.

23 Abbiamo, infatti, esempi di catacombe cristiane a Siracusa e a Malta, di catacombe
ebraiche a Venosa.

89



3.3 Le origini delle catacombe

La domanda che si sono posti tutti gli studiosi del mondo cristiano,
dal Bosio al De Rossi, era quella riguardante l'origine delle catacombe
e le modalita del passaggio dai cimiteri sopra terra ai cimiteri sotterra-
nel.

Naturalmente ora siamo in grado di rispondere a questa domanda e
per farlo occorre tenere presente che il passaggio non fu immediato, ma
le catacombe hanno rappresentato il punto di arrivo di un iter ben pre-

ciso?4,

Il passaggio dai cimiteri subdiali a quelli sotterranei avvenne per di-
versi motivi, non ultimi sia la volonta di potersi ritrovare assieme du-
rante il sonno della morte, sia la possibilitd di potere esprimere in pie-
na liberta i propri sentimenti attraverso quei simboli e quelle espressio-
ni che andranno a caratterizzare successivamente quella che noi defi-
niamo “arte cristiana”??,

Le prime comunita cristiane seppellivano i propri morti non solo as-
sieme ai pagani, ma spesso utilizzando anche delle strutture gi esisten-
ti come cunicoli, piccoli ipogei e arenari.

Un esempio utile per la comprensione della genesi dei cimiteri sot-
terranei ¢ quello della catacomba di Priscilla: questo vasto nucleo cimi-
teriale & nato come allargamento di un arenario.

Ma come erano strutturate le catacombe?

Per lo scavo di un cimitero sotterraneo si sceglieva preferibilmente
un terreno che presentasse una morfologia collinosa, per procedere poi
in orizzontale o in verticale?®.

Il primo passo era la costruzione del descensus, 1a scala di accesso che
spesso presentava, a causa della pendenza accentuata, scalini superiori

24 In questa sede & importante precisare, smentendo quella che & una credenza popolare,
che i primi cristiani non utilizzavano le catacombe come luogo di rifugio durante le persecu-
zioni. La peculiarita delle catacombe fu quella di essere sempre un luogo funerario.

25 A differenza delle sepolture subdiali, le catacombe erano protette dall’azione degli agen-
ti atmosferici e non necessitavano una cura particolare dal punto di vista estetico.

26 11 terreno della campagna romana era formaro da ampi strati di argilla e tufo che favo-
rivano I'opera di escavazione delle catacombe.

90



anche ai 20 cm. Una volta scesi ad una quota sufficiente, iniziava il pro-
cesso di sbancamento della terra che avveniva prevalentemente con dei
picconi, le cui punte hanno lasciato i segni e le testimonianze della mo-
dalita seguita per lo scavo delle catacombe. Durante il lavoro di scavo
si provvedeva ad aprire dei lucernari, dei pozzi verticali che avevano
una molteplice funzione: servivano ad estrarre la terra dello scavo, ad
illuminare gli ambienti e all’acrazione delle stanze sotterranee.

Poiché I'escavazione non procedeva sempre in maniera regolare, an-
che le dimensioni delle catacombe in altezza e larghezza erano variabi-
li. La profondita che si poteva raggiungere era anche di 20 m. circa, vi-
sto che in alcuni casi si poteva arrivare a cinque piani sovrapposti di gal-
lerie.

Gli ambienti ipogeici si presentavano dalla forma quadrata o poli-
gonale, ma senza rispondere sempre ad un criterio fisso. Le gallerie ave-
vano generalmente una copertura a volta piana, solo in alcuni casi a ve-
la 0 semicircolare. Normalmente, le gallerie permettevano il passaggio
di una persona di taglia normale, non essendo alte piti di due metri e
larghe meno di un metro®’.

Linsieme delle gallerie di un cimitero assumeva la denominazione di
cryptae e per distinguerle si ricorreva alla numerazione, ottenendo, ad
esempio, crypta prima, crypta secunda, crypta tertia. Attraverso le galle-
rie si giungeva nelle vere e proprie camere mortuarie che prendevano il
nome di cubicula. Anche per le stanze vi era una denominazione parti-
colare se si presentavano sdoppiate (duplex), triplicate (triplex) o qua-
druplicate (quadruplex).

I defunti venivano deposti sia lungo le pareti delle gallerie che nei
cubicoli ed erano organizzati su pitt livelli, in genere non pitt di 4-5
dette pilae. 1l tipo pit diffuso di sepoltura prevedeva il lato lungo della
tomba a vista (locus, da cui loculus). Altre volte ci si trovava davanti al-
la cosiddetta sepoltura “a forno” che consisteva nel rendere visibile il la-
to corto della tomba.

Le sepolture pilt piccole, prevalentemente bambini, venivano collo-
cate agli angoli delle gallerie o negli spazi tra una pila e I'altra.

27 P. TESTINI, op. cit., pp. 95 e ss.

91



Quando occorreva ampliare lo spazio per le sepolture si ricorreva a
diverse soluzioni: si creavano ossari svuotando i loculi o, in altri casi, si
ricorreva alla sepoltura pavimentale (forma).

Dopo la deposizione, le tombe venivano chiuse con delle tegole, con
dei mattoni o delle lastre in pietra o in marmo su cui si dipingeva o si
incideva l'iscrizione funebre. A tal proposito, rammentando I’analfabe-
tismo diffuso, possiamo spiegarci il perché di diverse lastre anepigrafi.
I vivi, inoltre, erano soliti onorare e decorare le tombe dei propri cari
con vari oggetti appartenuti al defunto: ecco spiegato il perché del ri-
trovamento di statuine, vetri colorati, giocattoli e vecchie monete in-
fisse sulle tombe. Questo procedimento aveva anche un riscontro pra-
tico perché aiutava i fedeli a riconoscere le tombe dei propri cari nel la-
birinto delle gallerie delle catacombe.

Oltre alle sepolture pilt semplici (Joculi), nelle catacombe ci si pote-
va imbattere anche in tombe piti ricche e quindi meno diffuse: & il ca-
so dell’arca, scavata nel tufo. Questa era generalmente sormontata da
una nicchia a forma d’arco (arcosolium) che, solitamente, era in grado
di contenere due corpi.

Dal III sec. in poi, con il numero sempre crescente di fedeli cristia-
ni, anche i cimiteri sotterranei subiscono degli sviluppi importanti. Le
catacombe primitive si arricchiscono di nuove gallerie, di nuove came-
re e di un numero maggiore di scale. Cresce anche tutto il panorama
della simbologia e dell'iconografia collegata alla sfera cristiana?8. I cu-
bicoli saranno ornati da affreschi sulle pareti e sulle volte raffiguranti
quei simboli cari al mondo cristiano e che daranno il via all’arte cri-
stiana. Sara facile trovare 'immagine dell’Orante, del Buon Pastore, ac-
compagnato spesso da motivi floreali, Daniele tra i leoni, Giona e va-
rie scene tratte dal Vecchio e dal Nuovo Testamento.

Lopera di escavazione avveniva grazie a degli operai, detti fossores®.

28 P TESTINI, op. cit., pp. 101-102.

?9 1l termine fossores o in alcuni casi fossari, pur ritornando in qualche epigrafe pagana, pud
essere considerato prettamente cristiano, essendo la denominazione che ricorre in maniera pit
frequente. La testimonianza dei fossori ¢ riferibile all’editto di Diocleziano del 303 d.C. - Cfr.
P. TESTINL, op. cit., p. 96; P PERGOLA, o0p. cit., p. 68.

92



Essi, organizzati in corporazioni, curavano non solo le fasi dell’escava-
zione, ma anche la manutenzione e la decorazione delle catacombe3.
Dipendente dal clero, il fossore ¢ rappresentato nelle catacombe con un
berretto di forma conica e una corta tunica senza maniche. All'interno
di ogni catacomba o gruppi di catacombe operavano delle famiglie di
fossori che si tramandavano il mestiere di padre in figlio.

A partire dal IV sec. essi acquistarono sempre pili importanza tanto
da diventare dei veri e propri commercianti di tombe.

Tra VI e VII sec. le catacombe perdono prestigio e importanza e
vengono gradualmente abbandonate.

30 [ fossori erano soliti dividersi in varie sezioni, ognuna corrispondente ad una ben preci-
sa specializzazione. Avremo quindi i musivarii, i quadrararii e i pictores.

93






