ENRICO TROMBA

I rapporti tra Giudaismo e Roma

Tema del presente articolo sard quello di delineare un quadro storico
dei rapporti esistenti tra le comunita ebraiche e il potere romano!.

La realtd focalizzata sara la cittd di Roma, da sempre il centro ebraico
pitt importante della Penisola®.

Attraverso la ricostruzione storica, andremo ad analizzare quando ini-
ziarono i rapporti tra Roma e Gerusalemme, quando si potra effettiva-
mente parlare di vere e proprie comunita e come gli Imperatori si com-
porteranno nei loro confronti.

Iniziando dai primi sporadici contatti, ci soffermeremo sul contesto
storico che va da Cesare a Costantino. Abbiamo scelto questi due limiti
cronologici perché ¢ dal I sec. a.e.v.? che le fonti in nostro possesso, sem-
pre non giudajche, iniziano ad essere pitt chiare e consistenti; e ci ferme-
remo al periodo costantiniano perché quel momento rappresentera per la
storia degli Ebrei uno spartiacque importantissimo: dall’Editto di Milano,
infatti, la religione cristiana, che — come vedremo — agli inizi era ancora

! Lanalisi vertera sulla situazione degli Ebrei in Roma e sulle disposizioni che i vari Prin-
cipes emanarono nei loro confronti. Naturalmente il panorama, per quanto approfondito ed ac-
curaro, rappresenta solo una veduta parziale di questo grande fenomeno che ebbe ripercussio-
ni anche nella Palestina di quel periodo.

2 La bibliografia in merito & alquanto consistente. Tra gli ultimi scudi che analizzano prin-
cipalmente la Roma del I sec. e.v., S. CAPPELLETTI, Giudei ¢ Giudaismo nella Roma del I sec. e.v.,
in «Materia Giudaica», XIV, 1-2, (2009), pp. 371-385; per quanto concerne studi di ordine ge-
nerale rimangono sempre validi, tra gli altri, A. MILANO, Storia degli Ebrei in ltalia, Torino
1995; J. CARCOPINO, La vita quotidiana a Roma, Bari 1983; H. LEON, The Jews of ancient Ro-
me, Peabody 1995; C. ROTH, The history of the Jewish of the Italy, Philadelphia 1946.

3 In questa nota useremo una terminologia cronologica piti obiettiva, ricorrendo ai termi-
ni a.e.v. ed e, per intendere rispettivamente avanti ['era volgare ed era volgare, corrispondenti
ad avanti Cristo e dopo Cristo.

33



34

confusa con quella giudaica, prendera il sopravvento nell' Impero causan-
do cambiamenti rilevanti non solo nella percezione delle due religioni, ma
soprattutto nei rapporti tra di esse.

Il quadro che andremo ad analizzare ¢ stato spesso campo di acceso di-
battito tra gli studiosi4, ma, partendo dalle comunita ebraiche romane,
cercheremo di ricostruire il contesto storico attraverso le fonti antiche, la-
sciando trarre al lettore le possibili conclusioni.

Naturalmente 'esame della vita delle comuniti romane & connesso for-
temente ad altri fattori, quali la loro consistenza demografica, le loro atti-
vit, il livello sociale raggiunto e, non ultimo, il numero dei loro edifici di
culto con la relativa gerarchia. Tutte queste tematiche verranno successi-
vamente affrontate in una seconda nota’.

[ primi contatti

«Ogni terra ¢ piena di te, e ogni mare»®.

Siamo intorno al 140 a.e.v. quando I'ignoto autore degli Oracoli Sibil-
lini si rivolgeva in questo modo alla popolazione ebraica.

Non dobbiamo rimanere stupiti da questa affermazione, ma essa de-
ve aiutarci a comprendere quanto fosse diffusa la presenza ebraica nel-
I’Orbe antico.

Gia dal III sec. a.e.v. gli ebrei avevano iniziato ad espandersi al di fuo-
ri della loro terra e, partendo dalle coste della Palestina, essi si erano stan-
ziatl in Asia minore, Cirenaica, Siria, Mar Nero e soprattutto, in quello
che fu sempre il centro catalizzatore per eccellenza: la citta di Alessandria.
Qui moltissimi ebrei accorsero grazie alle promesse fatte loro da Alessan-
dro Magno, su un trattamento paritario rispetto alle popolazioni greche’.

4 A. BERLINER, Storia degli ebrei di Roma dall'antichiti allo smantellamento del gherto trad.
it. (a cura di) A. Audisio, Milano 1992; S. CAPPELLETTI, The jewish community of ancinet Ro-
me, Leiden 2006; L. RUTGERS, The Jews in late Ancient Rome. Fvidence of cultural interactions
in the Roman Diaspora, Leiden 1995.

5 1 fattori sopra menzionati sono ancora motivo di aperto dibattito tra gli studiosi dell’e-
braismo antico e meritano una trattazione indipendente e molto approfondita.

6 Orac, Sybill., 111, 271.

7 MILANO, Storia degli ebrei, cit., Torino 1995, p. 5.



E facile intuire che anche le altre terre che si affacciavano sul Mediter-
raneo siano state oggetto di una presenza ebraica, soprattutto le grandi cit-
ta portuali, dove erano possibili gli scambi commerciali, da sempre prero-
gativa del popolo di Isracle.

Anche I'Ttalia, quindi, fu interessata da queste migrazioni, ma ¢ diffici-
le stabilire con precisione la data esatta dell’arrivo delle colonie ebraiche.

Sicuramente & probabile parlare della fine del III — inizi del II secolo
a.e.v., e difficilmente prima, in quanto la Penisola Italica ancora in quel
momento storico era sconvolta dal clima di guerra che stava portando al-
la nascita della grande potenza economica, politica e militare che da li a
poco sara Roma8.

Il IIT secolo vedeva il territorio italico caratterizzato da scontri e guerre
e difficilmente poteva rappresentare una meta appetibile per le comunita
ebraiche che avevano lasciato le loro terre.

Per quel periodo non possiamo, perd, scartare la possibilita di una pre-
senza che si sard limitata a quella di qualche mercante di passaggio o di
schiavi.

Solo nel secolo successivo, nel II a.e.v., quando la situazione politica
italica si stabilizzerd, avremo delle notizie pit certe.

E, infatt, il primo contatto ufficiale tra Roma e Palestina ¢ datato al
161, quando Giuda Maccabeo, (Judas Maccabeus), della famiglia degli
Asmonei?, ottenuta la vittoria su Nicanore, esponente della fazione avver-
saria seleucida, e volendo liberare la sua terra dall'oppressione, mandd due
suoi ambasciatori — Joshua ben Eleazar e Eupolemos ben Jochanan!® — per
chiedere alleanza e protezione al Senato di Roma da cui ricevettero assi-
curazioni di amicizia'l.

Una seconda ambasceria maccabea ¢ datata a circa dieci anni dopo
questi fatti: caduto Giuda, questa volta, aveva assunto il potere il fratello
Jonathan.

8 Tvi, p. G.

9 Asmonei: Altro nome per designare I'antica famiglia dei Maccabei. Essi, di origine sacer-
dotale, dominarono la scena ebraica dal 167 al 37 a.e.v. il nome Maccabei ¢ assegnato tradi-
zionalmente solo al capostipite Mattatia e ai suoi figli. Da Giovanni Ircano I (135-134,104
a.e.v.) in poi verranno chiamati Asmonei.

10 MiLANO, Storia degli ebrei, cit., p. 6.

"1 MACCABEI 8, 17 -32; 10SEPH., A.L, XI1I, 10, 6.

35



36

Egli aveva mandato una seconda delegazione a Roma, rappresentata da
Numenio di Antioco e Antipatro di Giasone, per tutelare il potere acqui-
sito, essendo diventato primo sacerdote e principe della Giudea col rico-
noscimento del re di Siria!2.

Un terzo Maccabeo, Simon, nel 139 invid una ambasceria nell’'Urbe
presentandosi come capo e primo sacerdote dello stato ebraico che ormai
era riuscito ad ottenere 'indipendenza dalla Sirial3.

Per sancire nuovamente l'alleanza col senato romano, a Roma fu in-
viato ancora Numenio, recante con sé un grande scudo d’oro del peso di
mille mine!4.

LCambasceria ebbe successo perché i Romani mandarono una chiara ri-
sposta, confermando I'antica alleanza e minacciando tutti coloro che aves-
sero avuto in mente di attaccare i confini dello Stato!®.

Sei anni dopo Simon, anche il figlio di lui, Giovanni Ircano, mando a
Roma due delegazioni per chiedere al Senato romano di mediare nei con-

fronti della Siria che aveva sconfinato in Palestina!®.

Durante le spedizioni diplomatiche dei Maccabei, precisamente la ter-
za, nel 139, abbiamo la prima informazione riguardante gli Ebrei di Ro-
ma.

In un passo di Valerio Massimo, come vedremo alquanto problemati-
co, si fa riferimento al praetor peregrinus Gneo Cornelio Ipsalo che espelle
dall’'urbe Caldei e Giudeil”.

I passo presenta diverse difficolta in quanto inserito in una lacuna col-
mata da due epitomatori di epoca tarda.

A questo va ad aggiungersi che dei due epitomatori rimangono tre ver-
sioni manoscritte diverse che complicano ancora di pit la nostra possibi-
le interpretazione.

Tulius Paris, il primo dei due, attivo intorno al 400 e.v., in un passo ri-
porta che il praetor espelle i Caldei e i fedeli di Zupiter Sabatius, senza men-

121 MACCABEI 12, 1-4; IOSEPH., A.Z., XII, 5, 8.

13 1 MAccaBE! 14, 16.

141 MACCABE! 14, 24.

151 MACCABE! 15, 15-21; I0SEPH., A.1, X111, 7, 2.
16 loserH., A.1, X111, 9, 2; 10, 1; XIV, 8, 5; 10, 22.
17 VAL. MAX., Fact. Dict. Mem., 1, 3, 2



zionare i Giudei'8; sempre lo stesso Iulius, in un altro manoscritto, parla
dell’espulsione contro i Caldei ed i Giudei colpevoli, a suo avviso, di aver
cercato di introdurre il culto di Giove Szbatius a Romal®.

Il terzo manoscritto, opera di un epitomatore del VI secolo, Ianuarius
Nepeotianus, fa riferimento alla doppia espulsione di Caldei e Giudei,
senza prendere in considerazione il culto di Jupiter Sabatius ed aggiun-
gendo che il praetor “tolse i loro altari privati dai luoghi pubblici”?°.

Come si pud facilmente evincere, la nostra prima testimonianza lette-
raria presenta gravi problemi: possiamo dar per certo il decreto di espul-
sione dei Caldei, non possiamo essere completamente sicuri che esso ab-
bia riguardato anche i Giudei.

Inoltre, come sottolinea Cappelletti, se diamo per buona la tradizione
di espulsione dei Giudei possiamo concludere che essi fossero a quel tem-
po dei peregrini, soggetti al praetor peregrinus: non godevano dei diritti ci-
vili e potevano essere allontanati senza un processo?!.

Quindi non siamo sicuri che si possa parlare ancora di una vera e pro-
pria comunita: essi potevano essere ebrei che si trovavano in citta senza di-
morarvi in maniera stabile.

18 VAL. MAX., Fact. Dict. Mem., 1, 3, 2 (lul. Paris): C. Cornelius Hispallus, praetor peregri-
nus, M. Popilio Laenate, Cn. Calpurnio coss., edicto Chaldaeos intra decimum diem abire ex urbe
atque ltalia iussit: levibus et ineptis ingeniis, fallaci siderum interpretatione, quaestuosam menda-
cils suis caliginem enicientes. Idem, qui Sabazii iovis cultu simulato mores Romanos inficere cona-
ti sunt, domos suas repetere coegit.

19 VAL, MAX., Fact. Dict. Mem., 1, 3, 2 (Iul. Paris): C. Cornelius Hispalus, praetor peregri-
nus, M. Popilio Laenate L. Calpurnio cos., edicto Chaldaeos circa decimum diem abire ex urbe at-
que Italia iussit: levibus et ineptis ingeniis, fallaci siderum interpretatione, quaestuosam mendaciis
suis caliginem enicientes. Idem Iudaeos, qui Sabazi iovis cultu Romanos inficere mores conati erant,
repetere domos suas coegit.

20 VAL, MAX., Fact. Dict. Mem., 1, 3, 2 (Ian. Nep.): Caldaeos igitur Cornelius Hippalus ur-
be epulit et intra decem dies italia aire iussit, ne peregrinam scientiam venditarent. Tudeos quoque,
qui Romanis tradere sacra sua conati erant, idem Hippalus urbe exterminavit, arasque privatas e
publicis locis abiecit.

21 CAPPELLETTI, Giudei e Giudaismo, op. cit., in «Materia Giudaica», XIV, 1-2, (2009), p.
372.

37



38

Dalla tarda repubblica ad Augusto

Da questo momento in poi si fanno sempre pit sicure le testimonian-
ze di una presenza ebraica nella Penisola.

Nel 61 a.c.v. Pompeo aveva conquistato la Giudea ponendola sotto il
protettorato romano: entrato a Gerusalemme si era comportato da vero e
proprio conquistatore facendo numerosi prigionieri di guerra?2.

Questi furono deportati a Roma al seguito del suo maestoso trionfo,
celebratosi il 28 settembre del 62, e venduti come schiavi sui mercati: &
questo il periodo in cui ¢ pit facilmente ipotizzabile la nascita di una co-
lonia ebraica di Roma?3.

Gli ebrei giunti dalle conquiste di Roma in Siria e Asia Minore, quelli

giunti come schiavi dopo la presa di Gerusalemme da parte di Pompeo;
quei gruppi di ebrei, mercanti o mestieranti che, provenienti dall’Oriente
e dal bacino mediterraneo, avevano seguito il prodigioso successo delle ar-
mi romane diedero vita, ragionevolmente, alla comunita ebraica roma-
na%4,
Molti schiavi furono immediatamente affrancati dallo stesso Pompeo
o da altri ebrei, per i quali era obbligo religioso liberare i propri correli-
gionari. Inoltre, al romano 'ebreo non appariva un buon affare a causa
delle tante limitazioni che gli imponeva il rispetto della sua religione?.

Il riposo assoluto il sabato o la precisa preparazione dei pasti kasher?®
non facevano dello schiavo ebreo un servo di qualita per il cittadino ro-
mano.

22 JOSEPH., B.I., 1, 7-8: nello scontro avvenuto tra le truppe di Gabinio, Antonio ed Ales-
sandro, figlio di Aristobulo, nei pressi di Gerusalemme nel 57, sembra che siano stati fatti cir-
ca tremila prigionieri. Sempre in questo passo si parla di trentamila Giudei catturati da Crasso
e della riduzione in schiavitli degli abitanti di Sephoris (11, 5, 1); D10. Cass. XXVII, 16; PLUT.
Pomp., XXXIX.

2 PLUT., Pomp., 54, 1 4; App., Hist. Rom., 12, 116-117; PLIN., N.H., 7, 26, 98; Cass.
Dio., XXVII, 21, 4.

24 Cic., Pro Flac., 66; H.J. LEON, The jews of Ancient Rome, Philadelpphia 1960, pp.5-8;
MILANO, Storia degli Ebrei, cit., Torino 1995, p. 9.

25 1 Mitzvot, plurale della voce mitza, sono i 613 precetti fondamentali dell’ebraismo che
ogni ebreo ortodosso deve rispettare.

26 Kasher, puro, si riferisce a tutto quel cibo che, in quanto puro, pud essere consumato

dall’ebreo, secondo le regole della Torah.



Gli schiavi affrancati, i mercanti e i vari mestieranti diedero cosi vita al-
le prime comunita ebraiche romane che, a causa delle loro origini mode-
stissime ed umili, non riuscirono praticamente mai ad occupare la ribalta
di una scena politica come quella romana statica e fortemente classista,
dove dominavano i ceti aristocratici.

Cesare (60 a.e.v. - 44 a.e.v.)

Lipotesi che la comunita ebraica si sia formata al tempo di Cesare e
Pompeo ¢ confermata da alcuni episodi riportati dalle nostre font lettera-
rie?’.

Nel 59 a.e.v. il propretore d’Asia L. Valerius Flaccus viene accusato de
repetundis, di essersi cio¢ appropriato in maniera indebita dei fondi che gli
ebrei della Diaspora destinavano annualmente, come loro consuetudine,
al Tempio di Gerusalemme.

Difensori di Flacco erano Ortensio e Cicerone il quale, nella sua ar-
ringa, afferma che fu costretto ad abbassare il tono della voce per non far-
si ascoltare dai numerosi ebrei presenti al dibattito e che premevano per
una condanna dell'imputato?®.

Multitudo Tudaeorum: siamo davanti alla prima attestazione che men-
zioni 1 Giudei romani nel loro insieme, anche se Cicerone dichiara la lo-
ro religione come barbara superstitio.

Non ¢ questo l'unico accenno che abbiamo riguardante quel momen-
to storico.

Roma in quel periodo aveva visto splendere la sua stella piti grande,
quel Cesare, figlio della gens fulia, che era diventato padrone dell’Urbe.

Quando egli fu assassinato, alle Idi di marzo del 44, sul suo rogo fu-
nebre furono proprio gli ebrei a piangerlo maggiormente e a ritornare per
diverse notti sulla pira funebre del dictator®.

27 CIc., Pro Flac., 66-69; 10SEPH., A.L, X1V, passim; XV1, 6, 2-7;

28 Cic., Pro Flac., 67: Huic autem barbarae superstioni resistere severitatis, multitudinem ludaeo-
rum flagrantem non numquam in contionibus pro re publica contemnere gravitatis summae fuit.

29 SuET., Caes., 42, 84: In summo publico luctu exterarum gentium multitudo circulatim suo qua-
que more lamentata est praecipueque ludaei, qui etiam noctibus continuis bustum frequentarunt.

£39



40

Essi erano stati conquistati da questo grande personaggio che, durante
gli anni dello scontro con Pompeo, era riuscito ad accattivarsi intelligen-
temente le simpatie delle comuniti ebraiche romane.

Tra Cesare e Pompeo gli ebrei avevano riconosciuto nel primo il loro
campione.

Era ancora vivo in loro il ricordo del condottiero romano che nel suo
trionfo aveva fatto sfilare un gran numero di ebrei come schiavi. Inoltre,
Pompeo era il rappresentante della nobiled, di quel ceto sociale avversario
delle comunita ebraiche.

Cesare, invece, era il vessillifero del ceto popolare a cui appartenevano
anche gli ebrei di Roma, ed era stato prodigo nei loro confronti.

Diversi erano stati, infatti, i privilegi concessi loro, probabilmente per-
ché nel piano politico cesariano essi sarebbero stati importanti alleati nel-
lo scacchiere politico medio orientale.

Li esentd dal comparire in tribunale il sabato; non adottd contro di lo-
ro le leggi che proibivano la costituzione dei Collegia, per non impedirgli
di riunirsi in comunitd; li esentd anche dal servizio militare e gli permise
di raccogliere i fondi da destinare al Tempio®.

Per tutte queste ragioni e, forse per altre che non conosciamo, essi fu-
rono legati al dictator romano di cui, pitt di tutti gli altri, piansero la
morte.

Cesare, forse a sua stessa insaputa, aveva tracciato la strada di quella che
sara chiamata “carta dei privilegi” degli ebrei.

A causa dei loro precetti religiosi, essi dovevano sempre fruire di spe-
ciali concessioni, senza le quali non potevano continuare a vivere in quel
determinato luogo. Proprio questo stato d’essere ha sempre segnato, nel
bene e nel male, la presenza ebraica in un dato territorio.

Solo i Paesi che avessero dato una totale liberth d’espressione religiosa,
avrebbero rappresentato delle mete tranquille e sicure per gli ebrei.

Si ritroveranno sempre a dover conquistare dei privilegi per poter pro-
fessare liberamente la propria fede e spesso anche per queste motivazioni
saranno invisi alla popolazione.

30 10SEPH., A1, X1V, passim; XV1, 6, 2-7.



Augusto (44 a.e.v.- 14 e.v.)

Favorevole a loro fu imperatore Ottaviano Augusto che nella sua poli-
tica si mosse seguendo la scia segnata dal suo illustre predecessore: Cesare.

Secondo la testimonianza di Filone, sotto 'impero di Augusto le co-
munita ebraiche vissero un periodo tranquillo, essendo libere di riunirsi
nelle loro sinagoghe che erano, forse, quattro a quei tempi; furono libere di
continuare a raccogliere i fondi da destinare al Tempio di Gerusalemme e
'imperatore Augusto li agevold anche nelle distribuzioni mensili di grano
e danaro, facendo conservare le loro razioni fino al giorno seguente3!.

I rapporti tra Augusto e il mondo ebraico non si limitarono solo a
quanto detto. Giuseppe Flavio nella sua opera menziona il forte legame
che all’epoca si cred tra Augusto ed Erode.

[ figli di Erode furono, infatti, mandati a Roma ed entrarono in con-
tatto con il Princeps piti volte: Alessandro e Aristobulo ricevettero la loro
educazione a Roma?®%; Antipatro fu introdotto ad Augusto da Agrippa®;
inoltre anche Antipa, Archelao e Filippo crebbero nell’Urbe34.

Nel 4 a.e.v., alla morte di Erode, Giuseppe Flavio scrive che circa ot-
tomila giudei furono ricevuti in udienza dall'Imperatore presso il tempio
di Apollo Palatino per dimostrare la loro disapprovazione per la venuta di
Archelao che voleva ottenere la successione dopo la morte del padre®.

Un secondo episodio si verifichera circa dieci anni pitt tardi quando
una moltitudine di ebrei romani accogliera nel proprio quartiere un certo
Alessandro che rivendicava di essere figlio di Erode3®.

Questi episodi riferiti dalle fonti ci offrono diversi spunti di riflessione:
oltre a darci notizie degli ebrei di Roma, ci confermano che oramai essi
avevano dato vita ad una vera e propria comunita che, a detta di Giusep-
pe Flavio, sembra essere anche molto numerosa (ottomila ebrei, anche se
sembra una cifra eccessiva); la comunitd romana prendeva posizione ri-
spetto agli eventi politici che si svolgevano nella lontana madrepatria,

31 PHIL., Leg. ad Gaium, 155-158.

32 [0SEPH., A.L, XV, 342-343.

33 JOSEPH., A.1., XV1, 86-87; I0SEPH., A.L., XVII, 52-53.
34 10sEPH., A.1, XVII, 20-21.

35 1osepH., A.1, XVII, 300-303.

36 JoSEPH., A.1, XVI1I, 324-338; 10SEPH., B.1, 11, 101-110.

41



42

schierandosi da una parte piuttosto che dall’altra, come testimoniano i
passi riferiti ad Aristobulo e Alessandro; e, infine, gli ebrei di Roma ave-
vano un proprio quartiere dove vivevano stabilmente.

E dove si concentrava la maggior parte degli ebrei menzionati da Giu-
seppe Flavio? Quale quartiere essi avevano scelto come dimora?

Sembra che il maggior numero di loro fosse concentrato presso la riva
destra del Tevere, nei pressi delle banchine e dei pontili, dove giungevano
lavoratori e commercianti provenienti da tutto il Mediterraneo. Dalle fon-
ti sappiamo anche di presenze ebraiche nel quartiere vicino a Porta Cape-
na (attualmente vicino alle Terme di Caracalla), nei pressi del Campo
Marzio e, infine, nel quartiere della Suburra®’.

Al contrario di Alessandria, dove la maggior parte della comunita
ebraica abitava il quartiere Delta, una zona residenziale della cirtta,

«quello romano era piuttosto un quartiere malsano, di quelli tipici del-
le grandi citta, dove si ammassavano tutti coloro che erano immigrati
da poco: un groviglio di strette viuzze fiancheggiate da alti edifici mal
tenuti, brulicanti di una popolazione che viveva di piccoli commerci,
piene di grida e di odori: pesce salato, salumi, piselli caldi, mescolati ai
nauseabondi effluvi del Tevere»38.

La dinastia Giulio-Claudia
Tiberio (14-37)

Salito al potere il successore di Augusto, Tiberio, gli ebrei vissero
fortune alterne.
Giuseppe Flavio®, Svetonio?® e Tacito?! ci informano che nel 19

37 ClJ, 88, 210, 289, 319, 433, 523, 531; luv,, Sat,, 111, 11-16; IV, 117; VI, 588.

38 LEON, The Jews of ancient Rome, Philadelphia 1960, p. 225.

3 TosepH., A.1., XVIII, 81-84.

40 SUET., Tiberio, 36: Externas caerimonias, Aegyptios ludaicosque ritus compescuit, coactis
qui superstitione ea tenebantur religiosas vestes cum instrumento omni comburere. Iudaeorum iu-
ventutem per speciem sacramenti in provincias gravioris caeli distribuit, reliquos gentis eiusdem vel
similia sectantes urbe summovit, sub poena pepetuae sevitutis nisi obtemperassent.

4V Tac., Ann., 11, 85, 4: Actum et de sacris Aegyptiis ludaicisque pellendis, factumque patrum
consultum, ur quattuor milia libertini generis ea superstitione infecta, quis idonea aetas, in insulam
Sardiniam veherentur, coercendis illic latrociniis et, si ob gravitatem caeli interissent, vile damnums;
ceteri cederent Italia, nisi certam ante diem profanos ritus exuissent.



C.V.4

2, si ebbe il primo momento di grande conflitto tra il mondo giu-
daico e Roma®3.

Egizi e Giudei furono allontanati da Roma: quattromila giovani ebrei,
libertini generis, furono inviati in Sardegna con il pretesto di sconfiggere il
brigantaggio che imperversava sull’isola. Il resto della comunita romana fu
espulso dall’'Urbe.

Lespulsione era legata ad un personaggio importante della corte di Ti-
berio: il prefetto del pretorio Seiano. Egli non vedeva favorevolmente tut-
te quelle religioni orientali che stavano svolgendo una forte opera di pro-
selitismo tra le classi sociali romane.

Tra le varie religioni orientali, Seiano includeva anche quella ebraica, e
la sua avversione nei confronti del credo ebraico non tardd a farsi viva.

Il pretesto addotto da Seiano era quello della lotta al brigantaggio, ma
la speranza, non molto celata, era che la malaria di quelle zone e i brigan-
ti sardi, avessero la meglio sugli ebrei. Parte dei quattromila ebrei rifiuto
di arruolarsi per la spedizione, temendo di violare le proprie leggi, e ven-
nero per questo giustiziati44.

Lepisodio che permise a Seiano di scagliarsi contro i Giudei ci viene
raccontato da Giuseppe Flavio.

Uno scandalo, infatti, aveva colpito Fulvia, la moglie del senatore Sa-
turnino®.

Protagonista era stato un ebreo che si era preso gioco della matrona ro-
mana convertitasi al giudaismo.

Fulvia provd un entusiasmo cosi grande verso la fede ebraica da cade-
re nei traffici loschi di questo brigante giudeo che, promettendole di de-
volvere l'offerta al Tempio di Gerusalemme, le aveva sottratto un’ingente
somma di danaro.

La conseguenza immediata di questo evento fu la cacciata degli
ebrei da Roma. Probabilmente possiamo affermare che il bando non

42 pyiL., Legatio ad Caium, 11, 569.

43 M. WiLLIAMS, The expulsion of the Jews from Rome in A.D. 19, Latomus», 48, (1989),
pp. 765-784; E. SMALLWOOD, The jews under Roman rule: from Pompey to Diocletian. A study
in polical relations, Leiden 1981, pp. 207-208; CAPPELLETTI, Giudei ¢ Giudaismo, op. cit., in
«Materia Giudaica», XIV, 1-2, (2009), p- 375.

44 TosEPH., A.1, XVIII, 84.

45 JosEPH., A.1, XVIII, 82.

43



44

ebbe esecuzione, e solo qualche ebreo fu costretto ad abbandonare
'Urbete.

Questo periodo negativo per la comunita ebraica romana ebbe ter-
mine nel 31 quando, dopo l'uccisione di Seiano, I'imperatore Tiberio
non fece altro che modellare la propria politica sulla scia dei suoi pre-
decessori, confermando gli antichi privilegi accordati agli ebrei da Ce-
sare prima e da Augusto dopo.

Caligola (37-41)

Grazie a questo rinnovato clima di tranquillicd, il quartiere ebraico di
Trastevere era tornato a brulicare di persone anche sotto il successore di
Tiberio, 'imperatore Caligola®’.

Sotto il suo principato si ebbero, perd, momenti di tensione con le
comunit ebraiche di Roma, soprattutto della Palestina, a causa della pre-
tesa da parte dell'imperatore di essere venerato al pari di una divinit.

Egli pretese che si erigesse una statua con la sua effige dentro tutti i san-
tuari, anche, quindi, all'interno delle sinagoghe e, soprattutto, del Tempio
di Gerusalemme?8.

Gli ebrei non potevano accettare di venerare un uomo come Dio,
neanche se si fosse trattato dell'imperatore in persona.

Questo clima di tensione sfocid in varie sommosse che solo per casi
fortuiti non degenerarono in qualcosa di ancora pit grave.

Claudio (41-54)

Il nuovo imperatore aboli il culto divino dell'imperatore, rasserenando
gli animi delle comunita ebraiche dell'Impero.

Nonostante cio, abbiamo notizie di problemi per le comunita ebraiche
sotto Claudio.

46 J. CARCOPINO, La vita quotidiana a Roma, 1983, pp. 166-7.
47 M. HADAS LEBEL, Flavius Joséphe. Le Juif de Rome, Paris 1989, pp. 62-63.
48 MiLANO, Storia degli Ebrei, cit., Torino 1995, p. 14.



Il primo avvenimento non ci offre una data certa, ma in base alla no-
stra fonte, Cassio Dione, & collocabile intorno al 41, durante i primi anni
del regno del nuovo imperatore.

Cassio Dione ci informa che Claudio, impossibilitato ad espellere i
Giudei da Roma, vieto loro la liberta d’assemblea, rendendo cosi inopera-
tive anche le sinagoghe®.

Lo storico fornisce una spiegazione non molto convincente: a suo dire
Claudio vietd la possibilita di assemblea, perché spaventato dal copioso
numero degli ebrei di Roma®’.

Il motivo addotto da Cassio Dione sembra poco credibile: & pitt pro-
babile che I'imperatore non potesse espellere gli ebrei a causa del loro sta-
tus civile®!. '

Pur rendendo problematica la vita della comunitd ebraica romana,
Claudio, stando a Cassio Dione, ne preservd comunque i diritti acquisiti
negli anni precedenti®?.

In quegli stessi anni in Palestina stava accadendo qualcosa di rivolu-
zionario che spaccher il mondo ebraico dal suo interno.

Una delle varie sette ebraiche si era legata da poco ad un personaggio
carismatico che operava miracoli in Galilea e che diffondeva un verbo d’a-
more e caritd: Gest di Nazareth.

Sempre pili numerosi erano gli adepti che questa nuova corrente stava
conquistando e le basi di partenza dei nuovi evangelizzatori erano le citth
che contavano una numerosa presenza ebraica.

Fu proprio a loro che per primi essi si rivolsero per diffondere il nuo-
vo credo cristiano.

Questo clima di confusione e di destabilizzazione spinse Claudio ad
emanare un’altra espulsione degli Ebrei tra il 49 ed il 50. Ne ¢ fedele testi-
mone lo storico Svetonio che, in un famoso passo, descrive questa situazio-
ne segnando anche la comparsa, per la prima volta nella letteratura, del no-
me di Cristo: ludaeos impulsore Chresto adsidue tumultuantis Roma expulit>?.

49 Cass. DIo., LX, 6, 6.

50 F interessante sottolineare come in questo contesto egli indichi la comunita ebraica con
i termini oclos e plhgos, sottolineando la grande quantita della popolazione giudaica.

5V CAPPELLETTI, Giudei e Giudaismo, in «Materia Giudaica», X1V, 1-2, (2009), p. 377.

52 Cass. Dio., LX, 6, 6.

53 SVET., Claud., 25, 4.

45



46

Come si pud facilmente intendere dal testo latino, ci si riferisce ai pri-
mi cristiani, quando ancora in un primo momento essi venivano confusi
con le comunita ebraiche.

Inoltre, sembra che Claudio intrattenesse buoni rapporti con gli ebrei
del regno: aveva curato personalmente 'educazione del giovane Agrippa
I1, ed aveva confermato i diritti degli ebrei di Alessandria. Forse anche per
questo I'espulsione non ebbe luogo e sembra che ad essere colpiti furono
per lo piti i capi delle comunita e non il popolo. Troviamo una prova di
questa scacciata in una notizia desumibile dagli A7 degli Apostolz"%.

Qui leggiamo che a Corinto, Paolo incontra Aquila e la moglie Priscil-
la, una coppia di ebrei che si era recata a Corinto proprio in seguito alla
scacciata degli ebrei da Roma, avvenuta sotto I'imperatore Claudio.

Nel frattempo si era ormai aperta quella cesura all'interno del mondo
ebraico che, proprio a Roma, con la presenza prima di Paolo, e di li a po-
co di Pietro, segno la separazione tra le due fedi: quella ebraica e quella cri-
stiana, che nel giro di pochi secoli vedra la seconda prevalere sulla prima
e conquistare sempre pilt proseliti all'interno del mondo romano.

Nerone (54-68)

Il nuovo credo cristiano attecchi non solo grazie alla forte presenza
ebraica a cui era legata. I primi ad essere affascinati furono gli esponenti
dell’aristocrazia romana, da sempre sensibili alle correnti filosofiche e reli-
giose che provenivano dalla Grecia e dall'Oriente in generale. La moglie
di Nerone, Poppea, fu sempre considerata una simpatizzante del credo
ebraico. :

Giuseppe Flavio ci da due notizie riguardanti Poppea. La prima fa
riferimento alla delegazione ebraica mandata dal procuratore Festo
presso Nerone che — dice Flavio — acconsenti «per far piacere a sua mo-
glie Poppea che I'aveva pregato in loro favore, giacché era una donna
pia»’>.

E lecito ritenere che fu sempre tenuta nella massima considerazione co-

54 AcT,, 18, 2.
55 JOSEPH., A.I., XX, 195.



me personaggio di sicuro affidamento, ogni qualvolta una delegazione
ebraica sbarcava a Roma. Troviamo 'ennesima conferma sempre in un
passo di Giuseppe Flavio, quando lo stesso autore si rivolge in prima per-
sona alla moglie dell'imperatore tramite un attore di fede ebraica, un cer-
to Aliturus, uno tra i favoriti di Nerone. La sua richiesta fu accolta: «“Mi
adoperai subito per sollecitare presso di lei la liberazione dei sacerdoti. Do-
po aver ottenuto da Poppea questi ed altri importanti favori, tornai in pa-
tria’». Gia dal suo sbarco a Pozzuoli Giuseppe Flavio era entrato in con-
tatto con questo attore di mimo e prima della sua partenza per Roma, av-
venuta nel 63, aveva in mano una lista di nomi di una certa importanza
che avrebbero dovuto aiutarlo nel suo compito a Roma*.

Leta Flavia (69-96)

Nel frattempo in Palestina stavano maturando quegli avvenimenti che
avrebbero portato da li a poco, nel 70 e.v., alla diaspora degli ebrei dalla
loro terra.

Dopo la morte del re di Giudea, Agrippa I, durante il quale la Palesti-
na aveva conosciuto un periodo di relativa tranquillita, Roma pose quei
territori sotto il suo controllo, non riconoscendo un successore di Agrip-
pa. Il governatore romano residente in Siria si trovd ad affrontare anni di
sommosse e rivolte che culminarono nella guerra scoppiata nel 66 e.v. Ro-
ma intervenne con pugno duro, ¢ nel 70 le legioni romane, al comando
di Tito, figlio dell'imperatore Vespasiano, conquistarono Gerusalemme
dopo un’eroica resistenza dei suoi abitanti.

I romani saccheggiarono ¢ diedero alle fiamme il Tempio di Salomo-
ne; numerosi ebrei furono trucidati e circa novantasettemila resi schiavi®”.

I capi della resistenza furono decapitati e le spoglie del Tempio, con
circa settecento prigionieri, sfilarono a Roma per il trionfo del genera-
le Tito?8.

Alcuni schiavi furono utilizzati per i giochi gladiatori, altri per la co-

56 JOSEPH., Aut., 16.
57 J0SEPH., B.I., V1, 9, 3.
58 JosEPH., B.1., V1I, 5, 4.

47



struzione del Colosseo e di altri monumenti sparsi per le vie dell' Im-
pero.

«[...] tutti gli altri, di etd superiore ai diciassette anni, (Tito) li mandd in
catene a lavorare in Egitto, ma moltissimi li invid in dono nelle varie pro-
vince a dare spettacolo nei teatri morendo di spada e dilaniati dalle belve
feroci; chi non aveva ancora diciassette anni fu venduto in schiavitin>?.

Limperatore Vespasiano volle rimarcare I'impresa del figlio con la co-
niazione di una moneta su cui comparivano la figura di un legionario ro-
mano e di una ebrea piangente divisa da una palma. La moneta recava la

legenda Judaea capta.

Tra le migliaia di schiavi portati a Roma, Tito condusse anche gli espo-
nenti di quattro famiglie di cui ci sono rimaste testimonianze: Min ha —
Tapuimi, Min ha — Adomin, Min ha — Zekenim e Min ha — Anavim®.

Salito al trono il secondo figlio di Vespasiano, Domiziano, egli fece eri-
gere sulla via Sacra, I'arco; ancora oggi visibile, che celebrava il trionfo del
fratello Tito su Gerusalemme.

I pannelli dell'arco riprendevano I'ingresso a Roma dei legionari del-
I'Imperatore con il preziosissimo carico depredato dal Tempio. Tra tutte le
immagini spicca senza dubbio la menorah, il candelabro a sette bracci sim-
bolo del popolo ebraico. Gli ebrei della diaspora fecero voto da allora di
non passare mai sotto il nefasto arco.

Non sono molte le notizie concernenti, gli ebrei durante quel periodo,

59 10SEPH., B.I,, VI, 9, 2.
60 C. ROTH, The history of jewish of Italy, philadelphia 1946, p. 15.



ma sappiamo di una missione diplomatica guidata da Gasmaliel II, ai
tempi di Domiziano, accompagnato da Akiba, Joshua ed Eleazar, i pit
importanti maestri del periodo. Sicuramente la spedizione doveva essere
di una notevole importanza perché fu intrapresa durante la Festa delle Ca-

panne®!.

La data del 70 rappresenta uno spartiacque fondamentale per il popo-
lo ebraico. Il Tempio era ormai perduto ed era stato proibito riedificarlo;
inoltre un numero rilevante di ebrei fu deportato in schiavitl sui territori
della Penisola italiana.

E ipotizzabile che in questo momento andranno a formarsi le co-
muniti ebraiche in tutta la terra italica. A quei commercianti o liberti,
giunti gia dai tempi di Pompeo (63 a.e.v.), andavano ora ad aggiunger-
si tutti quei confratelli provenienti dalla Palestina dopo la conquista ro-
mana.

Essi, giunti in un primo momento come schiavi, saranno affrancati sia
per i problemi che comportava il rispetto della loro pratica religiosa, sia
grazie ad altri ebrei che ben presto li libereranno, come era loro preciso do-
vere, verso 1 fratelli in difficolta.

Turti questi andranno ad aumentare il numero di ebrei presente a Ro-
ma e nelle cittd meridionali della Penisola italiana, sviluppando, probabil-
mente, vere € proprie comunita ebraiche organizzate, € non pill a sparuti
gruppi o presenze, come era stato fino ad allora.

Prima della caduta di Gerusalemme ogni ebreo, che fosse fuori o den-
tro i confini della Palestina, si tassava di ? siclo, secondo le prescrizioni del-
la Torah, da devolvere al Tempio. Ma ora che l'edificio sacro per eccellen-
za non esisteva pill cosa avvenne della tassa?

Limperatore Vespasiano continud a pretendere I'obolo dagli ebrei, in-
dirizzandolo perd al Tempio romano di Giove Capitolino. Era il primo
esempio di una tassa imposta agli ebrei, ma non sara I'ultima. Da allora in

61 [bidem. La Festa delle Capanne cadeva nel mese in cui si celebrava I'ultimo raccolto del-
’anno agricolo. La Festa viene celebrata anche come festa di Sukkor, capanne; quelle capanne
in cui vivevano i contadini durante la raccolta annuale delle olive e dell’'uva. Era 'occasione per
recarsi a Gerusalemme.

49



50

poi le comunita ebraiche furono sempre soggette al pagamento di una tas-
sa al potente di turno.

Il fiscus iudaicus, cosi fu chiamata la tassa, veniva esatto individual-
mente: fu cosi che per tutto I'Impero furono redatte le prime liste che
registravano i nomi di coloro che appartenevano al popolo ebraico. Era
impossibile essere cancellati se non a patto di abiurare la propria fede.

Fu questo il primo esempio di compilazione di una lista di ebrei che
ritornera tragicamente e prepotentemente nella storia delle comunita
ebraiche.

Molti simpatizzanti dell’ebraismo o coloro che erano a cavallo tra la
vecchia fede e la nuova fede cristiana, pur di non essere registrati nelle
liste, si allontanarono dalla fede ebraica o sposarono quella cristiana®.

Sebbene conquistatori di Gerusalemme, Tito e Vespasiano conferma-
rono quei privilegi ebraici concessi precedentemente da Cesare e da Au-
gusto, e continuarono ad accettare che nelle loro sinagoghe gli ebrei non
introducessero le immagini imperiali.

Sara, invece, l’imperatore Domiziano ad inasprire 1 comportamenti
verso tutti i culti orientali e, tra questi, anche quello ebraico: egli arrivo al
punto di giustiziare il cugino Flavio Clemente®.

Durante il I secolo troviamo dei riferimenti agli ebrei anche in alcuni
passi letterari. Cautore che diverse volte li menziona, spesso per dileggiar-
li, & Marziale®.

La vena pungente del poeta latino non manca di colpire alcune carat-
teristiche dell’ebreo in diversi passi.

Nei primi due epigrammi che esaminiamo in traduzione viene messa
in evidenza la caratteristica principale dell’ebreo, la circoncisione:

«II membro di Menofilo & coperto da una cintura cosi larga che da sola

62 MILANO, Storia degli ebrei, cit., Torino 1992, p. 19.

63 S, MAZZARINO, LImpero Romano, Roma-Bari 2008 (ed. aggiornata), p. 302. Importan-
te I'analisi che fa il famoso storico siciliano, in quanto sottolinea come la caduta di Domizia-
no sia da impurare, a suo avviso, a quelle spinte religioso-spirituali di stampo giudaico-cristia-
no, che animarono la vita dell’epoca di Domiziano.

4 Citiamo in questa sede solo alcuni dei riferimenti letterari riguardanti gli ebrei. Largo-

" mento merita un approfondimento specifico, visto il riproporsi di questa tematica tra gli au-

tori latini. T passi citati servano solo come esempio e testimonianza di questa presenza.



basterebbe per tutti gli attori comici. [...] Mentre faceva i suoi esercizi nel
mezzo della palestra, sotto gli occhi della folla, cadde al misero la cintura:
era circonciso!® “O Celia, tu ti concedi ai Parti, ai Germani, ai Daci [...]
non hai a sdegno i membri dei circoncisi Giudei”»%.

In un altro passo di Marziale viene sottolineata la prestanza sessuale del
giudeo:

«“Ma il mio schiavo, per non parlare di me stesso, o Lecania, non ha nes-
suna pelle sul suo arnese degno di un giudeo”»67.

Ultimo ¢ un riferimento che appare, forse, piti importante dei prece-
denti: qui Marziale ci fornisce delle indicazioni sul livello sociale dell’ebreo
menzionato. Il passo recita, infatti:

«“Mi chiedi perché mi reco spesso nella piccola campagna del mio arido
poderetto nomentano e alla mia modesta casa di campagna [...] la schie-
ra invasata dei sacerdoti di Bellona non si ferma un momento nella sua
attivitd, né il loquace naufrago col petto fasciato, né il giudeo ammaestra-

to dalla madre a mendicare’»%8,

Analizzando gli epigrammi di Marziale possiamo trarre delle indica-
zioni di massima che, naturalmente, non possiamo assumere come para-
digma, ma che, almeno parzialmente, ci aiutano a fotografare parte della
realtd ebraica romana.

Nei passi citati vediamo che i giudei appaiono come attori o addirittu-
ra mendicanti: cid va ancora una volta a suffragare 'ipotesi che la maggior
parte di essi non occupasse un posto di prestigio nella scala sociale roma-
na. Inoltre, si evince come da sempre la circoncisione venisse letta come la
peculiarita dell’appartenenza alla religione ebraica.

Il panorama letterario offre altri spunti che non sono argomento da ap-

65 MART., Epigr., V11, 82: Menophili penem tam grandis fibula vestit, ut sit comoedis omni-
bus una satis [...] dum ludit media populo spectante palaestra, delapsa est misero fibula: verpus erat.

66 MART., Epigr., V11, 30: Das Parthis, das Germanis, das, Caelia, Dacis, [...]nec recutitorum
fugis inguina Iudaeorum.

67 MART., Epigr., V11, 35: Sed meus, ut de me taceam, Laecania, servos ludaeum nulla sub
cute pondus haber.

68 MART., Epigr., X11, 57: Cur saepe sicci parva rura Nomenti laremque villae sordidum pe-
tam, quaeris?[... nec turba cessat entheata Bellonae, nec fasciato naufragus loquax trunco, a matre
doctus nec rogare ludaeus.

51



572

profondire in questa sede. Ci basti, comunque, sottolineare che anche gli
autori latini, marginalmente, fanno riferimento alla popolazione ebraica

di Roma.

Nerva (96-98) Traiano (98-116)

Nel frattempo, dopo la morte di Domiziano, con 'avvento di Nerva si
ebbero dei modi piti sereni e meno coercitivi nei riguardi degli ebrei. A ri-
cordo di questa pratica I'imperatore fece coniare una moneta che recava
impressa la legenda Fisci giudaici Calumnia sublata®.

Nerva fu sicuramente pili accomodante del suo predecessore, mentre
Traiano dovette sedare con la forza le rivolte scoppiate in Egitto e Palesti-
na sotto il suo principato.

Adriano (117-138)

Limpero di Adriano sembro essere caratterizzato da una sorta di caccia
all’ebreo.

Egli si prefisse di eliminare I'ebraismo dalla Palestina prima, ¢ dagli al-
tri centri in seguito, cancellando tutti i privilegi precedentemente conces-
si loro.

Volle erigere un tempio pagano sul suolo dove prima vi era il tempio
di Salomone, e in ultimo vietd il rito della circoncisione, perché lo assi-
mild alla pratica dell’evirazione che certi culti orientali professavano, e che
stava raccogliendo numerosi adepti a Roma”’.

I provvedimenti di Adriano risvegliarono i moti di rivolta in Palestina.
Il leader che guidd i partigiani che impegnarono I'esercito romano per cir-
ca quattro anni, dal 132 al 135, fu Simon Bar Kochba.

In un primo momento i romani furono spinti verso la parte meridio-
nale della Palestina, ma i successi degli ebrei erano destinati a tramontare

69 7. JUSTER, Le Juifs dans UEmpire Romain. Leur condition juridique, économique, sociale,
Parigi 1914, pp. 282-286.
70 MILANO, Storia degli ebrei, cit., Torino 1992, p. 19.



di li a breve. Nel 134, infatti, 'esercito romano passod al contrattacco, ri-
uscendo ad avere la meglio sui rivoltosi.

Si perpetuarono nuovamente le stragi del 70: Gerusalemme divenne
citta proibita per gli ebrei; circa seicentomila di loro furono sterminati, e
oltre mille centri ebraici rasi al suolo. Persino il nome di Gerusalemme
venne sostituito da quello romano di Aelia Capitolina.

Ancora una volta gli ebrei furono costretti ad abbandonare le proprie
terre, € in gran numero raggiunsero le comunita dei confratelli, sparse in
tutto il bacino mediterraneo.

Antonino il Pio (138-161)

Questo clima negativo fu arrestato dal successore di Adriano, Antonio
il Pio, che permise la circoncisione e restaurd gli antichi privilegi verso gli
ebrei, pur continuando a comminare pene pesantissime agli ebrei, che co-
stringevano non ebrei alla circoncisione!.

Gli ultimi sviluppi del 111 secolo

Le pene per il popolo ebraico sembravano non avessero mai fine. Do-
po il regno di Antonino, durante il quale gli ebrei avevano vissuto mo-
menti di serenitd, nel 202 nuovi provvedimenti si abbatterono sulle co-
munita ebraiche. Limperatore Settimio Severo promulgd un editto con-
tro il proselitismo cristiano e giudaico: le due fedi monoteistiche non po-
tevano conciliarsi con il culto pagano.

Tutti gli abitanti dell'impero avrebbero dovuto elevare sacrifici al nu-
me dell'imperatore. Egli proibi qualunque conversione all’ebraismo e al
cristianesimo, pur riconoscendo gli antichi privilegi a quelli che fossero

7V JUSTER, Les Juifs dans [’Empire Romain, cit., 2 voll., Paris 1914 con gli aggiornamenti di
A. CAQUOT, 1l Giudaismo dalla cattivita babilonese alla rivolta di bar-Kochba, in H.C. PUECH,
Leebraismo, Roma-Bari 1988), vol. I, pp.263-267; M.E. SMALLWOOD, The legislation of Hadrian
and Antoninus Pius against Circumcision, «Latomus», XVIII, (1959), pp. 334-347; A. MILANO,
La storia degli ebrei in Italia, Torino 1992, p. 20; VOGELSTEIN-RIEGER, Rom, I, pp. 28-31.

53



54

nati ebrei. Probabilmente le manovre di Settimio Severo erano rivolte pit
che contro il culto ebraico, contro quello che stava delineandosi come il
piti grande avversario del potere romano: il cristianesimo.

La nuova religione stava raccogliendo proseliti ovunque, rappresentan-
do un freno per la politica imperiale’?.

Su questa stessa scia si mossero alcuni degli Imperatori successivi, schie-
randosi contro i cristiani e cercando di favorire I'antica religione da cui il
cristianesimo era sorto. Caracalla, (211-217), confermd ancora una volta
la carta dei privilegi e Alessandro Severo, (222-235), fu addirittura insi-
gnito dell’'appellativo di Archisinagogo. Limperatore fu favorevole alle due
grandi religioni monoteistiche al punto che, si narra, nel suo larario fece
collocare le statue di Abramo e di Gesti’’.

I rotoli della 7orah del Tempio, sottratti ai tempi di Tito, furono por-
tati a Roma e conservati all'interno della sinagoga intitolata ad Alessandro
Severo.

La buona disposizione degli imperatori verso le nuove religioni non de-
ve meravigliarci. Gia da secoli il culto per gli dei romani sembrava essere
diventato vecchio e sorpassato e sempre pili spesso si guardava a tutte
quelle filosofie ¢ religioni dall’alto contenuto morale.

Era stato cosi con la penetrazione delle filosofie greche a Roma, come
epicureismo e stoicismo. Continuava ora, nei primi secoli dell’era volgare,
con la diffusione delle religioni misteriche orientali e di ebraismo e cri-
stianesimo in particolare.

Col tempo la fede cristiana crescera al punto da diventare la religione
egemone dell'impero romano. Nel 313, dopo aspre e dure persecuzioni,
grazie all'imperatore Costantino il cristianesimo divenne religione di sta-
to e I'ebraismo inizia una nuova stagione sotto il controllo di uno stato do-
minato dalla religione cristiana.

72 MILANO, La storia degli ebrei, cit., Torino 1992, p. 21.
73 VOGELSTEIN-RIEGER, Rom, I, p. 34.



