ANTONIO TUBIELLO*

Le istanze creazioniste di alcuni scritti di Portanova
a confronto con 'evoluzionismo e il neo-evoluzionismo

1. Aspetti dell attuale dibattito su Creazionismo ed Evoluzionismo e
[ attivitis delle Accademie Tomiste Napoletane di fine sec. XIX

11 2009 sari 'anno del bicentenario della nascita di Darwin e del 150°
della pubblicazione de Lorigine della specie. Naturalmente, si tratta di an-
niversari che offrono, gia da adesso, 'occasione di suscitare una rinnovata
riflessione sul problema dell’evoluzione della vita nel quadro dei rapporti
tra ragione e fede. Generalmente, i modelli cosmo-filosofici di evoluzione
e creazione vengono considerati in una contrapposizione radicale, benché
il recente magistero pontificio si sia sempre pilt decisamente espresso sul-
la loro conciliabilitd, a partire da una considerazione pilt appropriata del
significato di creazione e del rapporto dell’universo, pur nel suo corso evo-
lutivo, con IArtefice secondo il suo divino ed arcano progetto.

Vanno evitati innanzitutto alcuni malintesi: da una parte, quello di
un certo darwinismo assoluto che emanciperebbe la natura dal fonda-
mento trascendente, dall’ipotesi Dio (in tal caso si tratterebbe di una
forma ideologica, estranea alla ricerca scientifica); dall’altra parte, an-
che un’interpretazione unicamente letterale dei primi capitoli della Ge-
nesi enfatizzerebbe il senso del racconto della creazione, che ha come
primo obiettivo la narrazione di una verita di fede, fino ad escludere la
possibilita di vedute evoluzionistiche moderate circa la genesi del co-

" ANTONIO TUBIELLO. Professore di filosofia e storia nelle scuole superiors; insegna anche filosofia
sistematica negli Istituti Superiori di Scienze Religiose di Capua e Caserta e presso la Pontificia Fa-
coltis Teologica Italia Meridionale sez. “San Tommaso d’Aquino” in Napoli.

1 Cfr. E FACCHINI, Creazionismo ed evoluzionismo. Non solo conciliabilitis ma armonia, in
«Oss. Rom.», 1 novembre (2008), p. 5.

109



smo e dell’essere umano. Tali tendenze estremiste non favoriscono né il
dialogo né una ricerca genuina della veritd. Per superare gli atteggia-
menti pregiudiziali e le resistenze di ordine ideologico, sarebbe oppor-
tuno cercare tra fede e scienza punti di contatto, grazie sia alla media-
zione della ragione filosofica, sia allo studio scientifico autonomo della
natura. Pare sia stato questo l'orientamento dei lavori dell’ultima ses-
sione plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze, tenutasi in Va-
ticano dal 31 ottobre al 4 novembre 2008. Scienziati, filosofi, teologi
hanno convenuto sulla necessita di un sapere unitario della persona e
di una visione della realtd, che non si chiuda nel ristretto quadro delle
scienze positive!, né enfatizzi le pur presenti implicazioni cosmologiche
e antropiche dei racconti di creazione.

Del resto, il dibattito attuale su questi temi ha mostrato come I'e-
voluzionismo ponga ancora un triplice problema: un problema scienti-
fico, uno filosofico e uno teologico, da trattare separatamente. Il pro-
blema scientifico consiste nel fatto che & compito della scienza — posto
che sia stata provata I'esistenza di un processo evolutivo avvenuto per
via di discendenza® — cercare di scoprire come si & svolto il processo
evolutivo e quali ne sono stati i meccanismi, formulando ipotesi espli-
cative che siano verificabili e falsificabili secondo i metodi scientifici.
Davanti a molti scienziati, che sono soddisfatti delle prove addotte a fa-
vore della selezione naturale quale meccanismo dell’evoluzione biologi-
ca®, non mancano altri scienziati i quali ritengono che la selezione na-
turale darwiniana sia un meccanismo evolutivo valido all'interno di
ogni singola specie, ma lo ritengono insoddisfacente per spiegare, in

2 “La biologia non ha alcuna prova dell’origine spontanea della vita, anzi ne ha provata
impossibilitd. Non esiste una gradazione della vita dall’elementare al complesso. Dal batterio
alla farfalla, all’'uomo la complessita biochimica e genetica ¢ sostanzialmente uguale; i mecca-
nismi e le funzioni biologiche basilari sono ovunque gli stessi, nell'invisibile e nel gigantesco.
Dalla prima comparsa di fossili a oggi la diversita e la ricchezza delle forme viventi non sono
aumentate. Nuovi gruppi hanno sostituito i pilt antichi, ma quelle forme intermedie che gli
evoluzionisti hanno disperatamente cercato non esistono. Le diverse forme della vita compaio-
no improvvisamente, senza ascendenti rintracciabili. Esse sono variazioni su temi centrali per-
manenti, espressioni di un’armonia perenne e non prodotti storici del caso” (G. SERMONTI —
R. FONDI, Dopo Darwin. Critica all'evoluzionismo, Rusconi, Milano 1980, IV di copertina).

3 Cfr. R. DAWKINS, Lorologiaio cieco, Rizzoli, Milano 1988.

110



tempi relativamente brevi, la formazione in maniera estremamente ra-
pida di strutture assai complesse come quelle dei vertebrati®.

Deve, ad ogni modo, essere chiara la distinzione tra il “fatto” dell’e-
voluzione e la “teoria” ovvero le “teorie”, che cercano di spiegarlo. Men-
tre il “fatto” puo ritenersi, sul piano delle ipotesi scientifiche esplicati-
ve, sufficientemente certo, le “teorie”, soprattutto quelle scientifico-fi-
losofiche, che cercano di spiegarlo, devono passare al vaglio della veri-
fica sperimentale per poter divenire “teorie” di valore scientifico. Fino-
ra questo non ¢ ancora del tutto avvenuto. Per tale motivo, sul proble-
ma dell’evoluzione, non ¢ stata detta 'ultima parola sul piano scienti-
fico®. Ancora oggi “I'evoluzionismo come ipotesi scientifica rimane un
problema aperto alla discussione e alla ricerca scientifica”. Tuttavia, “cid
non consente di presentare sul piano filosofico la teoria come esclu-
dente il problema della causa prima, del valore e del fine ultimo; sem-
mai I'evoluzione potrebbe sottolineare maggiormente il problema filo-

sofico del “perché” di questo processo e del valore del suo punto cul-

mine che ¢ costituito dalla comparsa dell'uomo nell’universo”®.

4 “Vanno tenuti presenti i possibili sviluppi della biologia evolutiva nello studio dei geni
regolatori che possono comportare sensibili cambiamenti morfologici. Esperimenti compiuti
su geni regolatori che guidano lo sviluppo embrionale di crostacei permetterebbero di ipotiz-
zare la possibilita del formarsi di nuovi piani organizzativi per una singola mutazione genetica.
Ricerche in questa direzione potrebbero aprire nuovi orizzonti” (F. FACCHINL, Evoluzione e crea-
zione, in «Oss. Rom.», 16-17 gennaio (2006), 4).

5 “Una teoria & un’elaborazione metascientifica, distinta dai risultati dell’osservazione, ma che
¢ loro omogenea. Grazie ad essa, un insieme di dati e di fatti indipendenti tra loro possono esse-
re collegati e interpretati in una spiegazione unitaria. La teoria da prova della propria validita nel-
la misura in cui & costantemente misurata sui fatti; quando essa cessa di poterli spiegare, manife-
sta i propri limiti e la propria inadeguatezza. In questo caso dev'essere ripensata. [...] Oggi, circa
mezzo secolo dopo la pubblicazione dell’enciclica Humani generis, nuove conoscenze conducono
a non considerare pii1 la teoria dell’evoluzione una mera ipotesi. £ degno di nota che questa teo-
ria si sia imposta all’attenzione dei ricercatori, a seguito di una serie di scoperte fatte nelle diver-
se discipline del sapere. La convergenza, non ricercata né provocata, dei risultati dei lavori con-
dotti indipendentemente gli uni dagli aleri, costituisce per sé un argomento significativo a favore
di questa teoria [....]. A dire il vero, pili che della teoria dell’evoluzione, conviene parlare delle teo-
rie dell’evoluzione. Questa pluralitd deriva da un lato dalla diversita delle spiegazioni che sono
proposte sul meccanismo dell’evoluzione e dall’altro dalle diverse filosofie alle quali si fa riferi-
mento. Esistono pertanto letture materialistiche e riduttive e letture spiritualistiche. Il giudizio &
qui di competenza propria della filosofia e, ancora oltre, della teologia” [GIOVANNI PAOLO II, Dis-
corso alla Pontificia Accademia delle Scienze, in «Oss. Rom.» 24 ottobre (1996)].

6 E. SGRECCIA E., Manuale di Bioetica, Vita e Pensiero, Milano 1988, 67.

111



Anche Benedetto XVI, rivolgendosi ai partecipanti alla recente ple-
naria della Pontificia Accademia delle Scienze, ha ribadito come I'ini-
zio della storia e della vita debba comunque implicare un evento fon-
damentale, che la rivelazione cristiana continua ad indicare nella crea-
zione. Per svilupparsi ed evolversi, infatti, il mondo deve prima essere,
deve essere cio¢ portato dal nulla di essere all’essere, ovvero creato dal
primo Essere che ¢ tale per essenza. D’altra parte, Dio — creando — non
fissa le cose una volta per tutte, ma conferisce la possibilita degli svi-
luppi e li mantiene costantemente’.

2. Lindagine critica del Portanova sul Darwinismo

Si tratta di una conclusione contemporanea alla quale Gennaro Por-
tanova era in qualche modo gia pervenuto, nell’'ambito di quei labora-
tori di indagine speculativa e scientifica della prima e seconda Accade-
mia Tomista napoletana di fine secolo XIX, che, proprio analogamen-
te a quanto oggi avviene nella Pontificia Accademia delle Scienze, pro-
muovevano una serie di iniziative culturali di confronto e di dibattito
sul terreno stesso della ricerca scientifica circa alcuni problemi connes-
si pilt 0 meno direttamente con temi di fede. Quando il darwinismo
inizia a diffondersi ed accreditarsi nella comunita scientifica interna-
zionale, la cultura cattolica reagisce a vari livelli®. Davanti all'insorgere
di una pregiudiziale ideologica darwinista, piuttosto che di una serena
riflessione nel campo delle ricerche scientifiche, tendente alla messa in

7 Cfr. BENEDETTO XV1, Discorso alla plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze, in
«Osservatore Romano», CXLVIII (256), 1. 11. 2008, 1.

8 11 positivismo evoluzionista rende I'uvomo ostaggio delle sue stesse scoperte sc1ent1ﬁchc,
rimuovendo ogni profondita nella dimensione dell’essere, ogni liberta e dignita in quella del-
Iagire, ogni trascendenza in quella dell’origine e del destino personale umano. Linterpretazio-
ne del “riduttivismo naturalistico” in senso univoco da parte delle istanze scientiste aveva dis-
solto 'uomo nelle analisi e nelle deduzioni, cosicché quel che le scienze empiriche osservavano
e constatavano di lui si presentava come il prodotto ed il risultato di dati e di realth che non
erano pilt quell’'uomo concreto. La conseguenza pilt sconcertante della generalizzazione positi-
vista dell’evoluzionismo all’area antropologica viene dai cultori dell’ontologia ricondotta ad
una crisi di senso dell’'uomo in quanto tale, vale a dire allo sgretolamento di una stabilita on-
tologica del suo essere soggetto in quanto persona.

112



questione non soltanto di un criterio scientifico, ma dei fondamenti
dottrinali della nozione teologica di creazione, la cultura neotomista
partenopea si muove su due fronti: uno di grande attenzione al piano
della paleontologia e della paleoantropologia, I'altro di distanza critica
sulle implicazioni speculative e tendenzialmente anticristiane del para-
digma evoluzionista, se esasperato e proposto come alternativo al para-
digma creazionista. Negli ambienti cristiani era atteso uno studio affi-
dabile, in grado di mostrare le incongruenze speculative del paradigma
darwiniano-spenceriano, a partire dall'impianto epistemologico-filoso-
fico e scientifico-biologico’.

Nel 1871, in seguito allo sconcerto e alla confusione seminata dal-
I'estensione dell’ipotesi evoluzionista all’origine dell'uomo, Portanova
pubblico il suo primo considerevole saggio, Errori e delirii del Darwi-
nismo'®. Le conoscenze scientifiche apprese nel corso della formazione
e la competenza maturata a contatto con gli studi piti aggiornati di psi-
cologia, biologia, paleontologia, anatomia, fisiologia, embriologia ed
altre scienze naturali, assai coltivate, nel gruppo dei Compilatori napo-
letani del periodico «La Scienza e la Fede», lo specializzarono sul con-
fronto con il positivismo evoluzionistico, rendendolo voce autorevole
in materia.

Lo studio del futuro porporato di Reggio Calabria si divide in tre
parti: nella prima espone gli sviluppi dell’evoluzionismo da un punto
di vista storico sino alle pili recenti revisioni; nella seconda sottopone
ad una critica serrata le ipotesi darwiniste sull’origine della specie; nel-
la terza, che pud considerarsi come un breve trattato di antropologia fi-
losofica tomista, affronta criticamente I'evoluzionismo applicato all’o-
rigine dell'uomo!!. Il Portanova intende affrontare I’evoluzionismo
collocandosi sullo stesso piano metodologico delle scienze positive. La

9 Crr. E D’ORSI, Recensione al volume di Gennaro Portanova “Errori e delirii del darwini-
smo”, «La Scienza e la Fede» XVIII (1872), serie III, fasc. 509, pp.401-403.

10 G. PORTANOVA, Errori e delirii del Darwinismo, Tipografia degli Accattoncelli, Napoli
1972, p. 232.

11 “Tl metodo espositivo seguito nel libro, peraltro in linea con gli interessi scientifici del
periodico partenopeo, & del medesimo tipo del metodo scientifico: procedere per via di fatti,
senza forzare i dati dell'anatomia comparata, della paleontologia, dell’archeologia, delle sco-

perte geografiche” (IBID., 367).

113



sua confutazione ¢ attendibile, proprio perché non & pregiudizievole;
egli non muove dall’affermazione ideologica del creazionismo!?, né as-
sume previamente il punto di vista di un livello eterogeneo a quello sul
quale prende forma il trasformismo-darwinismo, ma avvicinandosi al-
Pipotesi trasformista la sottopone ad un’inchiesta, nella quale gli aspet-
ti storico-naturali e filosofici non possono essere disgiunti. In altri ter-
mini, il Portanova combatte I'evoluzionismo sul suo stesso campo di
battaglia, vale a dire quelli dei fatti positivi, delle prove scientifiche, dei
dati sperimentabili e verificabili, che egli esige ad ogni passaggio spe-
culativo del trasformismo; inoltre, mostra con sagacia e perizia come
spesso la teoria evoluzionista sia debole e friabile dal punto di vista del-
la costruzione e dell'impostazione epistemologica degli argomenti.
Levoluzionismo ¢&, agli occhi speculativi del neotomista partenopeo,
una versione moderna del materialismo, poiché con le sue teorie pre-
scinde dalla causa prima e dal fine ultimo della vita delle specie, ridot-
ta alla incessante trasformazione materiale delle une nelle altre. Linda-

12 E necessario fare attenzione a non confondere la dottrina della creazione, che appartie-
ne all'ambito teologico, con il fissismo e il trasformismo, che invece sono due ipotesi formula-
te in sede di ricerca scientifico-naturalistica. La dottrina della creazione non riferisce le moda-
licd attraverso cui ha preso forma la vita: cid spetta alla scienza. Essa ribadisce che la vita di-
pende ontologicamente ed in modo radicale ed assoluto da Dio, Essere sussistente, che I’ha po-
sta in essere “in tutta la sua sostanza senza che di questa ci sia presupposto alcunché sia creato
sia increato” (TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae., 1, q. 65, a. 3). Dunque la dottrina teo-
logica della creazione ¢ la dottrina di Dio come Causa prima ed assoluta dell’essere della vita.
Essa associandosi al paradigma scientifico fissista, al quale meglio si adattava, ha dato luogo al
creazionismo; adattandosi in seguito all’evoluzionismo (Bergson e Teilhard de Chardin) ha da-
to luogo alla teoria filosofica dell’evoluzione creatrice (creazionismo evolutivo). Dunque, a ri-
gore, l'opposizione non ¢ tra dottrina della creazione ed evoluzionismo, ma tra fissismo (che &
ur’interpretazione scientifica delle origini create del cosmo e dell’'uomo) e I'evoluzionismo (che
¢ un’altra diversa interpretazione scientifica delle origini del cosmo e dell'uomo). Quali prove
scientifiche confermano la teoria evoluzionista? I dati a disposizione del Portanova non la con-
fermano. Quali pericolose implicazioni filosofiche potrebbe comportare un’estensione specula-
tiva dell’ipotesi scientifica? Tali interrogativi, che scuotono il nostro neotomista napoletano,
scaturiscono da una provocazione scandalosa sul piano speculativo: 'applicazione dell’evolu-
zionismo all’'uomo ne avrebbe messo in crisi 'intima natura spirituale. Portanova non si ferma
alla critica degli esiti speculativi e filosofici dell’evoluzionismo, ma si spinge oltre: da vero “po-
sitivista” chiede altresi i fatti che provano la teoria trasformista, perché sa che se il trasformi-
smo & vero, saranno vere anche le sue conseguenze, per quanto la fede e la filosofia cristiana vi
possano contrastare.

114



gine critica della teoria evoluzionista sull’origine della specie, che il Por-
tanova sviluppa nella seconda parte del saggio, & preceduta da due in-
terrogativi di carattere metodologico: «Qual ¢ stata la ragione suprema
che ha fatto esistere le specie organizzate; quale modo ha tenuto questa
ragione nel produrle». Tali ricerche — soggiunge il nostro neotomista —
«appartengono a due scienze diverse, la prima alla filosofia, la seconda
puo entrare nel dominio della storia naturale: non si possono confon-
dere insieme senza errare»!3.

Coloro che hanno generalizzato indiscriminatamente la teoria evo-
luzionista, per esempio Spencer e Ardigd, sono invece giunti alla con-
clusione di rimuovere la prima domanda, cio¢ quella sulla causa pro-
duttrice delle specie viventi, mentre «nelle ipotesi delle trasformazioni
vi & un bisogno cosi stretto della intelligenza e del potere divino come
nella ipotesi della creazione; e la sola differenza tra 'una e I'altra & ri-
posta in cio, che nella seconda ipotesi Dio produce immediatamente le
specie organizzate; nella prima le fa esistere mediatamente, cioe serven-
dosi di quel potere che Egli stesso ha comunicato»!4,

Dunque, chi — assumendo il trasformismo biologico — intendesse
concludere in un materialismo assoluto, cadrebbe in un duplice “erro-
re”, di logica e di metafisica. Lessenza e I'esistenza di un essente dipen-
dono ragionevolmente da una Causa prima; “prima” non in senso tem-
porale, ma metafisico, cosicché essa & fuori dalla catena delle cause se-
conde e la sostiene tutta, ente per ente, fin dall’origine dell’universo.
Lessere di ogni essente dunque dipende per partecipazione dalla Cau-
sa prima, che & I'Essere sussistente!®. Ecco perché sia ipotesi scientifi-
ca del fissismo che dell’evoluzionismo, per non incorrere in un grave er-
rore di intelligibilitd speculativa, devono ammettere entrambe, benché
in modi diversi, un atto creativo nel senso appena indicato, vale a dire
una relazione di dipendenza ontologica tra 'essente che ha 'essere per
partecipazione e I'Ente che invece & I'essere per essenza.

In merito poi alla seconda domanda, il Portanova esige da quello
che denomina trasformismo, piuttosto che evoluzionismo, evidente-

13 G. PORTANOVA, Errori e delirii del darwinismo, 32.
14 Tbid., 33.
15 Cfr. TOMMASO D’AQUINO, Summa T) heologiae, 1, q. 45, a. 3.

115



mente alludendo anche a Lamarck, delle prove: se ¢ vero che una spe-
cie sia derivata da un’altra per trasformazione eterogenetica, allora gli
assertori devono produrre dei concreti dati, controllabili e verificabili.
Allo stato delle osservazioni e delle ricerche del tempo rimaneva valida
“una legge contraria a quella immaginata dai trasformisti, cio¢ la legge
della omogenesi” (omne vivum ex vivo, cosicché vi & somiglianza specifi-
ca tra il generante e il generato)!®. Le riflessioni intorno all’omagenesi
consentono al Portanova di definire, insieme ai naturalisti a cui fa rife-
rimento, il concetto di specie, che non dipende dalla mente di qualcu-
no, ma dalla natura, che ha stabilito una successione di individui del
tutto simili, perpetuati mediante generazione. Pertanto, “la specie non
¢ altro che una successione costante di individui simili che si riprodu-
cono””. Ora, nell'ambito della specie si susseguono delle variazioni che
determinano le razze e i caratteri che le distinguono si trasmettono di
padre in figlio. Da cid a ritenere che una specie derivi per trasforma-
zione da un’altra passa un abisso incolmabile!8.

Al Portanova, a questo punto, non rimane che affrontare critica-
mente, a parte 'illimitata plasticita dell’organismo e la lotta per la vita,

16 G. PORTANOVA, Errori e delirii del darwinismo, p. 34.

17 1bid., 40-41. C¢& comunque chi ha fatto notare che le “specie viventi” sono delle astra-
zioni logiche, seppure fondate realmente nell’essere dei singoli viventi. Cid che esiste sono i sin-
goli viventi, i singoli individui che appartengono ad una gerarchia molto lunga di determina-
zioni generiche, via via sempre pil specificate. Dunque, il problema dell’evoluzionismo sareb-
be, metafisicamente, parte di un problema ben piti metafisicamente radicale — secondo G. Ba-
sti. Il problema della speciazione, che interessa in biologo evoluzionista, sarebbe parte del pro-
blema metafisico della giustificazione della differenza specifica che rende un individuo formal-
mente unico e irripetibile: «& I'unicit formale della forma sostanziale a costituire 'unita indi-
viduale, trascendentale, del singolo ente o viceversa? [...] Anche secondo il probabilismo ca-
sualistico delle teorie evoluzioniste & I'unicita formale a costituire 'unitd individuale o tra-
scendentale dell’ente. S. Tommaso & dell’avviso opposto: ¢ 'unitd individuale a fondare ['uni-
cita formale dell’ente. Siccome I'unitd trascendentale dipende dall’essere dell’ente e questo da
Dio, la differenza specifica del singolo individuo che poi sari la differenza specifica di una nuo-
va specie di individui che si riproducono dal capostipite, sara sempre derivata dall’atto creati-
vo con cui Dio da I'essere a quell’individuo. Lessere della nuova specie che viene all’esistenza
dipende dall’atto creativo di Dio, perché Dio “concrea” quella forma con la creazione dell’en-
te che la possiede, non perché Dio da I'essere alla nuova specie. Dio non crea le forme, ma crea
gli enti: 'unica forma creata da Dio ¢ 'anima umana». (BASTI G., Filosofia dell’Uomo, ESD,
Bologna 1995, 179).

18 Cfr. G. PORTANOVA, 0p. cit., p. 44.

116



il criterio principale di tutta la ipotesi di Darwin, ciot la selezione na-
turale di caratteri per accumulazione nel processo delle generazioni.
«Losservazione dei fenomeni che si compiono sotto i nostri occhi ci at-
testa che questa accumulazione indefinita non si opera nell’attuale na-
tura; la storia ci riferisce che non si operd nemmeno ieri né nei tempi
storici; la paleontologia non ci lascia alcun dubbio che essa si sia ope-
rata nelle epoche preistoriche; abbiamo inoltre tutti gli indizi, per dire
che a questa accumulazione manchi la materia, ossia I'illimitata plasti-
cita dell’organismo, e che quella lotta, la quale dovrebbe somministra-
re la materia per operare, sia una chimera»'?.

Il Portanova, in definitiva, interpreta il darwinismo, nella sua ver-
sione spenceriana, come una forma larvata di psicologismo applicato
alla ricerca naturalistica; cosicché, ai suoi occhi, il problema teoretico
sarebbe a monte, nella impostazione epistemologica, che sarebbe sfug-
gita agli stessi assertori dell’evoluzionismo, i quali si sarebbero cosi tro-
vati pilt ad assecondare lo spirito di un’epoca, che rimanere fedeli alle
istanze di uno dei fondamenti metodologici del positivismo, vale a di-
re il realismo scientifico, connesso con 'osservazione puntuale e scru-
polosa di dati verificabili ed universalizzabili.

3. Il serrato confronto con la deriva morale spenceriana

A distanza di pochi anni, il Portanova & nuovamente alle prese con il
darwinismo e i suoi cultori, questa volta nelle sue scioccanti conseguenze
sul piano morale. Il 31 marzo del 1881, in seno ad una pubblica confe-
renza dell’Accademia di Religione Cattolica, il nostro neotomista legge un
discorso di straordinario spessore critico ed apologetico al tempo stesso,
Gli Evoluzionisti e la loro morale.

Loccasione & riferita dallo stesso Autore. Lipotesi evoluzionista, «fatta
balda dei sacrileghi errori mietuti, ha valicato i confini delle scienze speri-
mentali con il malvagio disegno di invadere e secolarizzare (cioe ribellare
a Dio) quanto & vasto 'umano sapere. Un campo pareva le fosse del tut-
to inaccessibile: era quello della morale. E pure tale conquista, per quan-

19 IID., p. 81.

117



to si presentasse ardua, non fu dagli evoluzionisti giudicata impossibile; e
le difficolta non servirono se non a sollecitarne la voglia. Darwin ed altri
con lui tentarono I'impresa. Ma chi sembra averne assunto il compito, &
stato Herbert Spencer in varie opere e segnatamente in quella recente-
mente pubblicata con il titolo, Le basi della moralex*0.

In effetti, lo Spencer, interprete filosofico principale del positivismo
evoluzionistico, concepisce la stessa coscienza psicologica e morale dell’es-
sere umano come uno stadio dell’adattamento crescente degli organismi
all'ambiente, dovuto all’accumularsi delle variazioni funzionali che sem-
pre meglio rispondono alle esigenze ambientali?!. Cosicché, radicalizzan-
do I'ipotesi evoluzionista ed estendendola a tutti gli ambiti della vita uma-
na (linguaggio, societd, cultura, morale, ecc.), Spencer concepisce la stes-
sa etica come un'etica biologica piuttosto che filosofica, che avrebbe per
oggetto la condotta dell’'uomo, cio¢ I'adattamento progressivo dell’'uomo
stesso alle sue contestuali e storiche condizioni di vita. La vita morale del-
'uomo sarebbe dunque una parte, seppure la pii elevata, della storia dei
processi evolutivi, con la conseguenza di vedersi pregiudicata qualunque
differenza ontologica e morale tra uomo e animali non umani.

Il Portanova interpreta esplicitamente queste teorie come un tenta-
tivo di secolarizzazione delle coscienze (utilizzando un termine che nel
secolo XX avra molta fortuna), nonché di legittimazione dell’arbitrio
morale e del permissivismo. Alla luce dei fondamenti dell’antropologia
tomista, il filosofo napoletano presenta una serie di principi elementa-
ri, con cui dimostra come sia invece impossibile trovare traccia di mo-
ralita negli animali??. «Levoluzionismo — ribadisce il Portanova — nel
modo in cui ha rinnegato 'vomo pud rinnegare anche la morale: ma
non potra mai costruirne una, che ne conservi almeno le sembianze»?3.

201p., Gli evoluzionisti e la loro morale, Tipografia dei Fratelli Monaldi, Roma 1881, pp. 4-5.

21 Cfr. M. HARVIS, Levoluzione del pensiero antropologico, il Mulino, Bologna 1971.

22 Cfr. G. PORTANOVA, Gli evoluzionisti e la loro morale, cit., pp- 11-12.

23 IpID., 37. «Egli dimostra non poter I'evoluzionismo comportare alcuna morale. Come
'uomo venuto fuori dalle evoluzioni non & capace di moralita, perché privo di libero arbitrio,
cosl ancora i motivi e le norme che 'operare umano riceve dalle evoluzioni non possono co-
stituirne ne qualificarne la moralitd. Levoluzionismo in quella guisa che ha rinnegato 'uomo,
pud rinnegare altresi la morale: ma costituirne una che ne conservi almeno le sembianze , non
potra mai» (A. FERRANDINA, L4 filosofia tomistica a Napoli. Sue origini e suo svolgimento nel se-
colo XIX. Note criticostoriche, Libreria editrice della “Croce”, Napoli 1905, 42).

118



4. Evoluzione o miracolo? Portanova e la cultura
positivista universitaria

11 30 giugno 1882, in occasione della commemorazione di Darwin
tenuta all’universita di Napoli dal prof. Salvatore Tommasi, Portanova
interviene nuovamente nella polemica contro la teoria evoluzionista,
con una prolusione dal titolo, “Evoluzione o miracolo”24, scritta di get-
to e d’urgenza in una sola notte.

Il Tommasi, gia rettore dell'universita di Napoli tra il 1870 e il
1871, era uno patologo antimetafisico ed evoluzionista; nella sua visio-
ne, la filosofia avrebbe potuto esercitare solo una funzione critica e di-
mostrativa, ma non poteva fare di pitl. Infatti, la ricerca filosofica sa-
rebbe, secondo l'illustre professore, praticamente inutile, in quanto —
prescindendo dall’esperienza — si ridurrebbe a un mero non senso.
Constatava, d’altro canto, che il metodo naturalistico aveva in pochi
anni portato la rivoluzione nelle scienze. Le sue idee, propagandate con
ferma convinzione ed eloquente parola, fecero di lui il centro propul-
sore delle nuove dottrine?.

Il Portanova, seguendo I’Angelico, riesce a dimostrare che la formu-
la, “o I'evoluzione o il miracolo” o & empia, perché rinnega decisamen-
te Dio, oppure & sempre falsa; con tale scritto giunge all’apice la serie
dei suoi studi critici sull’evoluzionismo, che vale la pena rivedere, per
riconoscere i giusti confini dei saperi scientifici e ripristinare i diritti di
un pensiero emancipato da pregiudizi.

Con quella formula, Tommasi intendeva «significare che, fuori la
ipotesi delle evoluzioni, non c’& in natura causa arta a spiegare la di-
stinzione delle specie e gli altri naturali fenomeni: onde, ricusate le evo-

24 Ip., O evoluzione o miracolo, <La Scienza e la Fede», XXVI (20 giugno 1882), serie IV,
fasc. 749, 412-452. Contro il darwinismo, anche Calvanese sostiene che “il trasformismo &
contrario al principio filosofico della causalita, perché afferma l'effetto superiore alla causa’; fa
poi le sue considerazioni sulla lotta per I'esistenza e la selezione naturale, chiarendo bene la sua
posizione, quando afferma che “I'unita nella varieta importa che I'intenzione dell'essere som-
mo si termini alla invariabilita della specie.” (S. CALVANESE, Del sistema nella storia universale
secondo gli insegnamenti di san Tommaso, a proposito di una difficolriz del Darwin contro il prin-
cipio creativo, «La Scienza e la Fede», XXVI (1882), serie IV, fasc. 747, 213).

25 Cfr. P. ORLANDO, I/ tomismo a Napoli nel sec. XIX; cit. p. 273.

119



luzioni, non si puo di quei fatti addurre altra cagione, che la volonti e
P'azione di Dio, il miracolo»?°. Ebbene, Portanova ribalta il senso della
formula, dimostrando che di veri miracoli ha bisogno piuttosto I’evo-
luzione per realizzarsi. Visto che non ci accontentiamo di vuote asser-
zioni o immagini tratte dal pensiero piuttosto che dai fatti, che del re-
sto esige il metodo scientifico, gli evoluzionisti — insiste il Portanova —
ci devono mostrare ragionevolmente il modo in cui avvengono le tra-
sformazioni di una specie in un’altra: se lo fanno, dovranno di necessi-
ta ammettere un qualche pilt 0 meno velato ricorso ad una serie inde-
finita di miracoli, cosa che egli con acutezza provvederi a dimostrare
con efficacia nel corso della conferenza: «I’evoluzione non esclude il mi-
racolo nel senso pit1 largo, ciot la creazione, la conservazione, la prov-
videnza: anzi lo invoca anche nel senso pitt proprio, cio¢ in quanto &
azione straordinaria di Dio nel creato; o pil che il miracolo, involge
I'inverosimile, 'impossibile. Per la qual cosa non & punto vero che la
scienza si divincoli oggi tra 'evoluzione e il miracolo»?’.

Portanova trova, tra i primi in Italia, il coraggio di affrontare i nuo-
Vi saperi positivisti, con un apparato di categorie scientifico-naturalisti-

26 G, PORTANOVA, Evoluzione e miracolo, Tipografia degli Accartoncelli, Napoli 1882, p. 6.

27 Ibid., p. 6. dl Tommasi, nel suo discorso, fatta una succinta esposizione del pensiero
darwiniano ne enumerd all’uditorio i fondamenti e le applicazioni per via di tratti generali, pil
accennando che svolgendo, pili supponendo che dimostrando. Il Portanova, preso di mira e-
pifonema con cui il Tommasi credeva di chiudere la scienza cristiana tra l'uscio e il muro, di-
mostrd quel detto contenere un tesoro di sapienza, ciot la ragione ultima perché oggi la scien-
za debba si adagiare al trovato del Darwin. Nell’asilo del darwinismo, schiuso dalla scienza con-
temporanea, il Portanova invitava il Tommasi ad entrare e ad esaminare insieme la nuova dot-
trina, spassionatamente, promettendo che gli avrebbe fatto vedere man mano i pericoli che la
scienza, liberata dal miracolo, vi trova ascosi. Il filosofo cattolico, con argomenti dimostrativi
e lucidamente esposti, fece toccare con mano che fuori la ipotesi delle evoluzioni non v’ha in
natura causa atta a spiegar la distinzione delle specie e gli altri naturali fenomeni, onde, ricu-
sate le evoluzioni, non si pud. di quei fatti addurre altra cagione che la volonta e I'azione di
Dio, il miracolo. Stabili poi con prove irrefragabili che Ievoluzione non esclude il miracolo nel
senso pilt largo, ciod la creazione, la conservazione, la Provvidenza: anzi lo invoca, anche nel
senso pilt proprio cio¢ in quanto & azione straordinaria di Dio nel Creato e pii1 che il miraco-
lo involge I'inverosimile, I'impossibile. Uno splendido trionfo riportd allora il Portanova con la
sua opera, ¢ la scuola tomistica napoletana sali in maggiore rinomanza presso tutti i dotti ed
anche presso quelli che non condividevano tutte le dottrine della cristiana filosofia» (A. FER-
RANDINA, L filosofia tomistica a Napoli, 43).

120



che ed una mole impressionante di dati sperimentali, destinati a met-
tere in evidenza tutte le affermazioni pregiudiziali (dunque non scien-
tifiche) dell'ipotesi darwinista. Lefficacia dell’esposizione portanovia-
na, la persuasivita delle sue argomentazioni, il rigore metodologico del-
I'assunzione di linee di fatto oggettive avrebbero fatto traballare la cul-
tura dominante dell’ultimo scorcio del secolo XIX e gli inizi del XX,
prevalentemente scientista, massonica ed anticlericale. Leminente por-
porato di Reggio Calabria ben presto ne avrebbe pagato lo scotto, asse-
gnato ad una sorta di martirio penoso, sofferto umilmente in nome
della verita.

Il Portanova non ha mai inteso elaborare un sistema scientifico di af-
fermazioni razionali e verificabili, dirette a dimostrare definitivamente
ed esaustivamente I'essere e il destino dell'uomo: non a caso il suo sag-
gio termina con le espressioni della Sacra Scrittura sull’origine dell’uo-
mo, ad indicare il ricorso a dati rivelati. San Tommaso d’Aquino, oltre
a fornire al nostro neotomista materiale prezioso di riflessione e dottri-
ne rigorose, mette tra le sue mani un indefettibile modello di pensiero,
in grado di conciliare le istanze e i progressi della ricerca scientifica e i
“diritti” della fede, che ¢ gratuita con consapevolezza di dipendere nel-
I'essere e nella salvezza da Dio. Una scienza che perdesse la fede in Dio,
perderebbe la fede nell’'uomo, quindi in se stessa, nel suo valore, nel suo
essere. E una sorta di preludio dello scenario attuale, nel quale la cul-
tura del pensiero debole ha fout court rinunciato ad interpretare il mon-
do, consegnandolo ad una condizione di precarietad. San Tommaso ha
insegnato che la ragione e la fede si distinguono, ma non si separano;
Gennaro Portanova, in piena fedelta al magistero dell’Angelico, appre-
so alla scuola napoletana del Sanseverino e dei suoi collaboratori, pre-
senta con grande attualitd dottrine e metodi per la ricerca filosofica e
teologica, che fanno ancora riflettere sul loro valore, come del resto ha
confermato il pontefice Giovanni Paolo II nell’enciclica Fides et ratio.

121






