LUCIANO CANONICI*

Cio che Francesco dice alla Chiesa

E forse un problema che Francesco stesso non si € mai posto ieri
e non si porrebbe oggi: che cosa poter dire alla Chiesa? '

Francesco & vissuto in un periodo in cui tanti (forse troppi)
s’interessavano della Chiesa, per guardarla, giudicarla, corregger-
la. Francesco ¢& vissuto nella Chiesa. Ne avra certo viste le neces-
sita, le difficolta tra cui essa stava brancolando; ha parlato con
papi, cardinali, vescovi, ecclesiastici, semplici fedeli, eretici. For-
se non ha condiviso le opinioni di nessuno di essi; ma se li ha cri-
ticati, certamente lo ha fatto per spianarne il volto, approfondir-
ne il senso evangelico della vita: il fatto certo ¢ che la sua critica
¢ stata soprattutto costruita con azioni di fedelta al Vangelo, in
semplicita e poverta contro il fasto, in umilta contro la prepoten-
za, in obbedienza e fedelta all’opposto dell’eresia. Fu la sua vita,
piu che le sue parole, a darle speranza e coraggio per un ravvedi-
mento. Le chiacchiere erano fatte da troppi; le azioni erano sem-
pre troppo poche, perché una dottrina e una morale troppo tra-
ballante potessero avere la forza di un ravvedimento, uno sprone
per mutar rotta.

Francesco, uomo cattolico

Quando si trattd di definirlo (ma ormai egli era morto!), fu chia-
mato: uomo cattolico e totalmente apostolico, impegnato a mante-
nere la fede nell’alveo giusto, seguendo la dottrina ufficiale della

* Minore francescano. Direttore della Rivista «Porziuncola» della Basilica di S. Ma-
ria degli Angeli.

65



Chiesa, se non era possibile camminare sulle orme della gerarchia.
Fu un suo discepolo a definirlo cosi, € la stessa gerarchia ne senti il
beneficio ed approvo anche quella definizione!.

Quando invece, per la prima volta, si presento alla gerarchia, per
ottenere I'approvazione alle sue intenzioni di vita evangelica, il pa-
pa e il collegio apostolico se ne scandalizzarono e soltanto un cardi-
nale monaco benedettino (Giovanni Colonna di San Paolo) avverti
che se non si voleva approvare quell’esperienza, dichiarandola im-
possibile, si sarebbe bestemmiato contro Cristo, autore del Vange-
lo, che si era proposto come esempio per la realizzazione di un’au-
tentica vita cristiana, in ogni tempo.

Innocenzo III era troppo impegnato al restauro della casa di Dio,
per non capire che colui che veniva dopo aver avuto dal Crocifisso il
comando di ricostruire la Chiesa sulla linea evangelica, non poteva
essere respinto a priori: valeva bene metterlo almeno alla prova e
assicurarsi se e come faceva sul serio, prima di respingerlo senza
riflessione.

Dante dira:

«Né gli gravo vilta di cuor le ciglia
per esser fi’ di Pietro Bernardone,
né per parer dispetto a maraviglia;
ma regalmente sua dura intenzione.
ad Innocenzo aperse, e da lui ebbe
primo sigillo a sua religione»?.

Cosi, Francesco aveva cominciato e continuo a testimoniare; né si
poté notare un suo vacillamento; quindi ebbe poi, ufficialmente in
scritto, ’approvazione alla sua «norma di vita» e all’Ordine che ave-
va fondato.

E a tutti nota la sua azione continuata di fedele seguace del Van-
gelo e di ammiratore obbediente della Chiesa cattolica, per poterne
discutere o dubitare. Comunque, per chi volesse qualche testimo-
nianza, possiamo mettergliela sotto gli occhi, come la videro e la de-

I Cfr. G. Da Sp1ra, Ufficio liturgico per la festa.
2 Paradiso, XI, 88-93.

66



scrissero i suoi contemporanei e come la videro e 'approvarono pa-
pi, cardinali, vescovi3.

I bisogni della Chiesa, oggi

Il Concilio Vaticano II ha fatto un discorso sulla Chiesa, in cui ¢
stato dato anche un ben preciso programma di vita teologica (teori-
ca) e pastorale (pratica). :

Tra le cose riaffermate dal Concilio, ci sono quelle riguardanti la
sua caratteristica, o il suo mistero: la Chiesa ¢ il Regno di Dio, il Po-
polo di Dio, il Popolo con cui Dio fa e continua I'Alleanza. Questa
Chiesa & povera. Dietro Cristo povero, «la Chiesa & chiamata a pren-

311 discorso che piu potrebbe contrastare con la visione che noi abbiamo dei compor-
tamenti di San Francesco di fronte alla Chiesa & quello fatto da Aldo Bergamaschi, in
«Francesco tra "Chiesa” e "Vangelo” (Profezia contro educazione), L.E.F. 1985. 1l
Bergamaschi, ricalcando tesi gia affacciate da Sabatier fino agli ultimi scrittori che
guardano la Chiesa come imposizione gerarchica, contro la «profezia» di Francesco
e suoi simili di ogni generazione, presenta un San Francesco «profeta» contro la
Chiesa istituzione ed educazione, vedendo sempre l'ombra nera della Chiesa antie-
vangelica e soprattutto il cardinale Ugolino (poi Gregorio IX) che gestisce la vita di
Francesco, ne travisa le intenzioni, manipola e suggestiona i biografi, soprattutto
Tommaso da Celano, ma specialmente San Bonaventura da Bagnoregio, a descrivere
non cid che San Francesco fu in realta, ma il San Francesco della curia pontificia: il
San Francesco profeta che grida nel «deserto», non ascoltato, ma manipolato dalla
Curia romana. Ebbene, noi diciamo, confermiamo e protestiamo, con gli scritti di
San Francesco in mano e non con la testimonianza dei suoi biografi soltanto, che San
Francesco non fu angariato in vita né manipolato come legislatore, né dalla Curia
romana né dai suoi biografi, specialmente da San Bonaventura. Cio che il Bergama-
schi afferma, suffragato da testimonianze di sottigliezze modernistiche e socialistoi-
di di provenienza anticuriale ed anticattolica, per noi & una mistificazione, anche se
a volte il discorso fila diritto, con parvenza (e qualche volta sostanza) di autenticita.
1l confronto con gli scritti (al di fuori della Regola II, che sarebbe la pitt manipolata
dal cardinale Ugolino, e la Leggenda maggiore (?) di San Bonaventura, che sarebbe
tutto un discorso ligio alla Curia) di San Francesco appoggia e giustifica questa no-
stra presentazione dell’autentico San Francesco, a cui addirittura Paul Sabatier si &
avvicinato, almeno nella revisione della sua Vie de st. Frangois (cfr. P. SABATIER, Vi-
ta di San Francesco, ediz. 1931 a c. di Lorenzo Bedeschi, Mondadori, 1973) e R. MAN-
sELLI, Tommaso da Celano e S. Bonaventura in B.S.P.U., 1984, pp. 5-24).

67



dere la stessa via per comunicare agli uomini i frutti della
salvezza»*, quindi ¢ chiamata a dare esempio di conforto e di con-
formita a Cristo, in questa sua caratteristica. E chlamata aserviree
non a condannare®.

Ma forse, se seguitassimo a citare tutti i suggerimenti del Conci-
lio sulla Chiesa, faremmo un discorso troppo dotto, anche se si trat-
ta di una tematica avvertita e testimoniata (con la vita pit che con
gli scritti) da frate Francesco, povero e indotto, che non volle fare
un discorso, ma darq piuttosto una testimonianza: davanti al papa e
alla sua corte, davanti ai vescovi, al clero, ai singoli fedeli. E quindi
sara bene documentare questa testimonianza, anche se qualche vol-
ta dovremo ripiegare dalle sue azioni alle sue parole.

Sarebbe troppo semplicistico insistere sulla evangelicita di San
Francesco, per affermare che il Vangelo, come ai suoi tempi, ¢ di at-
tualita anche oggi; e quindi il richiamo o messaggio alla Chiesa di
oggi di confrontarsi con il Vangelo anziché con il Codice di Diritto
Canonico o con I'elenco dei dogmi o dei richiami gerarchici & un
messaggio che Francesco ha mandato e continua a mandare a qua-
lunque livello di uditori. E sarebbe semplicistico e troppo generico
anche il guardare ai voti monastici come urgenza da rimediare non
soltanto per tutti i religiosi, ma (almeno come virtu1 o tendenza di vi-
ta) anche per gli uomini qualunque. E un discorso troppo ripetitivo
e quindi generico ed abusato. -

Scendiamo piui alla pratica, allontanandoci il pit1 possibile dalla
teoria. Frate Francesco fu autorizzato dal papa Innocenzo III a pre-
dicare la penitenza e non a spiegare i dogmi del cristianesimo. E la
penitenza non & una teoria, & una pratica di vita.

Obbedienza a Cristo e conformita al Vangelo

La prima cosa che possiamo apprendere da San Francesco ¢ la
sua obbedienza immediata alla parola del Vangelo. Ce lo dice (e lo

4 Lumen Gentium 306; Ad Gentes 1093, cfr. 2 Cor. 8,9.
5> Gaudium et Spes 1393. 1 numeri citati sono quelli dei «Documenti. Il Concilio Vati-
cano II», ed. Dehoniane, Bologna, 1966.

68



ripete con la sua vita alla Chiesa di oggi e di ogni secolo), raccontan-
do, nel suo Testamento, la propria esperienza.

Mentre, proprio nel Testamento, non ricorda affatto il comando.
del Crocifisso di San Damiano, che pur gli ha parlato, secondo tutti
i biografi, afferma di aver appreso direttamente dal Vangelo (rivela-
zione di Dio scritta e confermata dalla Chiesa) questa norma di vita:
«Nessuno mi diceva che cosa dovessi fare; ma il Signore mi riveld
che vivessimo a norma del santo Evangelo. Io lo scrissi e il papa me
lo confermo».

Siamo veramente all’inizio di questa esperienza. Rifacciamoci al
febbraio 1208, quando Francesco ha terminato il restauro della
Porziuncola. Sentendo, durante la celebrazione della messa, la let-
tura del Vangelo, ascolto:

«Non tenete oro, argento o altra moneta nelle vostre borse, non sacco
da viaggio né due vesti, né scarpe né bastone; poiché degno della sua
mercede & l'operaio. Andate e predicate che il Regno dei cieli ¢
VICINO».

Francesco sente interiormente che questo & il messaggio persona-
le rivolto a lui. «Questo & cio che voglio, questo desidero fare per
tutta la mia vita».

Quella di Francesco ¢, dunque, una vocazione evangelica.

Terminata la messa si accosta al sacerdote e chiede spiegazioni.
E convinto che solo da un’interpretazione sacerdotale (o ministeria-
le, da un ministro sacro, autorizzato dalla Chiesa ad interpretare la
parola di Dio) puo capire il senso autentico del Vangelo. E questo
era valido nel suo tempo, in cui tanti credevano di poter fare a
meno della mediazione della Chiesa e pretendevano di arrogarsi
il diritto di interpretare il Vangelo per conto proprio e si ribella-
vano alla Chiesa perché, con una testimonianza di vita abitual-
mente e generalmente data da alcuni del clero, alto e basso, era
diventata indegna di trasmettere un messaggio che, magari, essa
stessa non viveva pil. San Francesco non si ribella, ma accetta la
spiegazione di un povero prete. Ed ¢ un messaggio valido anche
per oggi, quando le nuove eresie e i nuovi fanatismi pretendono
di poter fare a meno del magistero ed anche del ministero eccle-
siastico e della sua mediazione. Egli sente che dalla bocca del sa-
cerdote (e molto di piu da quella dei vescovi e del papa) puo veni-
re 'unica interpretazione legittima della parola e della volonta
salvifica di Dio. .

Leggendo e meditando il Vangelo come la tradizione cattolica lo
ha trasmesso, puo arrivare a capire come conformarvisi.

69



Tutta la sua vita sara il tentativo di conformarsi a Cristo,
nell’umilta, nella semplicita, nella poverta. E questo nella dipen-
denza dal sacerdote, in cui confida totalmente:

«Tutti i nostri peccati dobbiamo confessarli al sacerdote e da lui ri-
cevere il corpo e il sangue del Signore nostro Gesit Cristo» (I lettera).
«Il Signore mi dette e mi da tanta fede nei sacerdoti, che vivono se-
condo le disposizioni della Chiesa romana, per il loro carattere, che
se mi perseguitassero, voglio ricorrere ad essi. E se avessi tanta sa-
pienza quanta ne ebbe Salomone e trovassi sacerdoti poverelli di
questo mondo... non voglio predicare contro la loro volonta. E questi
e tutti gli altri voglio temere, amare e rispettare come miei padroni;
né voglio guardare in essi il peccato, perché in loro io vedo il Figlio
di Dio... Dobbiamo onorare e venerare i teologi e coloro che ci an-
nunciano la santissima parola di Dio, come coloro che ci sommini-
strano spirito e vita» (Testamento).

Quindi, fedelta a Dio, testimonianza nella fedelta alla chiesa ro-
mana, al sacerdozio, e al ministero di misericordia e di perdono
(confessione) e al ministero del corpo e sangue di Cristo
(Eucaristia), come al ministero della Parola: cose tutte che il sacer-
dote insegna ed amministra legittimamente.

Sempre nel Testamento (una delle opere che ha maggiori testimo-
nianze e documentazione di autenticita, direi di autografia, di San
Francesco), possiamo cogliere in pieno il suo messaggio ai suoi figli
e alla Chiesa: fare penitenza, soprattutto nel disprezzo di se stesso,
nella carita verso i pitt reietti fratelli (ieri, i lebbrosi; oggi, i
drogati); fede nell’Eucaristia e nel sacerdozio; attenzione alla Paro-
la di Dio, scritta e annunciata, per meditarla, per ricavarne valide
norme di vita; donarsi con generosita a servizio dei poveri e a questi
dare quanto si ha personalmente, vivendo poi in poverta, cioe nel
distacco dai beni del mondo; nella preghiera, nel lavoro («io lavora-
vo con le mie mani e voglio lavorare»); predicazione e testimonianza
di pace e volonta di pacificazione («dicano a tutti: Il Signore ti dia
pace»!); obbedienza ai superiori, rispetto e onore ai sacerdoti ¢ ai
chierici.

«E chiunque osservera queste cose, in cielo sia ricolmato della be-
nedizione dell’altissimo Padre e in terra sia pieno della benedizio-
ne del diletto Figlio suo con lo Spirito Santo paraclito» (Testa-
mento).

Mi pare di riscontrare in questo il fulcro del messaggio dato, con
la vita e con le parole, dal Santo di Assisi. Egli fu, come afferma il

70



suo primo biografo Tommaso da Celano, «non sordo uditore del
Vangelo; ma quanto aveva ascoltato, alla lettera s’impegno ad ese-
guire». Fin dal primo momento dell’ascolto e della messa in pratica
del Vangelo, la gioia gli trabocca dall’anima; e Francesco la va ad
annunciare e a gridare a quanti incontra; ed anche «chi odiava la
pace, verso di essa ora anela con nostalgia» (Celano).

La rivelazione evangelica della lettura fatta alla Porziuncola e la
risposta data da Francesco diventano un dato fondamentale non so-
lo per un rilancio dell’apostolato cattolico, ma anche per la storia e
la spiritualita francescana. Il livello evangelico che da circa due se-
coli stava di nuovo fermentando le famiglie, con I’esempio delle ri-
forme monastiche e i gruppi di laici pitt 0 meno ortodossi, per un ri-
torno autentico al Cristianesimo delle origini, hanno in San France-
sco una risposta. In lui, il Vangelo ritorna norma di vita, non pro-
clamato a suon di tromba o in belle forme letterarie; ma riportato
tra le masse con la semplicita e 'umilta del fraticello «dispetto a
maraviglia» (come dira Dante), che i secoli successivi proclameran-
no «altro Cristo».

«Nown pare ci sia stata altra persona, in cui l'immagine di Cristo Si-
gnore e il modo di vivere evangelico rifulsero in grado tanto confor-
me e manifesto, come in Francesco. A ragione, dunque, quegli che si
proclamo 'araldo del gran Re, fu giustamente chiamato un altro Cri-
sto, poiché si presento alla societa dei suoi contemporanei e ai seco-
li futuri come Cristo redivivo; e di conseguenza come tale egli vive
oggi agli occhi degli uomini e come tale sara vivo ai posteri tutti»
(Pio XI, Rite expiatis).

Norme di vita per la Chiesa
e per ogni fedele

Siccome le parole che San Francesco dette ai suoi frati e a tutti i
fedeli sono sempre attinte direttamente dal Vangelo, possiamo ve-
dere come siano attuali ancora oggi e valgano per chiunque voglia
attenersi ad una norma di vita che non sia diretta a gruppi partico-
lari ma a quanti desiderano, in ogni tempo, sentirsi cristiani.

Dopo aver dato un rapido sguardo al suo Testamento, esaminia-
mo la sua norma di vita, dataci attraverso due redazioni, secondo le
due regole che egli scrisse. Citiamo ora i suggerimenti della Regola
I (1221).

Il suo programma di vita puo essere adottato anche oggi, anche

71



per noi, in una Chiesa dotta, in una civilta progredita. Lasciato da
parte I'obbligo monastico dei tre voti (obbedienza, poverta, carita,
che restano almeno indicativi come linee di vita virtuosa per tutti,
anche per chi non ¢ legato da vincoli di vita monastica), Francesco
insiste sull’'impegno di «non uscire fuori dall’obbedienza» (nel si-
gnificato specifico di vita religiosa e in quello piu generico ed am-
pio di restare in una vita cristiana, di obbedienza al Vangelo, al pa-
pa, all’autorita costituita, religiosa e civile). Francesco annota che
per una vita evangelica il digiuno e la preghiera sono congiunte; e le
relazioni tra superiori e sudditi, nella vita religiosa come in quella
civile, debbono essere improntate ad uno spirito di collaborazione e
comprensione fraterna: «Tutti generalmente si chiamino (e vivano
come) fratelli (I Reg., VI), servendosi e obbedendosi in spirito di ca-
rita (V): «<E I'uno manifesti all’altro con fiducia il proprio bisogno,
affinché si trovi e gli si dia il necessario (quanto é moderno ed attua-
lel); e ognuno ami e nutra il proprio fratello, come la madre ama e
nutre il proprio figlio, con le cose di cui Dio & stato generoso con lo-
ro» (IX). Mantenersi con il sudore della propria fronte e presentarsi
sempre «gioiosi nel Signore» (VII); I’Apostolo San Paolo ricorda:
«Avendo gli alimenti e quanto & necessario per coprirci, restiamo
contenti di questo» (Rom. 14,3). Quanto anche oggi si potrebbe vive-
re piu tranquilli, se non si attendesse soltanto al problema econo-
mico e se I'accaparramento del benessere e il desiderio dello svilup-
po economico e della sopraffazione non avesse il sopravvento su
tutti gli altri stimoli di vita! (IX).

Altra nota di carita fraterna & I'insistente obbligo della cura degli
infermi (malati, vecchi, bambini, drogati: in questo periodo di edo-
nismo che emargina i pit bisognosi di assistenza e di affetto!). Ma
oltre all’obbligo dell’assistenza, c’¢ il richiamo alla pazienza, alla
sopportazione, all’accettazione della volonta di Dio (X). Agli altri
precetti di carita sempre molto vivi e molto opportuni, si aggiungo-
no quelli che oggi, soprattutto dopo i discorsi di papa Giovanni Pao-
lo II e il rilancio dell’ecumenismo e della comprensione fra tutti i
continenti e tutte le culture, tornano di viva attualita: 'amore per i
nemici, lo zelo per la salvezza di tutti (soprattutto i capitoli XIV,
XVI, XVII, XXII). Nel cap. XI ha detto: i fratelli non si maledicano
né si calunnino, ma si amino a vicenda; nel cap. XVI insegna come
incontrarsi, in spirito autenticamente missionario, con i saraceni o
seguaci di altre religioni: un modo ¢ di non far questioni o discus-
sioni, ma di restare soggetti ad ogni umana creatura, per amor di
Dio, e testimoniare di essere cristiani; I’altro modo & quello dell’an-

72



nuncio del Vangelo, dopo averlo testimoniato. E questo il concetto
giusto di «missionarieta» che ha avuto San Francesco ed & vero per
tutta la Chiesa, oggi come ieri: apostolato della testimonianza e del-
la parola, in mezzo a non-cristiani o non-cattolici. L’apostolato ob-
bligatorio di ogni cristiano tra uomini della stessa fede (cristiano-
cattolica) & una testimonianza che, in senso largo, pud anche essere
considerata «missionaria», ma non & questo il senso originale e tra-
dizionale che la Chiesa ha sempre avuto; ed oggi si confonde troppo
spesso questo concetto ovvio, per cattiva interpretazione del Van-
gelo e della tradizione cattolica.

In tutti gli ammonimenti di San Francesco c’¢ un continuo richia-
mo all’'umilta e alla fedelta alla Chiesa cattolica. C'interessa qui di
precisare che il passaggio dalla Regola I (1221) alla seconda o bolla-
ta (1223) non & un tradimento delle intenzioni del Fondatore, come
qua e la si cerca d’insinuare; non € nemmeno una involuzione, ma e
piuttosto una evoluzione ed una precisazione, che tiene conto
dell’esperienza e del diritto comune.

Il vero messaggio alla Chiesa

Intanto, dobbiamo precisare che il messaggio di San Francesco
non &, intenzionalmente, fatto alla Chiesa gerarchica, ma alla Chie-
sa intera come comunita: alla ekklesia, nel senso letterale.

A questo «popolo di Dio» Francesco si rivolge come richiamo e
come sprone, con fiducia di essere ascoltato, soprattutto, diciamo
noi, perché ha dato, con la sua vita, I'esempio di una soluzione paci-
fica e positiva di quanto ci angustia tutti e di quanto tutti sentiamo
bisogno di una guida.

Non siamo noi ad averlo scoperto e a dare questa indicazione;
ma i papi, da Gregorio IX a Giovanni Paolo II, continuano ad ad-
ditare San Francesco come lampada sul moggio e ad invitare i fe-
deli di tutti tempi a lasciarsi illuminare e riscaldare da questo so-
le. Giovanni Paolo II, per tutto 'anno 1986, ha continuato ad invi-
tare gli uomini di ogni continente e di ogni fede a ricercare ad
Assisi, presso la tomba del Santo serafico o presso la Porziunco-
la, culla del movimento francescano e luogo del «Perdono d’Assi-
si» e della misericordia di Dio, i motivi ispiratori e la forza di te-
stimonianza per una vita ecclesiale ed evangelica di pace interio-
.re e mondiale.

73



Facendo a ritroso la strada del riconoscimento della validita d’in-
tercessione e di mediazione di San Francesco per la protezione e la
direzione della vita, oltre a quanto ha detto recentemente Giovanni
Paolo IT o quanto hanno detto i suoi predecessori Paolo VI e Giovan-
ni XXIII, possiamo ricordare che il 18 giugno 1939, in un momento
in cui la seconda guerra mondiale stava turbando 'umanita intera,
il papa Pio XII costitui San Francesco d’Assisi (insieme con Santa
Caterina da Siena) patrono primario d'Italia, invitando le menti ed i
cuori a rivolgersi a lui, perché il Signore concedesse alla Chiesa e al
mondo intero la pace. Il proposito di Pio XII derivava, come eco, da
quanto, gia Leone XIII nell’Auspicato concessum del 17 settembre
1882, aveva detto e profetato. Il papa sperava ed auspicava che
I'esempio e la parola di San Francesco avrebbero potuto servire a
vincere le tendenze negative tra cui si stava e si sta ancora oggi di-
battendo il mondo: il materialismo, I’edonismo, la terra diventata
unica patria da desiderare, unico bene per il quale si lotta, unica
meta da conquistare.

L’amore per la Chiesa si confonde in San Francesco con quello
per Cristo stesso. E questo il senso del messaggio alla Chiesa: torna-
re a Cristo. Giovanni Paolo II diceva il 2 ottobre 1981:

«Il figlio di Pietro di Bernardone fu uomo di Chiesa, si dedico alla
Chiesa, che mai si disgiunse da Cristo Signore, impegno, anche nel
dolore, ogni piti intimo palpito dell’anima, confermato in cio dall’in-
vito del Cristo di San Damiano: ""Va e ripara la mia casa”. Tale amo-
re caratterizzo la sua vocazione di riformatore e prima ancora quella
di convertito, di uomo nuovos.

«Pace, fratellanza universale, disarnso, nuovo ordine economico
internazionale, equa distribuzione dei beni della terra sono proble-
mi che tormentano oggi pii d1 ieri la vita dei popoli. Confrontare
queste esigenze con il messaggio di Francesco vuol dire operare un
cambiamento di rotta, una conversione che é gia preludio di succes-
so... I grandi problemi mondiali dibattuti a livello di riunioni al ver-
tice non troveranno pienezza di soluzione se si antepone l'egoismo
alla giustizia, la guerra alla pace, il proprio tornaconto alla carita...
Francesco pone subito se stesso e il suo movimento al servizio della
Chiesa. Cristo e Chiesa, Chiesa e Cristo sono l'unica «passio» spiri-
‘tuale. Per la crescita della Chiesa, Francesco annuncia la Parola, pre-
ga e lavora per la riconciliazione ecclesiale e sociale. I vari passi di
Giovanni Paolo I1 al riguardo puntualizzano la scelta «radicale e ri-
voluzionaria» di San Francesco e il significato profondo che la sua
traccia di vita ecclesiale ha ancora oggi per la Chiesa che é in Italia e
nel mondo. Missionarietd, apostolicita, integrazione, povertd, solida-
rietd, responsabilita ecclesiale a tutti i livelli non sono forse,
sull’esempio di San Francesco, le vie del Vangelo e della Chiesa degli

74



anni ottanta, gia delineati dal Concilio Ecumenico Vaticano 11 e
sempre in via di maturazione, di ricerca e di attuazione»®.

E terminiamo con la preghiera che Giovanni Paolo II rivolgeva a
San Francesco, nel suo primo pellegrinaggio ad Assisi, il 5 novem-

bre 1978:

«Aiutaci, San Francesco d'Assisi, ad avvicinare alla Chiesa e al mon-
do d’oggi il Cristo. .

Tu che hai portato nel tuo cuore le vicissitudini dei tuoi contempo-
ranei, aiutaci, col cuore vicino al cuore del Redentore, ad abbraccia-
re le vicende degli uomini della nostra epoca... Aiutaci a risolvere
tutto in chiave evangelica, affinché Cristo stesso possa essere ''Via,
Verita, Vita” per l'uomo del nostro tempo».

6 P, FLAvIO CARRARO, prefazione a: Giovanni Paolo II, Con Francesco nella Chiesa,

1983, pp. 13-15).

75






