NUNZIO CONTE
Tonalita mariana della liturgia*

Lo studio di P. Sergio Gaspari Maria nella liturgia ha un taglio
prettamente  teologico ed & finalizzato espressamente e
prioritariamente a promuovere e rinnovare il culto mariano (cf
sottotitolo: «Linee di teologia liturgica per un culto mariano
rinnovato», e anche p. 127). I due assunti sono tra loro strettamente
collegati e consequenziali; poiché solo da una riflessione approfondita
sul ruolo di Maria nel mistero di Cristo e della Chiesa pud scaturire
una corretta impostazione spirituale e pastorale in cui la Madre di
Dio trova spazio adeguato nella vita e nel culto della Chiesa. La
riforma dei riti e della prassi celebrativa sara fruttuosa solo e in
proporzione del rinnovamento spirituale. Sin quando non saremo
illuminati e aiutati a interiorizzare le ragioni del cambiamento non
avremo rinnovato nulla. La difficolta ad assimilare la novita telogico-
celebrativa della riforma liturgica, ci ha ormai abbondantemente
convinti della necessitd inderogabile di orientare ogni nostro sforzo
soprattutto nel campo della formazione. La C.E.L. lo affermd con
chiarezza nella nota pastorale I/ rinnovamento liturgico in Italia (1983)
in cui scrive: «Se la riforma liturgica non ha prodotto tutti quei frutti
che era lecito attendersi, cid & dovuto sia alla esiguita del tempo
trascorso; sia alla mancata comprensione dello spirito e dei fini della
riforma liturgica da parte dei fedeli e di molti operatori pastorali» (n.
5).

Uno dei tanti meriti dello studio di Gaspari & l'avere individuato
e affrontato il problema della devozione mariana alla sua radice.
L'Autore, mettendo a frutto con successo la doppia competenza di
liturgista e di mariologo, puntualizza con profondita e originalita i
principi teologico-liturgici della devozione mariana facendo risaltare
il ruolo insostituibile che la Madre di Dio ricopre nella liturgia, in

* Per iniziativa dell’Ufficio Liturgico Diocesano & stato presentato agli operatori pastorali il
volume del P. GASPARI SERGIO dal titolo: Maria nella liturgia. Linee di teologia liturgica per un

culto mariano rinnovato. Dehoniane, Roma 1993.
Vengono qui pubblicati alcuni testi dei relatori, utili a quanti intendono servirsi dello
studio, nella catechesi e nel culto, nel mistero di Maria nella storia salvifica dell'umanita.

77



uno stile semplice e scorrevole che facilita la lettura e suscita il
desiderio di completarla e magari di ritornarci, per assimilarne
meglio i ricchi contenuti e le stimolanti proposte liturgico-pastorali,
abbondantemente e sapientemente disseminate lungo l'intera
trattazione.

Liturgia, storia della salvezza in atto

Rimanendo nell'ambito teologico, nell'intento di suscitare il
desiderio di una lettura integrale del testo e comunque rimandando
ad esso, richiamiamo in sintesi i principi essenziali della teologia
liturgica, da cui solo possono scaturire quelle indicazioni che ci
consentono di porre nel giusto rilievo il ruolo di Maria nell'economia
storico-salvifica e di individuare lo spazio che bisogna riservare alla
Madre di Dio nella celebrazione rituale del mistero di Cristo.

Trattando della natura della liturgia, la Costituzione sulla sacra
liturgia del Concilio Vaticano II si introduce con una puntuale sintesi
sulla Rivelazione quale storia della salvezza, in cui emerge l'opera
unitaria e trinitaria di Dio, il Padre a cui spetta ogni iniziativa, che
invia il Figlio suo unigenito, fattosi uomo, il quale con la sua Pasqua
di morte e di risurrezione porta a pieno compimento il progetto
salvifico del Padre inviando nel mondo lo Spirito Santo, nel quale
I'uomo & santificato e Dio & glorificato.

L'opera della redenzione di Cristo continua nel mondo mediante
la missione della Chiesa, che sorretta dalla presenza di Cristo nello
Spirito opera efficacemente la salvezza (cf SC 5-7).

Quello che Dio ha attuato in Cristo Gesu nello Spirito si compie
di continuo nella Chiesa, attraverso il suo agire sacramentale. «La
liturgia, giustamente afferma la Sacrosanctum Concilium, & ritenuta
come l'esercizio del sacerdozio di Gesu Cristo; esercizio nel quale per
mezzo di segni sensibili, viene significata e, in modo ad essi proprio,
realizzata la santificazione dell'uomo, e viene esercitato dal Corpo
mistico di Gesu Cristo cio¢ dal corpo e dalle sue membra, il culto
pubblico integrale» (SC. 7). Percid conclude il testo conciliare, ogni
celebrazione liturgica, in quanto opera di Cristo sacerdote e del suo
corpo, che ¢ la Chiesa, ¢ azione sacra per eccellenza, e nessun'altra
azione della Chiesa, allo stesso titolo e allo stesso grado, ne uguaglia
l'efficacia» (ivi).

La liturgia pertanto ¢ la storia della salvezza posta in atto oggi qui

78



per noi. Quello che Dio ha realizzato un giorno, oggi si compie per
noi mentre celebriamo, perché celebriamo, mediante i segni della
celebrazione. La liturgia & momento sintesi, attuativo della storia
della salvezza. Ecco perché & l'azione sacra per eccellenza; la prima,
fondamentale e insostituibile azione cultuale della Chiesa.

In questo modo viene posta nel giusto rilievo l'iniziativa di Dio,
che nel suo amore libero e gratuito opera la nostra santificazione e ci
abilita anche alla risposta cultuale che nella liberta dobbiamo dare a
lui. La Liturgia pertanto, seguendo Il'andamento cristologico-
trinitario della Rivelazione, si struttura nel suo duplice essenziale
movimento discendente e ascendente. Tutto viene a noi dal Padre
mediante il Figlio nello Spirito e tutto fa ritorno al Padre sempre
mediante Cristo nello Spirito.

La liturgia & 1'opera sacerdotale di Cristo, che offre al Padre nello
Spirito il sacrificio accetto della sua esistenza, fino all'offerta totale,
cruenta di sé sulla croce, quale accettazione e compimento della
volonta salvifica del Padre. Cristo continua ad offrire se stesso al
Padre in forma incruenta nell'offerta della Chiesa. La liturgia & il
culto pubblico integrale esercitato di continuo dal Corpo mistico di
Cristo: capo e membra. Nella liturgia si ha simultaneamente e
inseparabilmente la presenza di Cristo e la compresenza della Chiesa.
Essa & azione di Cristo e della Chiesa (Principi e Norme per il Messale
Romano, 7).

Da cid scaturiscono delle conseguenze.

1. La liturgia ha un andamento cristologice-trinitario e insieme
ecclesiologico-pneumautologico. Nella liturgia, la Chiesa radunata in
assemblea celebra nello Spirito sempre e solo Cristo Gesu nel suo
mistero, 'unico nel quale possiamo essere salvati, l'unico nel quale
possiamo innalzare al Padre il culto della lode e della gloria.

2. La liturgia & l'azione sacra per eccellenza; tutte le altre forme
di culto, come i pii-sacri esercizi, «devono essere ordinati in modo da
essere in armonia con la sacra liturgia, da essa traggano in qualche
modo ispirazione, e ad essa, data la sua natura di gran lunga
superiore, conducano il popolo cristiano» (SC 13).

In questo quadro, qui appena abbozzato nelle sue linee portanti,
deve essere riconsiderata la devozione mariana: che & e deve essere
direttamente liturgica o pilt semplicemente orientata e ispirata alla
Liturgia.

79



Maria unita al mistero di Cristo

Il lavoro delicato e impegnativo che si richiede oggi, per un
adeguato rinnovamento del culto mariano, ¢ il ricupero del ruolo che
la Vergine Maria ricopre nel mistero di Cristo e nel mistero della
Chiesa. Poiché Maria e strettamente congiunta con il mistero di
Cristo e della Chiesa, la liturgia perché cristologica & anche mariana,
come d'altra parte perché ecclesiologica & anche mariana. Non si
tratta quindi di aggiungere un terzo elemento ai due che
compongono per definizione la liturgia, ma di esplicitare all'interno
del mistero di Cristo e della Chiesa la presenza e il ruolo di Maria. Si
tratta di approfondire, come si esprime l'autore, «la 'tonalita' mariana
della liturgia» (cap. III). Dal punto di vista pastorale-celebrativo cid
significa che la devozione mariana deve essere ripensata non in
termini di «quantita matematica», aumentando il numero delle feste,
quanto attraverso una «maggiore presenza» a livello qualitativo di
percezione e comprensione del mistero di Maria nell'economia
sacramentale della Chiesa; «noi non dobbiamo fare altro che
evidenziare la figura di Maria all'interno della Liturgia ufficiale delle
Ore (delle altre azioni liturgiche) per farne emergere la presenza
materna orante» (p. 254; e anche p. 113).

L'autore approfondisce il significato dell'orientamento mariano
del culto liturgico e dell'orientamento liturgico della devozione
mariana, ispirandosi alla Costituzione conciliare sulla sacra Liturgia,
alla ricca e, per diversi aspetti, esemplare tradizione liturgica
dell'Oriente, e soprattutto alla lettera enciclica di Paolo VI la
Marialis cultus, accolta dall'autore come «il documento pili organico e
pitt completo sulla presenza della Vergine nel culto e nella pieta
popolare in genere» (p. 57), e a cui sono dedicati due dei sei capitoli
in cui € suddivisa l'opera IV e V). ‘

Maria Santissima & strettamente congiunta con il mistero di
Cristo. Questa ¢ la ragione per cui, come afferma 'autore fin dalle
prime battute, la Madre di Dio «non & tanto oggetto di venerazione
facoltativa e soggettiva: entra nel discorso dell'incarnazione e di
stretta necessitd si deve far memoria di lei in ciascuna celebrazione
ecclesiale, in ogni preghiera cristiana. Ella, che ha tessuto la veste
umana del Verbo di Dio & come la preziosa filigrana che illustra e
mostra, momento per momento, il tessuto salvifico, Cristo Signore.
La Madre divina, e solo lei, rivela il colore, la composizione, la

80



direzione e l'intrecciarsi dei fili della veste battesimale che il Signore
ci ha donato nei sacramenti dell'iniziazione cristiana. Ella rende
possibile, visibile e comprensibile la persona divino-umana del
Signore» (p. 43). La Chiesa fa memoria della Vergine Maria perché
nel suo grembo verginale il Figlio di Dio si & fatto carne e inoltre per
meglio celebrare il mistero di Cristo Signore. «Pertanto
simultaneamente, la celebrazione di Cristo Signore include e
promuove la venerazione continua della Madre divina» (pp. 90-91).
Questo pensiero espresso gia dal Concilio nella Costituzione
dogmatica sulla Chiesa (Lumen Gentium n.. 65), & richiamato da
Gaspari a p. 91 della sua opera: «pensando a Maria (la Chiesa) con
pieta filiale e contemplandola alla luce del Verbo fatto uomo, con
venerazione penetra pil profondamente nell'altissimo mistero
dell'incarnazione e si va ognora pitt conformando con il suo Sposo».
In questo senso si spiegano e vanno compresi la ridefinizione in senso
pit direttamente cristologico di alcune feste mariane, quali la
"purificazione della Beata Vergine Maria" che diventa "presentazione
di Gesu al Tempio" e l'Annunciazione di Maria" trasformata in
"Annunciazione del Signore" (p. 70).

Nella celebrazione dell'unico mistero di Cristo, nella varieta dei
suoi aspetti (dall'incarnzione all'ascensione e intronizzazione e
all'invio dello Spirito), la Chiesa, lungo il corso dell'anno «venera con
particolare amore Maria SS.ma Madre di Dio, congiunta
indissolubilmente con l'opera della salvezza del Figlio suo; in Maria
ammira ed esalta il frutto pit eccelso della redenzione, ed in lei
contempla con gioia, come in una immagine purissima, cid che essa,
tutta, desidera e spera di essere» (SC 103).

La Chiesa celebra nel segno il mistero salvifico di Cristo Signore
nello Spirito, mentre lo contempla realizzato in pienezza in Maria. La
Vergine Maria si presenta cosi anche quale figura della Chiesa (LG
63, p. 27). «La Chiesa fa memoria di Maria per pervenire pilt
agevolmente al cuore del mistero; nel contempo cerca di fare suoi gli
atteggiamenti liturgici della Madre di Gesu per celebrare il piu
degnamente possibile» (p. 99).

«Tonalita mariana della liturgia»

Alla luce di queste considerazioni, che nel volume di Gaspari
sono ricorrenti e abbondantemente documentate, appare evidente la

81



sttrada da battere nell'ambito piu direttamente pratico della
devozione mariana. Bisogna anzittutto superare decisamente ogni
forma di contrapposizione, una specie di parallelismo che in qualche
modo si era creato tra la celebrazione del mistero di Cristo nell'anno
liturgico e il ricordo di Maria attraverso un numero sempre crescente
di feste e memorie mariane; tra "mesi di Maria" (maggio, ottobre,
settembre) e "mesi di Cristo"; tra "giorno del Signore" (domenica) e
"giorno di Maria" (sabato). Ricordandosi, d'altra parte, che la liturgia
non esaurisce le potenzialita del culto cristiano, bisogna evitare anche
sia la semplice soppressione come la indebita fusione, che finisce per
risolversi in una "con-fusione". «L'alta dignita riconosciua alla
liturgia non significa alcuna pretesa di esclusivita nell'ambito della
vita ecclesiale. Senza dubbio l'azione liturgica & fonte, centro e
culmine di ciascun atto cultuale. Perd non tutto nella vita dei fedeli &
liturgia e solo liturgia» (p. 127).

Positivamente, bisogna operare nel senso di una giusta
integrazione: orientando le pie pratiche della devozione mariana alla
liturgia, o - come si esprime P. Sergio - facendo "rientrare" il culto
mariano nella liturgia (p. 47), in modo che risulti chiaro che tutto
scaturisce dalla liturgia, come preparazione o risonanza di essa.
D'altronde, «se Maria & contemplata all'interno del mistero di Cristo
e della chiesa, va inserita nella celebrazione ecclesiale. Quindi non
esiste, né potrebbe esistere il ciclo mariano autonomo o ciclo speciale,
rispetto a quello cristologico. Al contrario tra Maria e la liturgia si
instaura un rapporto essenziale, inscindibile» (p. 47).

L'orientamento liturgico della devozione mariana e dei pii
esercizi, in cui tale devozione si esprime, vanno intesi in senso globale
sia come fatto celebrativo (nella sua struttura tipica, si ispira allo stile
rituale e contenutistico della liturgia) sia come orientamento
all'azione liturgica. Sullo stile della liturgia, i pii esercizi devono
porre in risalto la dimensione cristologica ed ecclesiale, pur con le
necessarie distinzioni: il mistero di Cristo & celebrato nella liturgia
(memoriale) e contemplato, meditato nei pii esercizi (rosario,
Angelus, Regina coeli, ecc.). L'esperienza del mistero celebrato
continua a risuonare nella mente e nel cuore dei fedeli attraverso la
recita del rosario.., che, d'altra parte prepara e predispone a una nuova
esperienza liturgica in un continuo celebrativo, in crescendo.

Mentre ci adoperiamo a purificare e ad orientare i pii esercizi
verso la liturgia, dobbiamo nel contempo intervenire nell'ambito pilt

82



direttamente liturgico perché siano accolte ed esplicitate sempre
meglio al suo interno le legittime istanze che provengono dalla pieta
popolare: quali il diritto-dovere della partecipazione, della aderenza
dei testi e dei gesti alla sensibilita spirituale dei fedeli, e, per quanto
si riferisce al nostro assunto, l'accentuazione mariana della
dimensione cristologica ed ecclesiale della liturgia, in modo che
«risalti la speciale presenza della Madre di Dio nel mistero di Cristo e
della Chiesa» (Giovanni Paolo II; p. 113), perché il culto mariano sia
come dev'essere «non solo 'specialmente liturgico' ma semplicemente
'liturgico'» (p. 114).

E a questo livello che si pud risolvere positivamente l'auspicato e
desiderato rinnovamento della devozione mariana, non solo a livello
esterno «quantitativo» (aumento di feste e di pratiche pie) ma a
livello pit profondo, «qualitativo» che riscopra la presenza e 1'azione
di Maria nell'ambito del mistero di Cristo e della Chiesa. La
devozione mariana non pud e non deve voler dire moltiplicare
iniziative e momenti celebrativi, in cui Maria & la protagonista, a
volte unica protagonista quasi antagonista a Cristo e al suo mistero.
Non pud e non deve essere alimentato un culto mariano parallelo alla
celebrazione del mistero di Cristo. Veneriamo Maria celebrando il
mistero di Cristo; nella mediazione unica di Cristo con lo Spirito
riscopriamo la presenza e l'azione potente dell'intercessione materna
di Maria. «Il primato del culto mariano - afferma l'autore - va alla
liturgia per una duplice ragione. La prima delle quali ¢ la memoria
della Vergine che dice relazione diretta ed esclusiva alla celebrazione
cristologica. Percid la Madre del Signore va venerata nella liturgia
assieme al Figlio, mentre si celebra il Figlio salvatore. Ella & mostrata
alla chiesa quale serva regale dell'incarnazione redentrice.... La
seconda ragione riguarda Maria, inserita nella liturgia per una finalita
ecclesiale. Nel salutare estasiati in lei il prodigio della maternita
divina e il mistero della concezione verginale, i fedeli acquistano
fiducia di poter incontrare meglio il Signore e di ottenere da lei
l'intercessione per la loro salvezza eterna» (pp. 158 -159).

Da cid scaturisce un duplice essenziale impegno liturgico-
pastorale: la valorizzazione a pieno di quanto & gia offerto nei libri
liturgici e lo sviluppo creativo di quant’altro pud essere pensato in
sintonia con quanto gia € proposto.

La prima forma di adattamento consiste nel valorizzare le
possibilita offerte dai libri liturgici in uso oggi nella liturgia. A

83



questo riguardo si fa giustamente notare che le indicazioni sono
alquanto sobrie e a volte anche lacunose. E vero. Tuttavia nella
celebrazione basta poco generalmente per colmare tali eventuali
carenze. Applicando al nostro caso quanto pill in generale dicono i
Vescovi italiani nella Nota pastorale: I/ rinnovamento liturgico in Italia,
sappiamo che per «chi sa leggere tra le righe del libro liturgico e le
pieghe del cuore umano, non ha bisogno di stravolgere i riti per
risultare creativo: una monizione efficace, una preghiera adatta alla
circostanza, un canto appropriato, la capacita d'infondere vita e
significato sempre nuovi alla stessa ripetizione rituale delle azioni
liturgiche, sono tutti strumenti leciti, normalmente sufficienti, ma
anche assolutamente necessari per rendere 'incarnata' e attuale una
celebrazione » (n. 16), per dare il giusto tono mariano alla
celebrazione del Mistero di Cristo e della Chiesa.

Cio tuttavia non esclude, anzi in qualche modo esige, che ai
diversi livelli di competenza il legislatore possa intervenire nelle
successive edizioni dei libri liturgici esplicitando maggiormente o
colmando lacune in tal senso. Al riguardo la tradizione liturgica
dell'Oriente, a cui l'autore fa continuo e puntuale riferimento, risulta
esemplare anche per noi.

{

Conclusione

Concludo con la raccomandazione che P. Sergio, liturgista e
mariologo, rivolge ai liturgisti e ai cultori della devozione mariana:
«ai liturgisti si richiede maggior rispetto dei pii esercizi. Ai cultori
della devozione mariana pit attenzione al culto «praesertim
liturgicus». Ricordando che alcuni liturgisti si sono trovati pressocché
impreparati a studiare il culto mariano nelle sue molteplici
dimensioni, e alcuni mariologi sono tuttora restii nell'accettare che «la
liturgia, per il suo preminente valore cultuale, costituisce la regola
d'oro per la pieta cristiana». (MC 23) (pp. 198-199)

Alla raccomandazione unisco l'augurio che anche attraverso la
lettura attenta e meditata di queste pagine, dense di contenuti ma
semplici e accessibili a tutti, possiamo crescere nella genuina
devozione mariana, cogliendone la presenza e sperimentandone la
potente intecessione, specialmente nella partecipazione attiva e
fruttuosa della liturgia, memoriale perenne di Cristo Gesti nel suo
mistero di morte e di risurrezione, da cui scaturisce di continuo per

84



noi il dono dello Spirito per la lode e la gloria del Padre, e per la
nostra santificazione nella partecipazione alla vita di Dio, in cui
Maria ¢ gia totalmente immersa e ci tende la mano.

ANDREA CECERE

Maria nel vissuto della Chiesa locale

L'anima pastorale della liturgia

Nel culto che I'uvomo rende al suo Dio & possibile riconoscere
intenzioni diverse, quasi sempre compresenti, ma altrettanto spesso
in difficile e precario equilibrio tra di loro. Alcuni ritengono
prevalente l'intenzione «ascendente», e cio¢ la volonta dell'uvomo di
rendere a Dio il dovuto omaggio di donazione e lode. Il culto &
l'espressione del riconoscimento della sovranita di Dio sulla creatura.

Per altri l'atto di culto & soprattutto un atto salvifico di Dio, un
gesto d'amore da lui posto per raggiungere anche la pili lontana
(nello spazio e nel tempo) delle sue creature.

Queste diverse intenzioni hanno costantemente ispirato l'attivita
culturale e della. Chiesa, ma la prevalenza dell'una sull'altra ha
conosciuto vicende molto alterne ed esiti tutt'altro che omogenei. In
epoche, in regioni ed in culture diverse (o anche semplicemente nelle
diverse scuole di spiritualita) l'accento pud essere caduto sull'una o
altra ispirazione.

La questione & tutt'altro che accademica e formale, e 1'opzione per
'una o per l'altra delle soluzioni possibili comporta conseguenze di
non secondaria importanza per la vita dei singoli e dell'intera
comunita.

Un esempio per tutti: decidere di quale lingua servirsi nella
liturgia non & solo questione di natura estetica e di sensibilita
letteraria, ma suppone decisioni di natura teologica ed ecclesiologica
di primaria importanza. La decisione dipendera infatti dalla risposta
che si sara data a due domande fondamentali: a chi ( e a che) serve
I'atto liturgico; e chi (e a quale titolo) & abilitato a porlo?

Se esso mira soprattutto a «mettere in comunicazione» Dio e

85



I'uomo, a favorirne cioé l'incontro ed il dialogo, allora & evidente che
il problema della lingua e della sua intellegibilita diventa essenziale.
Lo stesso si dira se io decido che il cristiano, in quanto tale e cioé in
quanto battezzato, & il primo e vero soggetto celebrante
(nell'assemblea) dell'azione liturgica. E l'idea paolina secondo la
quale giova pil dire «cinque parole intellegibili» piuttosto che dirne
«diecimila in lingue», e cioé¢ in un linguaggio che, per quanto
carismatico possa essere, rimane incomprensibile e nascosto senza la
mediazione d'un interprete. (1 Cor 14).

Papa Damaso, nella seconda meta del secolo IV, dovette prendere
molto sul serio le parole di Paolo, quando decise di abbandonare il
greco come lingua liturgica di Roma. Egli si era reso conto, infatti,
che il greco era ormai una lingua incomprensibile per i pit. Una
lingua deve rivelare, non nascondere, deve coinvolgere i destinatari
della parola, non escluderli.

Ma il fatto non si ripeté piu tardi, quando accadde al latino cid
che era gia accaduto al greco. Nella Roma del Medioevo e della
Controriforma la liturgia continud a parlare la lingua di Damaso, di
Leone e di Gregorio, anche se ormai solo il clero e gli uomini di
cultura erano capaci di intenderla. Il popolo ne era tagliato fuori, ma
la cosa apparve del tutto irrilevante, dal momento che intanto s'erano
fatte strada due idee molto diverse da quelle che ispirarono papa
Damaso: cid che conta & la lode di Dio, e se anche non capisce il
popolo, & sufficiente che capisca Dio (cosi si esprimeva uno dei
massimi teologi della Controriforma). E Dio conosce bene il latino.
Quanto poi all'esclusione del popolo dall'azione liturgica, poco male:
la liturgia € un atto sacerdotale e i laici non sono sacerdoti. Anzi, era
positivamente un bene che il popolo non capisse. '

Certo, ci si poteva richiamare anche in questo caso all'Apostolo
delle Genti, poiché nel frattempo era diventato vero cid che Paolo
aveva respinto: «Colui che parla in lingue... parla a Dio; colui che
profetizza (che parla in nome di Dio), parla agli uomini. Colui che
parla in lingue edifica se stesso; colui che profetizza edifica
'assemblea... (ma) chi profetizza & pit grande di colui che parla in
lingue» (1 Cor 14, 4-5).

Bisognera aspettare il XX secolo, il Movimento Liturgico ed il
Concilio Vaticano II, perché ritorni chiara la coscienza che l'anima
della liturgia & un'anima essenzialmente pastorale (J. Jungmann).
Essendo perfettamente acquisito che il valore teologale del culto ( la

86



