DOMENICO FARIAS

Gregorio Taumaturgo,

una famiglia della Cappadocia

e una chiesa di Staletti,

ovvero... la Grecia “di qua” e quella “di 1a™

Nella lettera apostolica Orientale Lumen (2 maggio 1995) Giovanni
Paolo II enuncia un principio pastorale ovvio, ma proprio per questo
forse raramente enunciato e che oggi & bene esplicitare espressamente ai
fini di una pit frequente e sistematica applicazione. Il principio ¢ que-
sto: «E necessario che anche i figli della Chiesa di tradizione latina pos-
sano conoscere in pienezza il tesoro della venerabile e antica tradizione
delle Chiese orientali, parte integrante del patrimonio della Chiesa di
Cristo» (cf. n. 1). Tra le gemme di questo tesoro il Papa ricorda «la
visione orientale del cristiano il cui fine & la partecipazione alla natura
divina mediante la comunione al mistero della santa Trinita..., la “monar-
chia” del Padre e la concezione della salvezza secondo I'economia, quale
la presenta la teologia orientale dopo sant’Ireneo di Lione e quale si
diffonde presso i Padyi Cappadoci...». «In questo cammino di divinizza-
zione, il Papa aggiunge, ...un posto tutto particolare occupa la Vergine
Maria, dalla quale & germogliato il virgulto di Iesse» (n. 6).

* Una piccola nota per giustificare la lunghezza del titolo. La colpa, o forse il merito, & da
attribuire al cappuccino ben noto GIOVANNI FIORE da Cropani (1622-83) che nel terzo
volume Della Calabria illustrata (pubblicato da un manoscritto a cura di UMBERTO FERRARI,
Chiaravalle Centrale 1997) proprio all'inizio (p. 7) lamenta la trascuratezza dei “notai” di
Roma che parlando promiscuamente di “greci” a proposito di vari Papi non specificavano se
erano “greci di qua” o “greci di 1a”. Insomma, detto alla buona, se erano “greci greci” o greci
della “Provincia”, cio¢ della Calabria. Ecco le sue parole testuali: “Altrove ho discorso che la
nominanza di Grecia, sotto della quale lungo tempo comparve al mondo la Provincia, le
abbia tolto molti soggetti qualificati, e seguentemente molti Papi poiché avendo introdotto
quei primi notai della Chiesa di notarli col solo titolo della Nazione, e di conseguente li
nostri con quel di greco, chi poi segul appresso, non avendo posto pensiero di notarle se della
Grecia di qua o se pure di quella di 13, anzi, veggendo all’intutto abolito il nome di Grecia di
qua quello che era dell’'una, come a dire della nostra, rapportd a quella di 12”. Il padre cap-
puccino ha ragione, & bene tuttavia aggiungere che occorre distinguere non per separare ma
per unire.

139



Le tre sottolineature sono mie e le faccio per dare rilievo in questo
contesto alla triplice importanza della figura di San Gregorio Tauma-
turgo, (a) evangelizzatore per eccellenza della Cappadocia, (b) confes-
sore della fede trinitaria, (c) grande devoto della Vergine Maria.

Antonino Gallico in questa stessa rivista ha delineato i tratti essen-
ziali della vita del santo (cfr. n. 3 del 1995). Qui voglio fare qualche
aggiunta dando delle notizie (I) su una famiglia (e che famiglia!) della
Cappadocia da lui evangelizzata, ancora oggi luminosa nel firma-
mento della Chiesa, (II) su un episodio della sua vita raccontato anche
da Gregorio di Nissa, attestazione forte del posto particolare che nel
suo cuore ha avuto la Vergine Maria, (III) sull’episodio dipinto non
molti anni fa sul soffitto di una chiesa calabrese ma con antiche radici
orientali. A questa chiesa Matilde Zinzi dedica pil avanti una scheda
preziosa.

Qui mi limito a sottolineare che in Calabria abbiamo quindi, oltre
alla chiesa nelle immediate vicinanze di Reggio. di cui si & dato noti-
zia nel numero sopra ricordato de “La Chiesa nel tempo”, almeno un
secondo luogo di culto dedicato a questo Santo della Cappadocia.

I

San Basilio il Grande, scrivendo agli abitanti di Neo Cesarea suoi
conterranei, a sostegno solido della ortodossia della propria fede
ricorda quando, dove e da chi I’ha ricevuta con queste parole: «Quale
argomento pil chiaro a favore della nostra fede ci potrebbe essere che
il fatto di essere stato allevato da una santa donna uscita da mezzo a
voi? voglio dire I'illustre Macrina, mia nonna, che ci ha insegnato le
parole del beato Gregorio. Quelle parole che nella tradizione orale
erano state conservate e che ella custodiva e di cui si serviva per edu-
care e formare alla verita della religione il bambino ancora infante che
noi eravamo» (Lettera CCIV, § 6).

In un’altra lettera egli si esprime cosi: «C’¢ una cosa di cui oso
gloriarmi nel Signore, di non aver mai avuto idee erronee su Dio e di
non aver cambiato convinzione passando a diverse dottrine. La
nozione di Dio che avevo ricevuto dalla prima infanzia dalla beata
mia madre e da mia nonna Macrina, io I’ho custodita e lasciata cre-
scere dentro di me. Quando ebbi in pieno l'uso della ragione non
andai da una opinione a un’altra ma ho completato i principi che esse
mi avevano trasmesso» (Lettera CCXXIII a Eustato di Sebaste, § 4).

140



1l fratello di Basilio, Gregorio di Nissa, nella biografia della loro
sorella Santa Macrina, ricorda che essa aveva ricevuto questo nome a
onore della nonna: «Il nome della ragazza era Macrina, ma famosa da
tempo era nella nostra stirpe la Macrina, madre di nostro padre, che, al
tempo delle persecuzioni, si era cimentata nella professione di fede in
Cristo e in onore della quale la bambina era stata chiamata cosi dai
suoi genitori» (S. Gregorio di Nissa, La vita di S. Macrina, Milano
1988, p. 83).

Qui 'autore si riferisce alla persecuzione di Massimino che aveva
costretto i loro avi a rifugiarsi nelle montagne boscose e impervie del
Ponto per un periodo di citca sette anni fino al 313. Seguivano in cio
I'esempio di Gregorio Taumaturgo che anche lui circa 50 anni prima,
durante la persecuzione di Decio, si era nascosto. Il Nazianzeno nel
discorso funebre su S. Basilio fa una descrizione molto vivida di que-
sto soggiorno avventuroso nelle foreste. Il curatore dei discorsi 42 e
43 di Gregorio di Nazianzo nelle Sources Chrétiennes (n. 384), Jean
Bernardi, parla di un episodio «stile Robin Hood. Una famiglia
signorile si da alla macchia con guardie, servitori e cavalli, condu-
cendo per anni la vita dura fuori da luoghi abitati ma senza conoscere
la miseria» (op. cit., p. 126 s). Gregorio ricorda I'esodo degli Ebrei e il
loro soggiorno nel deserto e contrappone ad esso come ancora piu glo-
riosa la testimonianza di questi perseguitati che & bene richiamare
alle prime generazioni di cristiani dopo I’epoca dei martiri.

Qualcosa dei criteri vigenti in questa famiglia si pud immaginare
leggendo cid che Gregorio di Nissa dice della sorella, che gia in
tenera eta «del libro dei Salmi non ignorava quasi niente e in
momenti stabiliti ne recitava alcuni passi; quando si alzava dal letto,
quando iniziava e terminava i suoi compiti, quando prendeva il cibo e
abbandonava la tavola, allorché andava a letto e si alzava per pregare.
Ovunque teneva con sé la salmodia come una buona compagna che in
nessun momento viene meno» (op. ¢it., p. 87).

A farci un’idea della intensita degli scambi spirituali all’interno
di questa autentica “Chiesa domestica” aiuta anche efficacemente il
racconto delle ultime ore passate da Gregorio con la sorella e i parti-
colari delle esequie (cft. op. cit., p. 119 ss).

Difficilmente si potranno trovare esempi altrettanto limpidi di
“tradizione”, di “paradosis” globale dove i vescovi, i presbiteri, i monaci
e le famiglie sono una cosa sola nella carita di Cristo, come tralci di
una sola vite.

141



II

Recentemente ¢ stato tradotto in italiano il volume di GOTFRIED
HLERZENBERGER e OTTO NEDOMANSKY, Tutte le apparizioni della
Madonna in 2000 anni di storia Milano 1996). Vi si ricordano, enu-
merati in ordine temporale, oltre novecento apparizioni. Al quarto
posto, datata dagli autori nell’anno 231, dopo una prima apparizione
che sarebbe avvenuta ad Efeso nel 35, un’altra a Saragozza in Spagna
nel 41 e una terza a LePuy in Francia nel 47, si ricorda quella di
NeoCesarea nel Ponto, in Asia Minore (Turchia). A differenza delle
prime, di dubbia attestazione storica, dell’ultima parla diffusamente
Gregorio di Nissa, percio altri autorevoli studiosi, dubitando forse
dell’attendibilita storica dei resoconti delle prime tre, fanno comin-
ciare da quest’ultima la lunga serie di apparizioni narrate da autori
cronologicamente non troppo posteriori e percid meglio documen-
tate..

Nella prestigiosa raccolta Vies des Saints et des Bienheureux — Par les
RR.PP. Bénédictins de Paris nel tomo XI (Paris 1954) dedicato al mese
di novembre, al giorno 17, data della memoria del Santo, a proposito
di questa apparizione si trovano queste parole: «E la prima appari-
zione della Vergine di cui la storia fa menzione. Testimonianza pre-
ziosa della venerazione particolare verso la Madre di Dio che Origene
inculcava ai suoi discepoli» (p. 554). E bene anche citare cid che si
legge nell’ottimo volume di G. SOLL, Storiaz dei dogmi mariani, Roma
1981: «...Gregorio di Nissa, nella biografia dedicata al Taumaturgo,
racconta che a lui una volta sarebbero apparsi Giovanni e Maria e gli
avrebbero consegnato il progetto della professione di fede da lui poi
pubblicata (cfr. PG, 46, 912). Questo potrebbe per lo meno signifi-
care che a quel tempo apparizioni di Maria si ritenevano possibili»
(p. 95).

Lasciando a studiosi storiograficamente pili agguerriti il giudizio
sulla base reale o sul fundamentum in re delle narrazioni tradizionali
alle quali Gregorio di Nissa attinge, riporto qui le sue parole, alle
quali aggiungerd un sobrio commento, per dare risalto alla
coscienza teologale ed ecclesiale del popolo di Dio in quel luogo e
in quel tempo, nella Cappadocia cioé e nel quarto secolo, coscienza
che dalle espressioni del Nisseno emerge con tutta chiarezza e con
notevole efficacia persuasiva, tale da avvincere anche un cristiano di

oggi.

142



Hkk

Narra allora Gregorio di Nissa (cfr. GREGORIO DI NissA, Vita di
Gregorio Taumaturgo, trad. a cura di Luigi Leone, Roma 1988) che il
santo, da poco scelto come vescovo nonostante la sua viva resistenza,
aveva chiesto che gli «si accordasse un po’ di tempo per conoscere piu
a fondo il mistero». Pensava, come afferma 1’Apostolo Paolo nella
Lettera ai Corinti (1,16), di «non dover pit prendere consiglio dalla
carne e dal sangue». «Difatti, mentre egli passava una volta la notte a
riflectere sul discorso.della fede, e la sua mente era occupata da varie
preoccupazioni (vi erano infatti anche allora alcuni che alteravano
I'insegnamento della religione, rendendo spesso ambigua, con argo-
mentazioni ipotetiche, la verita anche per chi era esperto in queste
cose), mentre dunque egli passava insonne la notte e pensava alla
verit, gli apparve in visione un essere dalla figura umana, dall’a-
spetto senile, con un abito sacro e venerando, che dimostrava una
grande virtl con la grazia del suo volto e il comportamento della sua
persona. Egli allora, spaventato a quella vista, scese dal letto e chiese
chi fosse e per quale motivo fosse venuto. Ed avendo I'altro tranquil-
lizzato, con voce pacata, il suo animo agitato ed avendo risposto che
gli era apparso per volonta divina, a causa delle controversie che si
dibattevano nel suo ambiente, affinché fosse svelata la verita della
retta fede, egli, a queste parole riprese coraggio e guardava con gioia e
stupore. Ma dopo, avendo l'altro protesa la mano in avanti, gli mostro
con il dito puntato cid che appariva di fianco. L'aver fatto girare con
la mano puntata i suoi occhi, e I'aver visto di fronte un altro fantasma
in abito femminile molto pit bello di quanto possa vedersi umana-
mente, questo lo atterri nuovamente. Egli allora, rimanendo imbaraz-
zato dallo spettacolo, abbasso il volto, giacché, fra l'altro, i suoi occhi
non riuscivano a sopportare la visione (infatti il miracolo della visione
consisteva soprattutto in questo che, pur essendo notte fonda, insieme
a quelli che gli erano apparsi brillava fortemente una luce come se
fosse quella di una fiaccola accesa, splendidamente luminosa). Poiché
dunque non riusciva a sopportare con gli occhi la visione, ascolto il
discorso che quelli che gli erano apparsi facevano tra loro sulla que-
stione discussa: in questo modo non solo fu istruito sulla vera cono-
scenza della fede, ma seppe anche i nomi di quelli che gli erano
apparsi, giacché entrambi si chiamavano I'un l'altro con il proprio
nome. Si dice infatti che da quella che era apparsa in abito femminile
senti esortare I’evangelista Giovanni a spiegare al giovane il mistero

143



della vera religione; e che quello rispose di essere pronto a favorire
anche in questo la Madre del Signore, giacché cosi le piaceva. E cosi,
dopo aver esposto la questione in modo conveniente e ben definito,
improvvisamente scomparve alla vista» (pp. 50-51).

Colpisce molto nella esposizione di Gregorio di Nissa la spontanea
naturalezza con cui la devozione palese a Maria e a Giovanni I'Evan-
gelista e il vivace fiorire della memoria e della immaginazione che il
racconto evidenzia sono coniugati alla riflessione teologica pilt con-
cettuale e speculativa. C’¢ anche un riflesso sociologico. Di sociologia
ecclesiale. In certo modo la trascendenza che sorride nel volto dei
santi & stata da sempre un legame tra pieta “dotta” e pieta “popolare”,
un legame che ai giorni nostri molto spesso si & allentato, con grave
danno per la comunione e la comunicazione dei carismi. Gregorio di
Nisssa dopo aver raccontato la visione nei termini che abbiamo espo-
sto, cosi eloquenti per la immaginazione e per l'affetto, dice: «Egli
(ciot il Taumaturgo) subito mise per iscritto quel divino insegna-
mento e, dopo cid, lo predicd in chiesa in maniera identica, e lascid ai
posteri quell’insegnamento come un’eredita data da Dio. E fino ad
oggi il popolo di quella citta, che & rimasta immune da ogni eretico
errore, € istruito per mezzo di questo insegnamento» (p. 51).

Il testo del Simbolo attribuito da Gregorio di Nissa a Gregorio
Taumaturgo ¢ il seguente: “Vi & un solo Dio, il Padre del Verbo vivente,
che & la sua Sapienza e la sua Potenza sussistente e la sua impronta
eterna, perfetto, genitore del perfetto. Uno & il Signore, unico dall’u-
nico, Dio da Dio, impronta e immagine della divinita, Verbo effi-
ciente, Sapienza che abbraccia I'insieme di tutto il mondo, Potenza
che ha fatto tutta la creazione, Figlio vero da Padre vero, Invisibile
tiglio dell'Invisibile, Incorruttibile figlio dell'Incorruttibile, Immortale
figlio dell'Immortale e Eterno figlio dell’Eterno. Ed uno lo Spirito
Santo che sussiste in Dio, e che & stato manifestato agli uomini per
mezzo del Figlio, immagine perfetta del Figlio perfetto, vita, causa
della vita, sorgente santa, santita che dona la santificazione; per lui si
manifesta Dio Padre che & al di sopra di tutti ed & in tutti, e Dio
- Figlio che ¢ in tutto il creato; Trinitd perfetta che non & divisa né
separata dalla gloria, dall’eternita e dal regno. E per questo che nella
Trinita non vi & nulla di creato o di sottomesso, né di avventizio nel
senso che prima non c’era ed in seguito si & inserito, né manca mai il
Figlio nel Padre; né nel Figlio lo Spirito: ma immutabile e inaltera-
bile la Trinita & sempre la medesima» (cfr. Vit cit., p. 52).

144



II1

Quanto al terzo punto, lo affido quasi del tutto a quattro figure.
Della chiesa integrata nel monastero-convento di Staletti, non molto
lontano dai luoghi del Vivarium di Cassiodoro, si parla egregiamente
nello scritto della dottoressa Matilde Zinzi. In queste mie brevi nota-
zioni, dettate dal cuore, come il lettore si sard accorto, non me la
sento di indugiare sulla desolazione della quale nel secolo XV
Athanasio Chalkéopoulos da notizia. Una desolazione non materiale,
ché anzi i locali sono descritti come ben temuti, ma spirituale (cfr. Le
“liber Visitationis” d'Athanase Chalkéopoulos (1457-1458) a cura di
M.H. LAURENT e A. GuiLLOU, Citta del Vaticano 1960, pp. 117-120,
301). Le tre figure nella loro fresca ingenuita possono suscitare qual-
che sorriso ma anche qualche speranza. Conforta pensare che negli
anni "40 (credo nel 1948) un artista calabrese (Pinnataro da Borgia mi
si & detto, ma accetterd grato eventuali correzioni) ha messo in imma-
gine la narrazione di Gregorio di Nissa; conforta il lindore della
chiesa officiata oggi dai padri francescani e commuove la visione dei
cristiani di Staletti durante la festa di “S. Gregorio al mare” del 1985
imbarcati con il loro clero, quasi a riprendere la navigazione che aveva
portato il culto di Gregorio il Taumaturgo dalla Cappadocia alla
Calabria Jonica. Una antica leggenda che ancora il Fiore riporta parla
addirittura di «un singolarissimo dono del Cielo, quando sugli anni
trecentotrentadue di Cristo, vi approdd portato a remi dagli Angioli
il corpo di S. Gregorio Taumaturgo» (Della Calabria illustrata, Tomo
I, p. 189). Un modo ingenuo di esprimere la comunione dei Santi,
non distrutto ma purificato e trasfigurato dalla osservazione che forse
quegli angeli erano monaci, a torto o a ragione chiamati per tanto
tempo “basiliani”, e quel corpo era in realtd qualcosa di pii, era
I'anima o lo spirito di Gregorio presente nel cuore di Macrina la
grande e di suo nipote Basilio e poi in quello di tutti i figli spirituali
di questo, i santi monaci.

PS. Mi resta una curiosita. Ci saranno altre chiese dedicate a Gregorio
. Taumaturgo in Calabria? o sono solo due? Un amico della diocesi di Cefalt mi
segnala una devozione antica a questo santo nella diocesi siciliana. Nulla di parago-
nabile alla memoria di San Nicola di Mira. Comunque, anche il nostro Gregorio &
un piccolo “orientale lumen” che luccica come un sorriso del Signore per i suoi

figli.

145



g



