ATTILIO GORASSINTI!

Per un’Etica giuridica fondante

1. Non sono un esperto di dialogo tra i popoli o le religioni. Sono un
giurista cattolico che si & posto il problema del dialogo tra soggetti che
hanno diverso credo religioso e del piano in cui il dialogo puo svolgersi
senza la pretesa di una integrazione culturale: questa mi sembra vera-
mente difficile e, per quanto possa ritenere io da mero cattolico prati-
cante senza cognizioni teologiche sufficienti sui fondamenti delle religio-
ni, solo frutto possibile di Grazia ¢ dunque solo raggiungibile per mezzo
della preghiera e non del dialogo.

Essendo giurista ritengo, per competenza, si possa tentare in questa
sede un “esperimento mentale” per verificare se il 7ezzo Diritto — come
fenomeno conosciuto e presente in ogni esperienza di socialita umana in-
dipendentemente dai valori culturali di riferimento — possa essere ¢ fino
a che punto possa spingersi per essere strumento di dialogo tra le religio-
ni, visto che il fenomeno giuridico in ogni esperienza nasce dal sacro,
come la cultura antropologica ha ormai evidenziato.

Lassunto e la scommessa sull’esito dell’esperimento che voglio tenta-
re di abbozzare in questa sede, mi piace chiaramente porlo in limine:

«al di Ly dell’etica sociale e dei valori etici di ciascun ordinamento giuridico (certo en-

trambi funzione della morale elo della religione seguita e applicata), esiste la possibili-

1 di evidenziare unetica giuridica di fondo, cioé un'etica dello strumento in sé Dirit-

to che accomuna tutti i soggetts di tutte le culture o comunque accomuna le culture evo-

lutesi su una fede monoteistica, tale da potersi proporre come base di dialogo e liberta

religiosa tra i soggetti, posto che — per Jean Nabert — il Divino & cid che qualsfica certi
esseri o certi atti in quanto superano Lordine dell Etica (con la E maiuscola)?».

U Presidente del Corso di Laurea in Scienze Giuridiche - Professore Ordinario Diritto Privato
Universitiy Mediterranea di Reggio Calabria.

73



2. Occorrono dei chiarimenti preliminari sui presupposti:

a) di quale etica stiamo parlando?

b) di quale diritto stiamo parlando?

c) cosa si intende per esperimento mentale?

Le precisazioni mi sembrano essenziali dal momento che spesso uti-
lizzando le stesse parole pensiamo di parlare delle stesse cose, mentre in
realtd stiamo parlando di cose diverse e lo stiamo facendo in modi abba-
stanza diversi.

A = Che cosa ¢ l'etica? Dal latino ethica e dal greco ethos (costume)
sembra derivare nel linguaggio Indioeuropeo dal sanscrito svadha (costu-
me) e dalla radice dba (fare), ma con variazioni semantiche. C’¢ una dif-
ferenza tra ethos e etica? Non ¢ una domanda banale se il problema se lo
pone anche H. KUNG, Perché un'etica mondiale? Brescia 2004, 25.

“Se prendi le parole in senso stretto e preciso, allora etica denota una
dottrina del comportamento morale, quindi un sistema etico — ad es. l’e-
tica di Aristotele o quella di Tommaso d’Aquino o quella di Immanuel
Kant. Ora non ¢ necessario che per rendere possibile una convivenza, ci
si dichiari per un determinato sistema etico. Con Ethos viene inteso qual-
cosa d’altro: non in prima linea una dottrina o un sistema, bensi l'atteg-
giamento morale di fondo di un uomo che si orienta secondo determi-
nate norme e criteri... un atteggiamento di fondo... che in ultima anali-
si ne determina l'intero agire”.

Di quale etica stiamo parlando e di quale dobbiamo parlare? Certa-
mente non di etica come sistema (o almeno non solo) — dell’ezhos con-
trapposto al pathos.

«Letica come sistema ¢ un modo d’essere dell’'uomo, una grande spiritualita ac-
quisita in un processo millenario, nata tutta dalla religiositd come dimensione
profonda del’uomo, una struttura profonda dell’'umanita che- si voglia o non si
voglia averla- esiste semplicemente come la musica o I'arte o il diritto» (ancora
H. KUNG, ciz. 85).

In questa logica non mi sembrano neppure eversivi i modelli di rife-
rimento innati di comportamenti etici, anche se dovuti solo a reazioni
chimiche del sistema nervoso che andrebbero a regolare gli adattamenti
filogenetici e che determinerebbero anche attualmente i nostri giudizi di
valore in base ad originarie norme innate (secondo le proposte di Wic-
KLER, DANIELLI, NICHEL, GRUNTER). E anche se basandosi sulle recenti

74



scoperte delle neuroscienze fosse vera l'ipotesi che sarebbe la selezione
dell’amigdala nel sistema limbico a funzionare da deposito dei simboli ar-
chetipici ad influenzare i pensieri e le azioni degli esseri umani. Come af-
ferma il teologo cattolico NATHAN MITCHELL non dovremmo sconvol-
gerci se la coscienza etica fosse innata. La morale fondata sulla ragione sa-
rebbe comunque anche prodotto della evoluzione culturale (VON HAYEK
E SINGER). EIBL-EIBLESFELD che pure ¢ fautore di una morale primaria
innata nella sua Etologia Umana, & portato a rifiutare il relativismo etico,
poiché P'evoluzione culturale funziona sempre come selezione condizio-
nata dai valori impressi nelle realth dell’essere umano da comportamenti
razionali socializzati.

Al limite in questa sede si pud accettare che I'etica di cui discutere sia-
no dei comportamenti di origine anche filogenetica che evidenziano una
sorta di etologia umana sulla falsariga della etologia animale.

B = Quale diritto?

1 diritto come fenomeno tipicamente umano, esistente in tutti i po-
poli di tutti i tempi. N¢é diritto naturale (eterno e/o impresso nell'intimo
essere dell’'uomo) né diritto positivo (come diritto posto o imposto dal le-
gislatore di turno). 1l diritto — che sempre positivo & — cui voglio fare ri-
ferimento & il diritto non scritto, ma seguito come comportamento rile-
vabile onticamente, appartenente alla natura delle cose, ma non ontolo-
gico e immutabile, anzi per essenza sottoposto alla freccia del tempo, per
essenza evolutivo e come tale rintracciabile anche attraverso un’analisi sto-
rica e passibile di visione diacronica e sincronica, capace di interagire —
senza negarli — con diritto positivo e diritto naturale. Un diritto « prior:
alla Reinach e alla Stein. Esiste un ethos del diritto?

C = Manca un’'ultimo dato preliminare: cosa si intende per esperi-
mento mentale.

Linvenzione dell’espressione si deve ad Ernst Mach (GEDANKEN
EXPERIMENT) alla fine dell’800, ma nella sua essenza riferibile ad
un’operazione nota sin dai tempi dei filosofi presocratici, utilizzata per
indagare e tentare di risolvere questioni complesse anche da grandi rap-
presentanti del pensiero scientifico, quale Galileo Newton Darwin Ein-
stein (ricordo solo quest’ultimo nel suo esperimento mentale del viaggia-
tore sul raggio di luce, utilizzato per rappresentare gli effetti della relati-
vita speciale). Attraverso I'esperimento mentale si figurano scenari e si

75



cerca con il racconto di comunicare esperimenti che hanno luogo davve-
ro nel laboratorio della mente, capaci di far cogliere per intuizione
un’ombra di veritd, capace a sua volta di indirizzare gli esperimenti reali
e predisporre strumenti concreti di conferma.

Lesperimento mentale, per essere una tecnica fruttuosa, deve seguire
alcune regole “da laboratorio”.

A questo scopo mi sono orientato a seguire le regole fondamentali in-
dividuate da Martin Cohen che ¢ 'autore che pit1 di recente si & occupa-
to del tema: nel 2005 (trad. italiana 2006, ed. Carocci) ha scritto La sca-
rabeo di Wittgenstein e altri classici esperimenti mentals.

In sintesi, secondo Cohen, un buon esperimento mentale deve essere:

1. breve e immediatamente comprensibile;

2. trasparente, cio¢ aperto all’esame e al controllo altrui;

3. capace di replicabilita, cio¢ tendenzialmente dare sempre lo stesso

risultato, cio¢ portare alla stessa conclusione;

4. lo scenario rappresentato deve essere facilmente immaginabile e

immediatamente percepibile come possibile;

5. il linguaggio deve essere realmente comunicativo.

3. Possiamo partire con I'esperimento.

Contesto da immaginare come necessario:

* due o piti uomini di religioni monoteiste diverse;

* coesistenza degli stessi senza alternative in uno stesso spazio o in
spazi limitrofi ma comunicanti;

* opportunita o comunque volonta di cooperare o anche solo man-
canza di lotta o soppressione dell'uno o dell’altro come volont o
come calcolo.

I due uomini si riconoscono come appartenenti al genere umano e
ciascuno di loro per calcolo o per fede riconosce nell’altro il prossimo (in
senso etimologico: il vicino-simile). Questa operazione di riconoscimen-
to degli io, porta ad una autoriduzione del proprio essere di quegli uo-
mini, in due direzioni possibili.

1. Ciascuno si rende conto che il proprio essere ha molte potenziali-
ta, ma se guarda le differenze, si scoprono due io diversi; per con-
siderarsi uguali occorre sempre ridurre il proprio essere. In que-
st'opera di autoriduzione, I'io persona diventa un soggetto insieme

76



ad altri soggetti, ma si sottopone alla regola del soggetto. In questo
relazionarsi risiede la prima regola, 'autoriduzione diventa la rego-
la necessaria: ogni io deve ridurre le proprie possibilita per ricono-
scere l'altro. Questa prima regola, che ¢ una regola di comporta-
mento, ¢ I'idea stessa del soggetto giuridico; il soggetto giuridico
nasce dall’autoriduzione dell'uomo, che ¢ il meccanismo piti po-
tente che possa esistere per scoprire un’espansione di mondo. Si
apre il mondo retto dal diritto.

2. Ciascuno non riconosce proprio come alter ego I'altro, ma pro-
mette e si impegna a non combatterlo. Stranamente la riduzione
dell’essere si & verificata lo stesso. Da ogni io ciascuno ha dovuto
togliere la possibilita della menzogna. A nulla vale la promessa se
non la mantengo; ma se non la mantengo sard combattuto, e allo-
ra o sara la guerra o sara il Diritto. Ma vi ¢ di pil nell’'esperimen-
to. Appartenendo ad una delle religioni monoteiste, se mento vio-
lo uno dei precetti di Fede. Ma il non mentire ¢ la struttura di ogni
ordinamento giuridico o il primo precetto normativo di sottoposi-
zione al Diritto.

La realta del diritto presenta una caratteristica genetica necessitata: ri-
duce la persona a soggetto e presenta una direzione etica del comporta-
mento (conseguenza dell’autoriduzione dello io) e il suo dover essere im-
pone un’'adeguazione dell’essere per attuazione spontanea (o per attua-
zione coattiva). E questa adeguazione porta ad un iperciclo continuo in
direzione evolutiva propria: I'essere conseguenza del dover essere attuato,
fa scorgere un nuovo dover essere che chiede e impone adeguazione co-
me essere € cosl via, verso .... Bho, verso la Giustizia (ma questo non ap-
partiene al nostro esperimento, ¢ tutta un‘altra storia).

Possiamo invece notare la prima struttura che viene fuori come feno-
meno reale e che diventa I'etica giuridica, capace di gestire nei suoi iper-
cicli evolutivi tendenzialmente qualunque contenuto (anche non etico in
generale, come la storia ha dimostrato) ma che non pud porsi contro la
struttura fondante (che ha la propria sua etica), altrimenti si autodi-
strugge nel tempo ricomparendo con la sua genesi etica, come un’araba
fenice.

Cosa compone questa etica fondativa? Cid che viene fuori ¢ il princi-

77



pio pacta sunt servanta cui seguono i tre praecepta romani posti a fonda-
mento di ogni ordinamento moderno:

e Neminem laedere (o meglio alterum non laedere);

* Honeste vivere (o meglio non disoneste vivere);

 Suum cuique tribuere (funzione degli altri due).

Ma queste regole compendiano anche le regole di ren e shu del con-
fucianesimo.

Ren = ogni uomo deve essere trattato umanamente;

Shu = quello che non desideri non farlo ad altri.

Ma tutto pud ridursi ancora alla regola aurea del § 375 della parte ter-
za sez. I cap. I del Compendio del Catechismo cattolico “Tutto quanto
volete che gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro” (Mt 7,12).

Come esseita-etica il diritto ¢ lo strumento umano di uniti per supera-
re al di la della lotta e della forza le diversita degli esseri e nella sua evolu-
zione necessaria porta al riconoscimento dell'uomo in sé come struttura
d’essere capace di valore in sé differenziato e per questo all’affermarsi del
non valore della sua soppressione (punto di non ritorno degli ordinamen-
ti giuridici contemporanei). E una struttura etica che non sopporta per ge-
nesi e per evoluzione di sistema nel tempo la menzogna: tende alla verita.

Certo, la Verita ¢ difficile da definire fuori dalla Fede. E la Verita vera pud
raggiungersi solo con la Fede: per questo ritengo che 'uvomo che non voglia
rinunciare alla sua umanith non pud fare a meno della Fede. Tutte le altre
verita sono solo surrogato tranquillizzante della domanda costitutiva dell’es-
sere nel Mondo che non si pud accontentare dell’essere per la Morte.

Ma esiste una verita che ¢ costitutiva del diritto come fenomeno e che
rappresenta una solida base che accomuna. Nelle religioni esistono valo-
ri d’azione comuni e valori contrastanti e il diritto non pud spingersi co-
me strumento sul terreno occupato dai dogmi senza tracimare dalla sua
essenza; ma ha una sua propria verita di struttura fondante.

E la verita dei fatti costitutivi della norma: il diritto non pud mai esse-
re controfattuale, pud solo avere un problema di accertamento dei fatti.

E se non ¢ facile percepire per 'uvomo la veritd, ¢ facile capire cosa sia
menzogna: ciascuno di noi sa perfettamente, quando mente, pur non co-
noscendo o avendo la verita.

Questa verita (che altro non ¢ se la non menzogna) appartiene alla es-

78



seita del diritto, ma ¢ del resto nel destino dell’'uomo e nella sua possibi-
lith. Se le leggi della termodinamica — per quanto ne conosco — impedi-
scono di ritenere possibile (rectius, altamente improbabile) la reversibili-
ta della freccia temporale (per cui non si pud ritenere o ¢ altamente im-
probabile che esista un futuro gia tracciato — ma si badi, cid & fondativo
della nostra liberta di uomini) non sembra che gli sviluppi della fisica sia-
no capaci di negare la possibilita teorica e tecnica di una curvatura spa-
zio-temporale che permetta di vedere il passato per come ¢ stato e dun-
que la verita dei fatti. E il diritto, per essenza, non ¢ insensibile alla veri-
ta dei fatti passati, come dimostra nell’esperienza concreta degli ordina-
menti giuridici, la superabilita della definitivita del giudicato di una sen-
tenza di fronte alla veriti acclarata dei fatti coperti da giudicato, diversi
da quelli giudizialmente accertati.

La Verita Vera ¢& affermata e cercata da tutte le grandi religioni mono-
teiste, ma non & in opposizione con la verita dei fatti: non & solo quella
"' Dunque il diritto pud rappresentare il mezzo ideale per cercare un dia-
logo che accomuna su questo fine minimale di verita fattuale.

4. Lesperimento pud considerarsi concluso.

Negli esiti strutturali culturalmente si perviene ad un risultato non lon-
tano da quello raggiunto qualche secolo fa da Grozio, che aveva fonda-
to il diritto narurale sulla indipendenza dei principi della ragione libe-
ra (non condizionata dalla volontx divina) e che aveva lo scopo storico
di trovare una base comune per il diritto, sottratta da ogni disputa di
carattere teologico per limporsi del relativismo etico-religioso naziona-
listico sulla crisi della storia politico-religiosa della fine del 500 e del
primo 600, ma cosi aprendo alla secolarizzazione del diritto.
Loperagione prospettata con lesperimento mentale proposto & fondata
sui punti di non ritorno evolutivi del fenomeno diritto che costituisco-
10 — e non ba senso chiedersi perché cosi e non in un altro modo — la
struttura e il contenuto minimo del sistema giuridico innescando una
funzionaliti sistemica “etica” del fenomeno diritto di cui si & persa la
memoria o levidenza per L'eccesso di libertis etica dei contenuti che i
legislatori contemporanei utilizzano e che sta portando alla crisi siste-
mica gli ordinamenti.

79



Non siamo arrivati lontani, negli esiti, alla ricerca di un'etica mon-
diale di Kiing, solo che lesperimento evidenzia come questetica mini-
male non vada fondata ex novo: esiste. E il diritto nella sua esseita di
fenomeno.

Mi piace chiudere questo mio intervento, con una piccola provoca-
zione ai teologi e agli studiosi di religioni. Il diritto come fenomeno ¢
strumento di unita fra gli uomini; affinando lo strumento secondo la sua
natura non ¢ utopica I'immagine di una unitd nella coesistenza della di-
versita di credo.

Esiste sul piano religioso qualcosa di simile capace di accomunare? A
me sembra che qualcosa sia percepibile.

Per le grandi religioni monoteiste, qual & lo strumento principale co-
mune utilizzato da Dio per proporsi all'uomo? Credo non ci siano dub-
bi: '’Angelo.

Gli angeli in tutte e tre le grandi religioni monoteiste sono lo stru-
mento di Dio, il loro compito ¢ proprio quello di mediare tra noi e il cie-
lo, I'equivalente funzionale del diritto tra gli uomini. Langelo & persona
messaggera di Dio, come il diritto & mera cosa messaggera di pace tra gli
uomini (oltre il diritto & la guerra tra gli uomini). Lapprofondimento
della cultura sugli angeli, a me sembra, potrebbe forse facilitare il dialo-
go di pace tra le grandi religioni monoteistiche ... e forse non solo tra lo-
ro, se anche chi ¢ fuori da ogni professione di fede, ma & uomo cultural-
mente onesto — come Massimo Cacciari — ritiene comunque LAngelo ne-
cessario.

Forse bisognerebbe al Papa teologo chiedergli di farlo.

Grazie della pazienza.

80



