GRUPPO N. 3

Misericordia e verita si incontreranno:
la carita nelle situazioni difficili

Coordinadore: don ARMANDO AUGELLO

Introduzione

1 — Il gruppo & chiamato a pronunciarsi non sul Magistero della
Chiesa (i diversi documenti in merito), ma su come attualmente la
pastorale possa tradurre la carita di Cristo attraverso le indicazioni
magisteriali, in particolare su come la verita mancata (di fede, di
morale, di vita), non costituisca motivo per fermare la misericordia
'di Dio, perché misericordia e verita si incontrino.

La misericordia e la forma che assume I'amore di Dio quando re-
dime, sana, libera, fa risorgere, perdona... sicché il cuore & dato al
misero. La misericordia infinita & testimoniata dalla Rivelazione e
dall’Eucaristia nella comunita di ogni giorno (cfr. «Dives in miseri-
cordia»), la quale per sé non dovrebbe trovare ostacolo se non nel ri-
fiuto e nella durezza del cuore. La Chiesa stessa sperimenta questa
misericordia prima di comunicarla agli altri; chi & cosciente di esse-
re figlio della misericordia trova sempre modo di fare misericordia.

La coscienza individuale e collettiva dello stato di peccato, in cui
siamo costituiti peccatori a partire da Adamo e da cui siamo stati li-
berati, ci dona la speranza e la fiducia che gli altri fratelli possano
essere liberati. _

Inoltre impedisce che i peccatori siano resi una categoria a parte,
da cui siamo estranei una volta per tutte: una misericordia infinita
su una umanita peccatrice. Se di fatto i peccati gravi prendono par-
ticolare concretezza presso alcuni fratelli (divorzio, aborto, concu-
binato, eutanasia...), tuttavia nessuno & fondamentalmente estra-
neo ad essi.

Il primo atteggiamento della comunita ¢ di addossarsi le conse-
guenze del peccato degli altri, diventando solidale con le sofferenze
e le morti che il peccato comporta. Tale liberazione fa intravedere
la vita e la gioia a cui il fratello dovrebbe convertirsi. Cosi la verita

65



mancante al fratello non & un ostacolo acché la Chiesa lo avvicini,
ma & un motivo per avvicinarlo, come nel caso di Gesu che avvicina
i peccatori e'le prostitute facendosi simili alle loro miserie in tutto
tranne nel peccato, e amandoli li apre all’amore. Il Padre della pa-
rabola guarda al fatto che il figlio era perduto e morto, mentre il
fratello maggiore al fatto che era peccatore.

Tale vicinanza di riparazione della vita perduta e del peccato
commesso porta alla riscoperta della verita e della grazia, del-
I'unione con Dio. Il problema allora non va posto inizialmente nei
termini di «comunione eucaristica si 0 no», «assoluzione sacramen-
tale si 0 no», ma «come si puo arrivare alla comunione partendo
dalla situazione reale, quale comunione si puo creare senza venir
meno alla verita». Sara la misericordia a generare la verita e la giu-
stizia, che sboccera dalla terra dopo che la misericordia si ¢ affac-
ciata dal cielo. Dio ci ha amato quando eravamo in peccato e ci ha
amato per primo.

Certe situazioni pastorali difficili assumono talvolta vaste pro-
porzioni ed allora deve essere non il singolo a rispondere, ma la co-
munita per prima e prontamente.

Essa & chiamata ad attingere all’Eucaristia tutta la misericordia
e la riconciliazione ed il calice diviene ancora una comune sorte di
morte per il peccatore. Omosessualita, aborto, divorzio, sono di tali
proporzioni che devono divenire coscienza comunitaria di miseri-
cordia e di riconciliazione, anche per le implicanze umane e sociali
connesse. Se la comunita non risponde, il problema non é solo dei
«peccatori» ma anche della comunita che sminuisce la misericordia
operante nell’Eucaristia.

Cio sta spostando 'asse della gravitazione della riflessione teolo-
gica dalla fede alla carita. E la teologia diviene vita.

La rivelazione afferma che ’amore di Dio rende presente la giu-
stizia sulla terra. _

Il Cristo ¢ il volto santo della storia tutta: la sua croce e la sua re-
surrezione sono l'unica profonda vera rivelazione della storia
dell’Uomo.

Le testimonianze del gruppo di studio

Testimoniano che le situazioni difficili sono veramente varie e
complesse:
J convivenze libere;
O matrimoni solo civili;

66



ragazze madri da uomini sposati;

carcerati in continue situazioni di peccato (dentro e fuori le car-
. CerlL..);

L coscienze con mancanza quasi completa del senso del peccato (si-
tuazioni ritenute le piu difficili... «&¢ normale che io faccia la pro-
stituta... sono figlia di prostituta...»);

mancanza degli elementi basilari del credo e del vivere cristiano;
situazioni varie, irreversibili sul piano oggettivo mentre sogget-
tivamente si vorrebbe tornare indietro;

O anziani, bambini handicappati e no, abbandonati o dimenticati
dai propri parenti.

N

EH(E]

Si concorda nel dire che si esperimenta:

a) incapacita a rispondere a tali situazioni;

b) che le comunita non sono preparate a rispondere;

c) che manca ancora la cultura-mentalita della carita-misericordia
e che al massimo siamo nell’episodico;

d) che la stessa Eucaristia & frustrata nell’essere sorgente di carita-
misericordia per rispondere sia individualmente che comunita-
riamente;

e) che I'educazione all’Eucaristia in tal senso dovrebbe essere fin
nella catechesi fondamentale e nella liturgia tutta;

f) che andrebbe creata la saldatura tra carita cristiana e presenza
sociale, stimolando e coinvolgendo la societa tutta e traducendo
la carita in giustizia sociale.

In particolare occorre acquisire la mentalita-sensibilita che pri-
ma di chiedere o volere la comunione sacramentale occorre fare
tutti gli sforzi di presenza-solidarieta a tutti gli altri livelli dell’esse-
re personale e del vivere. E cosi I'Eucaristia ¢ «fonte-punto di par-
tenza» per chi dona ed & «culmine-punto di arrivo» per chi riceve.

Eviteremo cosi di creare estranei alla Chiesa attraverso modi di-
versi di comunione; quando addirittura in veritd non sono pil
estranei quelli che ritengono di esserci. La gradualita dell’approc-
cio deve lasciare tutto il tempo necessario ai singoli casi senza for-
zature e coperture.

Quale latteggiamento individuale e comunitario del credente?

1) Testimoniare I'unita e la condivisione tra i credenti, per poi riu-
scire a trasmetterla anche ai lontani.

67



2) Accogliere I'altro, il diverso senza condizioni, con parita di dirit-
ti e nel rispetto della persona, senza giudicare o dando soluzioni
studiate «a tavolino».

3 Inserito nella sua parrocchia (o nel suo gruppo...), «cellula di ca-
rita», deve annunziare I’amore visibile di Dio.

4) Prevenire tutte le situazioni di difficolta attraverso 'educazione
dei giovani e delle famiglie con particolare attenzione alla prepa-
razione degli educatori «ufficiali» (preti, seminaristi, suore, ca-
techisti, laici impegnati...).

5) Andare incontro all’altro analizzando la situazione territoriale e -
rendendosi conto dei bisogni.

6) Proporre una cultura del perdono incondizionato e dell’accetta-
zione.

7) Operare rispettando la liberta di chi & in difficolta e non impo-
nendogli le nostre soluzioni.

Il gruppo ha presentato esperienze di riconciliazione esistenti:

a) Gruppi di volontariato che operano sia a livello parrocchiale che
diocesano in ogni «settore» della carita: anziani, handicappati,
malati di mente, ragazze-madri allontanati dai genitori, malati di
dialisi.

b) Eucaristie «domestiche» (in casa di malati gravi). .

¢) Gruppi-accoglienza della vita per riconciliare con la vita (edu-
cando all’accettazione del bimbo «della colpa» spesso si riesce a
riconciliare figlie con genitori).

Proposte concrete
alle comunita ecclesiali

1° Identificare bene le persone che nella comunita posiedono la vo-
cazione ad un impegno specifico di «carita» (non tutti hanno i ca-
rismi «adatti»).

2° Le persone che nelle comunita svolgono la «promozione degli ul-
timi» devono essere animatrici della comunita intera in tutti i
settori che la compongono (scuola, vita pubblica, politica, parti-
tica, assistenziale, previdenziale, etc...).

3° Promuovere «gli ultimi» in modo tale da dar loro tutte le possibi-

68



lita di uscire dalla loro condizione (una carita che non libera non
¢ carita ma soltanto elemosina).

4° Inserire a livello di istituti di formazione (seminari, collegi, novi-
ziati, scuole cattoliche...) la caritd come materia fondamentale
per acquisire una vera coscienza cristiana che deve rendere la
Teologia tutta scuola di vita (la vera teologia non ¢ il «sapere su
Dio» ma il «fare come Dio»).

5° Educare la comunita ad una Chiesa senza frontiere, soprattutto
quando queste frontiere sono i peccatori «pubblici, difficili, in-
coscienti» (divorziati, abortisti, sbandati...) perché Cristo & mor-
to e risorto per tutti ma sopratutto per le «pecorelle perdute».

69



GRUPPO N. 4

Dall’Eucaristia
la forza mite della nonviolenza

Coordinatore: GIANNI NOVELLO

1 — In un primo momento ci si & soffermati sul legame tra Euca-
ristia e nonviolenza nei vari rapporti di vita: il rapporto della perso-
na con se stessa; della persona con i beni della creazione, il lavoro,
il denaro (I'’economia); della persona con gli altri, uomo-donna,
adulti-giovani, i contemporanei, i cittadini (rapporto sociale e poli-
tico); della persona con Dio (rapporto religioso).

In ognuno di questi settori, I'Eucaristia ci manda e ci convoca,
non ci delega come singoli, a costruire rapporti di fraternlta di
uguale dignita di fronte ai diritti e ai doveri.

Per tutto questo, nella pratica della nonviolenza, il cristiano che
si nutre del pane eucaristico ¢ invitato da Gesi1 a far memoria conti-
nua, nelle circostanze della sua vita, dello stile della lavanda dei
piedi (servizio fraterno) e della comunione dei pochi pani e pesci
(condivisione dei beni).

All’Eucaristia non siamo convocati soltanto a condividere il pane
consacrato ma anche a far comunione con i beni della terra.

Ci si & pero soffermati molto sulla maniera intimistica con cui si
vive spesso I'Eucaristia nelle nostre comunita, e sul distacco tra
Eucaristia e rapporti della vita a causa della maniera ingenua (non
cosciente del significato) con cui ci si comporta o si reagisce di
fronte ai «segni dei tempi», vicini o lontani.

2 — La nonviolenza & un atteggiamento per cambiare le cose,
che nasce da una continua comprensione della vita nei suoi rap-
porti, soprattutto di fronte ai fatti di violenza, e a una certa ideo-
logia della forza, e a quella che, in modo provocatorio, ¢ stata
chiamata la «spiritualita della violenza» anche nei nostri ambien-
ti cattolici.

E stata sottolineata I'importanza di creare occasioni nella vita
della Chiesa per riflettere su questo nesso continuo tra Eucaristia-
nonviolenza e vita quotidiana; di creare occasioni per riflettere,

70



