GIUSEPPE LORIZIO

Antonio Rosmini: fedelta e profezia
Attualita del suo pensiero teologico fra tradizione e modernita*

Non ¢ evidentemente possibile dar conto in questa sede del pen-
siero teologico rosminiano nella sua globalita, né presentare in
maniera esauriente le grandi tematiche inerenti il sapere della fede
che il grande Roveretano affronta nei diversi momenti della sua vita.
Cercheremo piuttosto di rivolgere la nostra attenzione a tre stadi del
suo percorso, non prima di aver schematicamente esposto alcune linee
programmatiche, che ci sembrano 1mprescmd1b1h per una corretta
ermeneutica del teologare rosminiano.

1. La teologia di Antonio Rosmini non ha certo bisogno della sac-
centeria di chi la espone con la presunzione di aver scoperto chissa
quali inediti approcci. Gli unici inediti ammissibili a questo riguardo
ci sembrano i testi ancora gelosamente conservati nell’archivio stre-
siano, particolarmente importanti per la teologia, soprattutto per il
fatto che le opere specificamente teologiche del Roveretano sono pra-
ticamente tutte postume. La teologia in esse contenuta e gli elementi
teologici, presenti in opere non propriamente tali, non si inventano,
ma si scoprono e si interpretano attraverso la fatica dello scavo, l'at-
tenta lettura dei manoscritti e dei testi a stampa, la fedelta al dettato
e al contesto in cui questa teologia nasce e si esprime.

2. Gli studi e le interpretazioni del pensiero teologico rosminiano
stanno faticosamente, ma gradualmente, acquisendo consistenza e
credito nell'ambito della storiografia generale concernente questo
pensatore.

Questa tradizione nasce dalla scoperta delle radici patristiche di alcuni con-

tenuti della speculazione rosminiana e dalla sua lezione liturgica (Antonio
Quacquarelli), per continuare con I'analisi della formazione teologica, che il Nostro

* Conferenza organizzata dall'Istituto Superiore di Scienze Religiose in Reggio Calabria il -

30 gennaio 1998.

95



ha ricevuto presso I'Universita di Padova (Gianfranco Ferrarese e Maurizio Serofilli).
Una prima interpretazione globale del pensiero rosminiano in prospettiva apologe-
tica & stata offerta dal ponderoso lavoro di tesi di Karl Heinz Menke, recentemente
tradotto in italiano, mentre 'approccio al metodo teologico e a quella che viene
denominata la “figura” di teologia, & stata inaugurata da due saggi di Inos Biffi del
1983 e 1985 ed ulteriormente ampliata negli scritti di Antonio Stagliand, con una
certa tendenza all’esasperazione e all’attualizzazione. Sempre in ambito sistematico,
ma in relazione a tematiche particolari, vanno ricordati i contributi di Adolfo
Russo (sull’ecclesiologia), Luigi Losacco (sull’'uso della Scrittura), Giancarlo
Taverna (sull’antropologia), Floriano Scolari (sulla grazia) e Giuseppe Ferraro (sulla
pneumatologia). Per il tema del rapporto fra naturale e soprannaturale resta fonda-
mentale il lavoro di Franco Conigliaro, mentre fra teologia e filosofia si situano
alcuni saggi di Giorgio Giannini e di Giuseppe Cristaldi, del quale ricordiamo in
particolare una suggestiva e stimolante interpretazione dell’ Antropologia soprannatu-
rale alla luce del binomio evento/struttura. A questo livello sono anche da situarsi
le feconde incursioni di Xavier Tilliette su tematiche e momenti della teologia e
della filosofia cristiana rosminiane e i lavori di Antonio Giordano sulle polemiche
giovanili e sul rapporto con Lamennais. Resta particolarmente stimolante per la
teologia I'ermeneutica del pensiero rosminiano nella prospettiva dell’ontologia tria-
dica e trinitaria, proposta da Michele Federico Sciacca. 11 Convegno roveretano del
1995. intitolato “Credere pensando. Domande della teologia contemporanea nell’o-
rizzonte del pensiero di Antonio Rosmini” ha offerto I'occasione da un lato per una
messa a punto della situazione di questi studi, dall’altro per I'accostamento a que-
sto pensiero da parte di teologi non propriamente rosministi (Pietro Coda, Gianni
Colzani, Orazio Piazza, Adolfo Russo e Ignazio Sanna). Un precedente di questo
secondo esito & costituito dalla suggestiva relazione di Bruno Forte alla cattedra

stresiana del 1991.

Il panorama ci sembra sufficientemente ricco e variegato e comun-
que tale da non potersi ignorare nell’ambito delle celebrazioni del
bicentenario della nascita di Antonio Rosmini il fatto che egli fu non
solo filosofo, ma anche teologo di notevole rilievo.

3. Una terza premessa riguarda la figura di Antonio Rosmini: egli
non & un teologo di corte, né di scuola, piuttosto affronta diretta-
mente tematiche emergenti nel dibattito teologico del suo tempo €
soprattutto si lascia interpellare dal contesto ecclesiale e storico in cui
vive, assumendo un atteggiamento di dura critica nei confronti del-
I'insinuarsi del razionalismo teologico nella manualistica e nella sag-
gistica teologica del suo tempo.

A partire da queste considerazioni intendiamo qui disegnare dia-
cronicamente un quadro teologico comprendente alcune tematiche
fondamentali del pensiero teologico di Antonio Rosmini, a partire

96



dalla ecclesiologia delle Cingue piaghe (opera pensata e scritta preva-
lentemente nel 1832-33)!, che assume 1'icona del crocifisso come
sfondo per indicare i mali della Chiesa. Il momento successivo porra
in luce il fondamentale cristocentrismo della teologia rosminiana, con
riferimenti anzitutto alla Teodicea (la composizione del III libro {al
quale specificamente faremo riferimento} risale al 1844-45)% dove
Cristo viene presentato come Signore della storia, le cui epoche ven-
gono descritte secondo le dimensioni del Verbo incarnato, nelle sug-
gestive pagine in cui Rosmini commenta /’Apocalisse. Infine, con rife-
rimento soprattutto alla Teosofiz (opera postuma e incompiuta)’ met-
tera in evidenza la connotazione trinitaria del pensiero filosofico-teo-
logico dell’A., mostrando come il mistero della Trinitd non sia sol-
tanto una delle tematiche affrontate, ma il grembo stesso del sapere
credente cosi come viene interpretato dal Rosmini. All'interno di tale
prospettiva va situata e compresa la corrispondenza tra le tre forme
dell’essere e le tre forme della carita.

1. Ecclesiologia gloriae ed ecclesiologia crucis

I1 1 giugno 1846 moriva Gregorio XVI, che si era sempre mostrato
favorevole a Rosmini, esprimendo, anche dopo il decreto di silenzio, la
grande stima che coltivava per il pensiero e le opere del Roveretano.
Lelezione di Pio IX, che il Nostro non conosce personalmente, viene

! 11 testo fu edito per la prima volta presso il Veladini di Lugano nel 1848. La cosiddetta edi-
zione critica, curata da A. VALLE, contiene diversi errori soprattutto nell’individuazione delle
fonti patristiche. Una vera e propria edizione critica & quella curata da N. GALANTINO, ed.
San Paolo, Cinisello Balsamo 1997. Citiamo da quest’ultima con la sigla CP, seguita dal
numero della/e pagina/e.

2 A. RosmiNI, Teodicea (a cura di U. MURATORE), Citta Nuova - CISR, Roma - Stresa 1977,
31. Citeremo quest’opera con la sigla T, seguita dal numero della/e pagina/e.

* La prima edizione della Teosofiz del 1859-1874, organizza cosi i materiali: vol. I (a cura di
E. PAoLL Societa editrice libri di Filosofia, Torino 1859): Prefazione - Libro unico: Il pro-
blema dell’Ontologia - Libro I: Le Categorie - Libro II: L'Essere Uno: vol. II (a cura di P.
PEREZ, tip. S. Franco e figli, Torino 1863): Libro III: L'Essere Trino; vol. III (a cura di P.
PEREZ, tip. S. Franco e figli. Torino 1864): Libro III: I'Essere Trino (continuazione); vol. IV
(a cura di P. PEREZ, tip. Bertolotti, Intra 1869): Parte seconda: Teologia razionale, compren-
dente: Del divino nella natura - L'Idea: vol. V (a cura di P. PEREZ, tip. Bertolotti, Intra
1874): Parte terza: Il Reale. Seguiremo questa edizione, indicandola con la sigla TS, seguita
dal numero del volume, della/e pagina/e. Il curatore dell’edizione nazionale CARLO GRAY
[EN, 7-14} esclude il libro Del divino nella natura, fa seguire al libro IV: L'ldea, il libro V: La
Dialettica e il libro VI: Il Reale.

97



comunque salutata con entusiasmo, anche per la rapidita del conclave
che porta alla scelta del card. Mastai. Rosmini, come altri storici cat-
tolici, ritiene la prontezza della scelta un segno di liberta dei cardinali
nei confronti di eventuali pressioni di potere, dato che le potenze
politiche non hanno neppure avuto il tempo di organizzarsi per inter-
ferire nella elezione. Egli nutre tanta fiducia e tante speranze nel
nuovo Papa da tirar fuori dal cassetto, per rifonderlo e pubblicarlo, un
suo scritto sulla Chiesa, che diventera il suo libro piti famoso, ma
anche quello che gli procurerd i primi guai con la censura ecclesia-
stica: Delle Cinque Piaghe della Santa Chiesa.

L'interesse rosminiano per la Chiesa va molto oltre la trattazione
ecclesiologica propriamente detta, che uno schema teologico giova-
nile inseriva in un contesto soteriologico, nella tematica degli effetti
e dei mezzi della redenzione attuata da Cristo. La Chiesa non costi-
tuisce soltanto uno dei contenuti del pensiero teologico del
Roveretano, bensi una sua dimensione portante. Inoltre la riflessione
sul mistero ecclesiale, oltre la connotazione teologica che gli & pro-
pria, riveste dimensioni cosmiche, antropologiche, politiche, di sor-
prendente originalita.

Sebbene la stesura del capolavoro rosminiano risulti cronologica-
mente vicina a quella del primo scritto antiromano del Lamennais,
intitolato Des maux de I'Eglise et de la société, la distanza dalle posi-
zioni dell’apologeta bretone appare incolmabile, come gia si pud
constatare dal confronto dei rispettivi titoli. Lispirazione cristocen-
trica e la devozione ecclesiale portata alle estreme conseguenze
costituiscono i motivi piu rilevanti di tale distanza. A tale propo-
sito ci preme sottolineare innanzitutto come l'impostazione, gia
rilevabile dal titolo, che percorre tutta I'opera, in chiave di stauro-
logia del corpo mistico, sia stata suggerita al Roveretano dalla let-
tura del discorso con cui Innocenzo IV apri il 23 giugno 1245 il
Concilio di Lione, “somigliando la Chiesa a Cristo in croce” e
dimostrando “com’ella, a suo tempo. fosse di cinque acerbissime
piaghe addolorata”. Di notevole importanza ci sembra inoltre il
foglietto, rinvenuto dal Traniello in una delle copie del libro rosmi-
niano, contenente un brano del Muratori sul Consilium de emendanda
Ecclesia, redatto nel 1537 da una commissione di cardinali, istituita
I'anno prima da Paolo II, a cui “stava cosi a cuore la riforma della
Chiesa, che {...} senza aspettare il Concilio, applico egli a curarne
le piaghe”.

98



L'inattuale fecondita dell’ecclesiologia rosminiana, consegnata
nell'opera piti famosa del Roveretano riguarda in primo luogo la
sua ispirazione e i sentimenti che l’accompagnano. Sono senti-
menti di profonda devozione verso la Chiesa e di grande desiderio
del suo vero bene. Si tratta, per Rosmini, di esercitare quella
carita, che ispira tutti i suoi scritti, e che costituisce un dovere per
I'intellettuale credente, il quale deve porre a servizio di tutti la
propria lucidita e i risultati della propria speculazione (carita intel-
lettuale). Nelle “parole preliminari” (“necessarie a leggersi”) con
cui introduce le Cingue Piaghe, il Roveretano si domanda:

[...1 meco medesimo mi proponea la questione: «Sta egli bene, che un uomo
senza giurisdizione componga un trattato sui mali della santa Chiesa? O non ha
egli forse alcuna cosa di temerario a pur occuparne il pensiero, non che a scri-
verne, quando ogni sollecitudine della Chiesa di Dio appartiene di diritto ai
Pastori della medesima? E il rilevarne le piaghe non & forse un mancare di
rispetto agli stessi Pastori, quasiché essi o non conoscessero tali piaghe, o non
ponessero loro rimedio? (CP, 111).

La risposta costituisce al tempo stesso una provocazione e una
rilevante testimonianza di fedelta:

A questa questione io mi rispondevo, che il meditare sui mali della Chiesa
[la stessa espressione di Lamennais}, anche a un laico non potea essere riprove-
vole, ove a cid fare sia mosso dal vivo zelo del bene di essa, e della gloria di Dio;
e parevami, esaminando me stesso, per quanto uomo si pud assicurare di sé, che
non d’altra fonte procedessero tutte le mie meditazioni. Rispondevami ancora,
che se nulla v’avea di buono in esse meditazioni, non era cagion di celarlo; e se
qualche cosa v’avea di non buono, cid sarebbe stato rigettato dai Pastori della
Chiesa: che io non pronunciavo con intenzione di decidere cosa alcuna, ma che
intendevo anzi, esponendo i miei pensieri, di sottometterli ai Pastori stessi, e
principalmente al Sommo Pontefice, i cui venerati oracoli mi saranno sempre
norma e diritta e sicura, alla quale ragguagliare e correggere ogni mia opinione:
che i Pastori della Chiesa, da molti negozi occupati e aggravati, non hanno sem-
pre tutto il comodo di dedicarsi a tranquille meditazioni; e che essi stessi
sogliono desiderare, che altri venga loro proponendo e suggerendo quelle rifles-
sioni, che potessero giovar loro nel governo delle loro Chiese particolari e della
universale: e finalmente mi si presentavano innanzi agli occhi gli esempi di tanti
santi uomini che in ogni secolo fiorirono nella Chiesa, i quali, senza esser
Vescovi, come un san Girolamo, un san Bernardo, una santa Caterina ed altri,
parlarono perd e scrissero con mirabile liberta e schiettezza dei mali che afflig-
gevano la Chiesa nei loro tempi, e della necessita e del modo di ristorarnela (CP,

111-112).

99



Immediatamente dopo rassicura i lettori circa la possibilita di
interpretare questi richiami come dettati da presunzione: “Non gia
che io mi paragonassi pur da lontano a quei grandi, ma io pensai, che
il loro esempio dimostrava non esser per sé riprovevole I'investigare,
e il chiamar l'attenzione dei Superiori della Chiesa sopra cid che tra-
vaglia ed affatica la Sposa di Gest Cristo” (CP, 112). Lo stato agonico
del Redentore, che porta nel suo corpo glorioso le stimmate della pas-
sione, caratterizza I'oggi della Chiesa nel mondo: una Chiesa croci-
fissa e agonizzante, che tuttavia non cessa di sperare e di affidarsi al
suo Sposo: “Siamo infatti tribolati da ogni parte, ma non schiacciati;
siamo sconvolti, ma non disperati; perseguitati, ma non abbandonati;
colpiti, ma non uccisi, portando sempre e dovunque nel nostro corpo
la morte di Gesii, perché anche la vita di Gesti si manifesti nel nostro
corpo” (2 Cor 4, 8-10). La passione continua oltre la Pasqua. Blaise
Pascal, il filosofo del Dio nascosto, aveva scritto che “Gesu sara in
agonia fino alla fine del mondo” e che “essendo Gesl in agonia e nelle
pitt grandi sofferenze, bisogna pregare pil a lungo”. E l'agonia del
Cristo nell’oggi della storia riceve nella riflessione di Rosmini un
forte riferimento ecclesiale, del resto facilmente rilevabile gia dal
titolo dell’opera di cui ci stiamo occupando. Il testo-chiave dell’eccle-
siologia rosminiana risulta dunque caratterizzato dalla prospettiva
fondamentalmente cristocentrica, che anima tutto il pensiero del
Roveretano e che qui riceve la connotazione di una Ecclesiologia crucis.

Gia in un’operetta giovanile, intitolata Storia dell’amore cavata dalle
divine Scritture, dove confluivano alcuni materiali scritturistici prece-
dentemente raccolti, 'immagine sponsale espressiva del rapporto
Cristo/Chiesa, contemplava la partecipazione della sposa alle tribola-
zioni dello Sposo. La tematica della partecipazione della Chiesa alla
passione, intravista e sviluppata in prospettiva storico-salvifica nell’o-
peretta giovanile, viene attualizzata e arricchita di significati nelle
Cingue Piaghe. La cornice & costituita dalla stessa visione provvidenzia-
listica della storia espressa in un altro testo rosminiano fondamentale,
che abbiamo fatto oggetto delle nostre ricerche: la Teodicea. Limmane
lavoro di documentazione e la gran mole di eruditi riferimenti storici,
contenuta sia nel testo che nelle note, non & fine a se stessa, né risulta
priva di un criterio ermeneutico generale, spesso implicito, che viene
perd dichiarato a chiare lettere in un’affermazione sconcertante. corre-
data in seguito da una nota chiarificatrice: “[...} i fatti sono di diritto
divino, giacché & Dio, solo Dio il guidatore di tutti i fatei” (CP, 311).

100



Lespressione potrebbe richiamare alla mente 'ultima pagina di un
famoso testo hegeliano. ma la prospettiva € tutt’altra ed il personalismo
dell'unione sponsale marca una differenza incolmabile. In termini con-
temporanei si direbbe che per Rosmini la storia stessa & un luogo teolo-
gico, mentre la “gloria di Cristo” & il fine provvidenziale dell’azione di
Dio nella storia, “risultato di tutti i fatti del mondo”. Lo scompiglio
dell’Europa, che il Roveretano ha sotto gli occhi e che giudica irrepara-
bile, finché non si decida di “rimettere la Chiesa di Dio nella sua piena

" liberta”, non deriva tanto da mancanza di intelligenza, quanto da man-
canza di fede: “Non si crede che la Provvidenza abbia un consiglio fisso
nel governo degli eventi; non si crede che la Chiesa abbia una missione
che vuol essere ad ogni costo adempiuta: I'uvomo si persuade di poter
fare senza di lei”. E la mancanza di fede comporta mancanza di intelli-
genza. Alla luce di questa visione provvidenziale della storia d’Europa.
il “rimescolamento delle nazioni”, che si annuncia, appare al Roveretano
come predisposto dal divino volere al fine di una maggiore liberta della
Chiesa di Cristo, “in cui mano sono tutte le cose” (CP 316).

Sembra opportuno a questo punto disegnare la struttura dell’opera
rosminiana, che si pud leggere a partire da tre momenti o nuclei,
caratterizzanti ciascuna delle piaghe, che rimanda a una ferita della
Chiesa in un carattere fondamentale, secondo il modulo seguente:

Carattere della Chiesa Piaga Causa Rimedio
1 mancata istruzione li- | diffusione dello stu-
Unita divisione del popolo | turgica dei fedeli e | dio del latino e di tra-
dal clero nel pubblico | cessazione dell’'uso del | duzione dei libri li-
culto latino come lingua | turgici
) viva
2 abdicazione dei ve- |azione riformatrice ed
Verita insuffiente formazio- | scovi dall’ufficio di |educatrice del clero
ne del clero maestri da parte dell’episco-
pato
3 attaccamento dei ve- | rinuncia dei vescovi
Carita disunione dei vescovi | scovi al proprio po- |ai loro privilegi e ri-
tra loro e col Papa tere ed ambizione | torno agli uffici mera-
personale mente pastorali
4 nomina dei vescovi | riunione del Collegio
Liberta Vescovi burocrati abbandonata al potere | episcopale col Papa e
statale ripristino delle nomi-
ne episcopali da parte
della S. Sede senza in-
trusioni di sorta
5 feudalesimo distacco dai beni tem-
Poverti ricchezza ovvero ser- porali
vith dei beni ecclesia-
stici

101



Come si pud notare il centro gravitazionale di tutta la trattazione
& costituito dalla piaga del costato, anche perché nel capitolo ad essa
dedicato il Roveretano propone quelle che secondo lui sono le linee di
tendenza nel cammino della Chiesa nella storia. E qui che si esprime,
in tutto il suo vigore la peculiaritd propria della Chiesa rispetto alle
societd puramente umane:

La Chiesa ha in sé del divino e dell'umano. Divino & il suo eterno disegno;
divino il principal mezzo onde quel disegno viene eseguito, cioé l'assistenza del
Redentore; divina finalmente la promessa che quel mezzo non manchera mai, che
non mancherd mai alla santa Chiesa e lume a conoscere la verita della fede, e grazia
a praticarne la santit3, e una suprema Providenza che tutto dispone in sulla terra in
ordine a lei. Ma dopo cid, oltre a quel mezzo principale, umani sono altri mezzi che
entrano ad eseguire il disegno dell’Eterno: perciocché la Chiesa € una societa com-
posta di uomini, e, fino che sono in via, di uomini soggetti alle imperfezioni e

N

miserie dell'umanita. Indi & che questa societa, nella parte in cui ella ¢ umana,
ubbidisce nel suo sviluppamento e nei suoi progressi a quelle leggi comuni che pre-
siedono all’andamento di tutte le altre umane societd. E tuttavia queste leggi, a cui
le umane societa sono sommesse nel loro svolgersi, non si possono applicare intie-
ramente alla Chiesa, appunto perché questa non & una societa al tutto umana, ma in
parte divina (CP, 189-190).

Non & dunque la Chiesa una tra le tante societa, ma in essa si
esprime analogicamente e simbolicamente il rapporto Provvidenza/
storia, obbedendo non alle leggi di sviluppo-distruzione delle sin-
gole realizzazioni umane a livello sociale, bensi a quelle che presie-
dono al rapporto tra quella infinita “forza che sta fuori della sfera
delle vicende umane” e il loro insieme. Anche i momenti di svi-
luppo e le epoche di marcia del cammino della Chiesa, contengono
dei “guasti” ossia degli aspetti involutivi, sicché in tale cammino, a
differenza di quello delle singole societa umane, non si hanno epo-
che di pura evoluzione alternate ad epoche meramente regressive o
di stasi. Evangelicamente diremmo che ogni periodo della storia
ecclesiale contiene buon seme e zizzania, progresso e regresso, € pro-
prio i tempi che sembrano di maggior degrado ottengono dei van-
taggi alla causa del vangelo e dell’'umanita ed esprimono energie
innovatrici, secondo l'ordine imprevedibile e gratuito della divina
Provvidenza.

Quindi, a ragione d’esempio, la legge che «ogni societd comincia, progredisce

fino a sua perfezione, poscia decade e perisce», non & [intieramente} applicabile alla
Chiesa, a cui assiste una forza che sta fuori della sfera delle umane vicende, una

102



forza infinita, che ripara le sue perdite, che le rifonde la vita quando questa le vien
meno; sicché questa societa singolare ed unica disorbita dalla via comune delle altre
societa, appunto perché ha qualche cosa in sé di estraneo e di superiore alle pure
societd umane. La Chiesa in somma ¢ altrettanto ferma quanto la societa umana
presa in generale. la quale, costituita insieme coll'uomo, non perisce se non coll'ul-
timo individuo della specie (CP, 190).

Concretamente Rosmini propone una triplice periodizzazione
nella storia della Chiesa: Eta apostolica (fino al VI secolo): Seconda
etd (Medioevo): Terza et (oggi). Il passaggio epocale dal secondo al
terzo momento consisterebbe nell’abbandono da parte della Chiesa
dello spirito feudale, in quanto spirito individualistico e tendente
all'accumulo di privilegi, attraverso un processo che non esclude, anzi
auspica, gesti profetici di liberazione. Unita (tra clero e popolo, tra i
vescovi...) e liberta nei confronti del potere politico nelle sue diverse
forme, unitamente perseguite attraverso un autentico esercizio della
povertd evangelica, sono per il Roveretano le caratteristiche della
Chiesa di Cristo in questa terza eta, di cui si intravedono i prodromi.
Tali impronte della comunitd ecclesiale saranno conseguite anche
malgrado le scelte degli uomini di Chiesa, grazie all’azione di una
Provvidenza, che non abbandona mai a se stessi i suoi figli e che sa
trarre il bene anche dai loro errori.

Lesito finale positivo che qui si intravede nulla toglie alla dramma-
ticita del momento e alla profondita della ferita del costato. Il dramma
della mancanza di unione si coglie in tutta la sua portata a partire dalla
preghiera stessa di Gesti e dal sacramento eucaristico. La meditazione
rosminiana diventa accorata e struggente: “E in vero I'unita de’ suoi,
simboleggiata dall’Eucaristico Pane, simboleggiata anche in quella
tunica inconsutile che copriva le sue carni divine, era siccome l'ultimo
segno di tutti i voti di Cristo e dovea essere il frutto de’ suoi infiniti
patimenti, avendo egli detto al Padre, che per ci6 appunto desiderava
«che fossero salvati nel suo nome acciocché potessero divenire una cosa
sola»”. La bella unita, “vago riflesso della unita interiore dello spirito”,
che richiama alla mente un famoso passaggio di stampo méhleriano e
che caratterizzava la Chiesa antica, & oggi infranta, la tunica lacerata e
gli stessi patimenti del Signore crocifisso vanificati, per cui si rende
urgente un’azione liberatrice, che restituisca alla comunita cristiana,
insieme alla sua liberta, la sua unita originaria e costitutiva.

11 filo conduttore dell’opera, ricchissima di documenti, spesso com-
movente e commossa, diventa, negli ultimi due capitoli, la servitu

103



della Chiesa nei confronti del potere laico e dei beni terreni. Sono
pagine tinte di nostalgia e di memoria dei primi secoli della storia
della Chiesa. Anche il rinnovamento éregoriano del Medioevo desta
la profonda ammirazione del Roveretano. Rosmini non vuole scon-
volgere tutto, non & un terrorista ecclesiastico, ma brama il ritorno al
Vangelo, vagheggiando un’autentica liberazione,

[...} passera il Cielo e la terra, ma non la parola di Cristo; ogni qualvolta I'idea
contraria alla Chiesa della dominazione temporale e violenta e della disunione pre-
vale ed entra nel Clero fino a comprometterne |'esistenza; la Chiesa sorge da quell’ora
come un gigante che si risveglia, e con una nuova e non pil usata vigoria atterra,
nell’estremo pericolo il suo nemico, lo scaccia dalle sue tende invase, e ristaura in se
medesima e ne’ suoi ministri quell’idea da cui la sua vita dipende (CP, 335).

Lardente desiderio rosminiano, di una Chiesa povera e libera, non
comporta I'abolizione della sovranita temporale dei Papi. Anch’essa,
se autenticamente intesa, pud contribuire ad una maggiore liberta e
costituire un esempio di buon governo.

In un continuo andirivieni tra la passione di Cristo e le lacerazioni
della Chiesa, Rosmini sviluppa la propria meditazione sempre attenta al
carattere misterico della realta ecclesiale, mai ridotta a pura societa
umana, ma anche sempre incarnata e storicamente determinata.La Chiesa
mistero e la Chiesa istituzione — per esprimerci coi termini di una eccle-
siologia pil recente — non vengono mai dissociate nella sintesi rosmi-
niana. Lo sfondo del Golgotha rende ancora pili suggestiva e profonda
questa sintesi profetica. La devozione alla Chiesa crocifissa non viene
meno neppure quando l'istituzione ecclesiastica assume il volto severo e
crocifiggente dell’ingiusta condanna. Lo stesso Giovanni Paolo II ha reso
omaggio alla devozione ed alla fedelta del Roveretano, indicandolo come
maestro di quel sentire cum Ecclesia cosi raro, e quindi inattuale. Il suo
devoto attaccamento alla Chiesa, mai puramente formale, traspare in
modo particolare dalle lettere che seguono i fatti del ‘48 e accompagnano
il suo soggiorno a Gaeta e il rientro a Stresa fino alla morte.

2. Dall’ecclesiologia alla cristologia
La prospettiva cristocentrica & fondamentale nell’arduo cammino

di riflessione sulla storia e il suo fine, che Rosmini percorre in una
delle sue opere piti importanti: la Teodicez. Mentre in uno schema di

104



teologia giovanile, la trattazione sul Cristo era stata inserita all’in-
terno della tematica della redenzione, dove trovava la sua collocazione
il discorso sul Salvatore, la sua Incarnazione e i suoi Poteri, secondo
una modalita scolastica di sistemare la cristologia, nella Teodices que-
sta impostazione viene radicalmente superata. Qui I'incarnazione,
prima ancora che alle esigenze della redenzione, risponde all’anelito
della stessa creazione. Il Cristo riempie di sé tutto l'universo, e il
soprannaturale, grazie a Lui, riceve una pregnante connotazione
cosmica. Il Verbo incarnato informa di sé strutturalmente il cosmo e
I'uvomo. La “catena di avvenimenti, onde I'universo risulta” & infatti
compresa tra la “parola creatrice” e la “parola giudicatrice” di Dio. In
quanto parola divina il Verbo presiede dunque alla creazione dell’u-
niverso e a questa presenza, ampiamente documentata attraverso il
ricorso alla Scrittura, la riflessione speculativa da il nome di “esem-
plare”. In quanto “causa esemplare” della creazione, la seconda per-
sona della Trinita & il primo e I'ultimo, 'alfa e 'omega, essendo pos-
sibile cogliere in Lui “tutta I'immensita de’ tempi, tutta la vastita
degli spazi insieme adunati, e raggiunti nella pil intera, nella piu
perfetta unita, pendendo ogn’atomo, ogni movimento da un solo fine
eternamente fisso e degno di Dio” (T, 61).

Il fatto che il Roveretano aggiunga I'aggettivo “umanato” ad uno
dei momenti in cui chiama in causa il Verbo, cui tutti i secoli devono
ubbidire, esprime con estrema chiarezza come la piena rivelazione del
mistero di Dio e lo stesso fine della creazione coincidano, nel suo pen-
siero, con l'incarnazione. Rosmini & profondamente convinto della
ragione intrinseca dell’'incarnazione, la quale conserva tutta la sua
forza indipendentemente dal peccato, che tuttavia contribuisce a
spiegare questo grande mistero:

Alla caduta dell’uman genere si dee I'opera della redenzione, abisso della divina
bonta. Sia pure che anche senza il peccato avesse potuto Dio incarnarsi e cosi comu-
nicare se stesso in modo sommo alle creature, cosa tutta confacente all’essenza della
somma bonta (T, 241).

Il carattere misterioso, enigmatico, dell’incarnazione, che comporta
il paradosso dell'unione ipostatica, & immediatamente connesso col pilt
sublime dei misteri, quello della vita trinitaria in Dio. Qui I'intelli-
genza sperimenta ancora di pil le sue limitazioni, in quanto il Cristo,
“che spiega bensi tutto il resto”, “rimane ancora egli stesso un altro
enigma pit sublime, un secteto divino, un oggetto insomma di fede:

105



conciossiacché non si pud a pieno intendere Cristo senza intendere il
misterio della Trinita, da cui quello dell'incarnazione dipende, cioe
senza salire a quel punto che tutta vince I'umana intelligenza. Percio il
divino consiglio nella dispensazione degli avvenimenti non si puo giam-
mai con umano vedere fino all’ultimo suo fondo penetrare” (T, 76-77).

Nella prospettiva rosminiana il realismo dell’incarnazione & fuori
dubbio: I'“uomo assunto” dal Verbo rimane radicalmente uomo, la
carne stessa & fatta propria dal Figlio di Dio, che &, in quanto uomo,
un individuo della specie umana. Nella Teodicez il farsi uomo della
seconda persona viene inquadrato nella dinamica dell’antagonismo
cosmico e storico tra le forze del bene e quelle del male. Proprio nel
momento in cui sembrava che “la natura umana si dividesse troppo
inegualmente fra il bene e il male”, allorché il trionfo del male sem-
brava realizzato e conseguito, “quando tutta la patura umana fu resa
via piu inutile alla produzione del bene, salvo la povera Vergine di
Nazarette, l'infinito disse: «Ecco io vengo»: io vengo a cavare dal
finito divenuto oltremodo inutile un bene infinito: il Verbo allora si
fece carne, e la terribile guerra fu ingaggiata non fra forze e forze di
natura, ma fra il naturale e il soprannaturale” (T, 456).

Se da un lato la tematica del “fine” viene continuamente richia-
mata dal Roveretano in tutte le sue opere, da quelle politico-giuridi-
che e pedagogiche a quelle filosofiche e teologiche, dall’altro nella
Teodicea la riflessione riceve una forte connotazione escatologica.
Scrivera il Roveretano nella Teosofia:

Iddio ama infinitamente se stesso, si ama dunque in tutti i modi in cui pud
essere; ma pud essere da se stesso, € pud essere come fine partecipato dalle creature,
ama se stesso nelle creature. Egli dunque crea gli enti finiti perché, potendo essi
partecipare di Dio, possono cosi in s€ avere oggetto degno del divino amore e della
divina interna azione, in qual oggetto & Dio stesso (TS, III, 305).

Tuttavia bisogna ancora distinguere tra 7/ fine formale della crea-
sione che & Dio nella creatura e il fine concreto, che & la creatura unita
in modo da formare un’unica cosa con Dio, e questa & la persona, per
cui tutto cid che & o & persona o & finalizzato alla persona.

La precedente formulazione contiene implicitamente il riferi-
mento a Cristo, nel quale si realizza in pienezza l'incontro fra il
divino e 'umano. La lettura rosminiana dell’Apocalisse, presente nella
Teodicea, rivela il cristocentrismo dell’escatologia rosminiana in pagine
ricche di fascino. Le diverse epoche della storia del mondo e della

106



Chiesa sono riferite a dimensioni del Risorto, che “opera nel mondo
come Re, come Sacerdote, come Uomo, e come Dio”. Il simbolismo
apocalittico dei “sette sigilli” consente una lettura diacronica in chiave
cristologica delle vicende della Chiesa nel mondo. Sono cosi chiamati
nell’Apocalisse, secondo il Roveretano, i “grandi mezzi” o le “grandi e
divine operazioni”, attraverso cui il Cristo compie il volere del Padre
nella propria storia e, da Risorto, nella storia della Chiesa. Il termine
“sigillo”, infatti, nella Scrittura, “ha valore d’esprimere i segni della
divina grandezza, e quasi lo stampo di sé, che Iddio operando lascia al
creato”. Rosmini disegna cosi un quadro delle et della Chiesa a pat-
tire dalle seguenti considerazioni:

II Cristo risorto opera nel mondo come Re, come Sacerdote, come Uomo e come
Dio: ed a queste quattro sue prerogative sembrano rispondere le quattro maniere
d’operare, colle quali egli conduce 'umanit3, suo retaggio, a quel fine a cui ella dee
pervenire della massima divina gloria, e del massimo bene morale di lei medesima.
Dovendo essere Cristo glorificato sotto tutt’e quattro queste sue magnifiche doti,
egli nelle diverse eta della Chiesa si compiace, io penso, di far risplendere pit viva-
mente l'una che l'altra con una maniera d’operare analoga all'una piuttosto che

all’alera (T, 471).

11 discorso si fa ora pili concreto e affascinante.

La dimensione regale del Cristo (simboleggiata dal leone) risplende,
in primo luogo, nella resurrezione e nel giudizio universale. Ad essa
corrispondono il principio e la fine dell’ Apocalisse-Rivelazione, allot-
ché irrompe il cavallo bianco. Il Cristo-Sacerdote & colui che immola
vittime, offrendo gli uomini in “olocausto al Creatore”, cosi come
sulla croce aveva immolato se stesso. La dimensione cultuale & simbo-
leggiata dal vitello e ad essa corrisponde la Chiesa dei primi secoli,
con i sacrifici dei martiri e le morti atroci dei loro persecutori.-
Assistiamo qui all’irruzione del cavallo rosso. Il Cristo-Uomo, che
“digiuna egli il primo e fa digiunare i suoi in ispirito di penitenza”,
cui corrisponde I'animale colla faccia d’'uomo (il sigillo del cavallo
nero), presiede alle carestie “per flagellare il mondo, umiliarlo, con-
vincerlo che non ha in se stesso come sussistere”. Questa maniera d’o-
perare risplende nei penitenti e nei monaci, che sanno di non poter
vivere di solo pane. Leta della Chiesa corrispondente & quella medie-
vale (epoca di grandi carestie, di penitenze e di monasteri). Infine
il Cristo-Dio “viene a prendere al letto di loro morte gli eletti
quasi sposo reale che va a pigliare la sposa bellissima per intro-
durla nel palagio lucente e festoso”, simboleggiato dall’aquila, che

107



agisce come il cavallo pallido, dal nome “morte”, risplende nel suo
operare divino nella modernita. “[...] cosi alle eresie del secolo XVI e
all'incredulita in cui tutte finirono, Cristo contrappose la riprova-
zione di molti, e un gran numero di santi straordinari che rabbelli-
rono la sua Chiesa, facendo col suo poter divino ai primi giustizia, ed
ai secondi grazia e misericordia”. Siamo nel “tempo in cui 'ingegno
imbaldanzito dopo il Medioevo abusa della scienza a corrompere il
mondo cogli errori e colla incredulita; ed il caval pallido, la morte e
l'inferno rappresentano il potere divino di Cristo di punire i reprobi
coll’eterna dannazione”.

Gli altri tre sigilli mostrano I'accadere di eventi secondo le dimen-
sioni cultuale, umana e divina, fino all’ultimo atto del “gran dramma”
storico, che vedra il ritorno del Cristo “siccome Re che, giudicato il
mondo e vendicato de’ suoi nemici, entra alle nozze colla sua sposa
reale, la Chiesa de’ suoi eletti”. Abbiamo dunque otto eta, secondo la
scansione: Re - Sacerdote - Uomo - Dio - Sacerdote - Uomo - Dio -
Re, dove la dimensione regale si realizza nella Resurrezione del
Crocifisso e nell’eschaton finale.

Nella lettura e interpretazione della Teodicea rosminiana ci si
imbatte anche in pagine oscure e di difficile interpretazione come
quelle in cui si descrivono gli ultimi sigilli, ossia le epoche future
della storia, dove si patla tra l'altro dei martiri e delle persecuzioni che
“avvengono nel Giappone e nella Cina”, di” sistemi di dottrine erro-
nee” e di “cavillazioni” che il diavolo userebbe “per mettere in dubbio
la vittoria di Cristo”, di “epoca della magia”, attraverso cui la malizia
diabolica tentera di trarre in inganno gli eletti, di abuso delle “scienze
naturali, giunte a quel tempo all’apice”, per simulare prodigi, “fino a
far scendere il fuoco dal cielo (forse per grandi apparati elettrici)”.

Un passaggio che ci sembra possa maggiormente interessare l'at-
tuale teologia & quello in cui il Roveretano propone la propria inter-
pretazione di Apocalisse 20,1-3 (e in genere di tutto il capitolo) in tet-
mini moderatamente millenaristici. Non senza aver prima esposto le
dovute cautele in relazione al millenarismo eterodosso, Rosmini cosi
si esprime:

Or i santi risorti dopo la seconda venuta del Salvatore non saranno in terra visi-
bili di continuo, ma apparenti qua e cola, siccome fara allora Cristo medesimo, €
siccome fece ne’ quaranta giorni che stette co’ suoi discepoli dopo che tu risorto. E
sebbene anche durante il regno de’ mille anni morranno de’ giusti perfetti, questi,

108



egli pare, che tosto risorgeranno, se si riferisce a un tal fatto quel luogo difficile
dell’ Apostolo, che dice: «Imperocché lo stesso Signore, dato il comando, alla voce
dell’Arcangelo e alla tromba di Dio, scendera di cielo, ed i morti, che sono in
Cristo, risorgono i primi. Di poi, noi che viviamo, che siamo rimasti (cioé quelli di
noi fedeli che allora saranno in vita), saremo insieme con essi rapiti in aria nelle
nuvole, incontro a Cristo {1 Ts 4,15-17 (in nota)}; dove si vede che i corpi di Cristo
e de’ Santi, staranno privi di gravitd nell’aria siccome corpi leggeri, e apparenti
quando e a cui vogliono (T, 487488).

La venuta del Signore e dei Santi nella storia & ritenuta simile al
precorrere delle foglie di fico rispetto al frutto maturo (cfr. Lc 21,29-
30), quindi ha insieme un valore di compimento e di attesa, di gia e
non ancora. Durante il regno millenario

Cristo adunque e i suoi Santi con esso sopra la terra, dirigeranno a quel tempo
co’ loro consigli gli uomini cui niuno spirito di errore pit sedurra, i quali forme-
ranno insieme una societa sola perfettamente costituita ed ottima, e cosi sara rea-
lizzato anche l'ideale della societd umana sublimata coll’intervento di Dio mede-
simo come a principio nel terren paradiso, e meglio ancora, perché gli uomini
avranno seco un Dio-Uomo. Ed egli pare che la capitale di questo regno universale,
felicissimo, sard la stessa Gerusalemme, se non forse meglio Roma, avverandosi
appieno quanto profetizzd di essa Zaccaria, di cui la riedificazione dopo la schiavitii

non fu che un simbolo assai lontano dal vero, ed altri profeti (T, 489-492).

Il millenarismo rosminiano ci sembra gettare nuova luce su alcune
tematiche, al limite fra teologia e politica, emerse fin dal periodo gio-
vanile, come ad esempio quella del tribunale evangelico, di cui nel
Panegirico a Pio VII, quella della “societa dei buoni”, di cui nella cor-
rispondenza con Cesare Taparelli d’Azeglio, e infine quella della
“societa teocratica”, di cui abbiamo parlato a proposito della Filosofia
del diritto. Si tratta sempre comunque di anticipazioni provvisorie e
parziali del regno millenario, il quale a sua volta costituisce un’anti-
cipazione del momento finale della storia, quando tutte queste realiz-
zazioni parziali troveranno il loro definitivo compimento.

3. Dalla cristologia alla dottrina trinitaria
Ci ritroviamo cosi nella stanza pit importante e preziosa dell’edi-

ficio speculativo rosminiano: quella in cui dobbiamo affrontare la
insolubile questione della natura di Dio. Qui la nostra intelligenza

109



'

viene raggiunta dalla luce abbagliante della rivelazione, perché & solo
grazie a questo lume soprannaturale che si pud tentare di dire qual-
cosa di sensato sulla divina essenza. La filosofia raccoglie soltanto
qualche scintilla di questo fuoco che riscalda e illumina, nel
momento in cui si affatica intorno alla dottrina delle tre forme del-
I’essere, all’antropologia triadica, al sintesismo, al problema etico ecc.
Barlumi capaci di illuminare I'intelligenza quanto basta per potersi
in qualche modo orientare nel cosmo e nella storia, ma se si vuol
cogliere il senso profondo e nascosto dell’essere, bisogna che la mente
umana lasci spazio alla rivelazione di Dio stesso.

Lintreccio tra il sapere della ragione (e della filosofia) e quello
della fede (e della teologia), nel loro reciproco rincorrersi e richia-
marsi, viene dal Roveretano denominato, con termine oscuro e
insieme ricco di fascino, “sapere teosofico”, la cui cristallizzazione ¢
consegnata nella grande opera incompiuta che porta appunto il nome
di Teosofia, cui il Nostro lavora tra il 1846 e il 1848 e che riprende
durante gli ultimi anni trascorsi a Stresa, a partire dal 1852. L'ultima
data segnata sul manoscritto & quella del 22 febbraio 1855. L'incontro
con questo testo fondamentale deve essere comunque guidato dalla
consapevolezza sia del suo carattere frammentario, sia del fatto che
esso fa parte delle opere postume e in quanto tale necessita di grande
cautela da parte di chi vi si accosta. La fatica del compito viene tutta-
via abbondantemente ripagata dal confronto con contenuti che costi-
tuiscono non solo un luogo del pensiero rosminiano, ma anche il fon-
damento stesso del suo edificio speculativo.

Tale fondamento, che Rosmini chiama “misterioso”, & il dogma
trinitario in tutta la sua pregnanza teologica e filosofica. Dopo aver
precisato il rapporto analogico (quindi non di identita) caratteriz-
zante le tre forme dell’essere in relazione al mistero trinitario, il
Roveretano non si fa scrupolo di affermare che tale mistero non solo
pud, ma deve essere “ricevuto”, ossia. riconosciuto ed accolto, dalla
filosofia. Né egli si sottrae alla domanda sulla possibilita di una con-
fusione tra i due ambiti del sapere chiamati in causa.

E dunque indispensabile — scrive — che fin d’adesso giustifichiamo questo
nostro sdruscire, colle nostre ricerche intorno all’essere, nella sfera teologica, ed anzi
toccarne le cime. Il che ad alcuni potrebbe parere contrario al metodo filosofico, al
quale & prescritto camminar sempre per una via di raziocinio, senza che nulla possa
in questa sfera I'autoritd, se non fosse per accidente, cioé per confermare con essa e
rendere pill persuasiva la rettitudine dello stesso raziocinio, vedendolo formato

110



N

egualmente da pilt menti, o da pilt menti confermatone il risultato. Ora non &
punto introdurre nella scienza filosofica l'autorita della rivelazione, quando non ci
serviamo del peso di questa per dimostrare le proposizioni che dimostriamo (TS, I,

157).

Il discorso dunque sara fondato sulla rivelazione quanto al suo
punto di partenza, mentre si avvarra della ragione e non di argomenti
di autorita nel suo procedimento. I suoi risultati, poi, perverranno ad
una “dimostrazione” filosofica della Trinita che sard necessariamente:
a) indiretta, “come indirette sono le dimostrazioni che i matematici
conducono dall’assurdo, e non sono meno efficaci per questo” e b)
deontologica, “perché dimostra, non che la cosa sia cosi, ma che deva
esser cosi; e questo modo pure, se & in regola, da una certezza irrefra-
gabile” (TS, I, 158). La rivelazione dell’essenza di Dio come uno e
trino ha una ricaduta filosofica di enorme portata. Rosmini ad esem-
pio accenna alla mirabile soluzione del problema dell’uno e del mol-
teplice, che il Cristianesimo propone:

Escluso dunque il sistema degli unitari, come impossibile, rimane che ci sia
qualche molteplicita coeterna all’essere. Ma questa non deve togliere la perfetta
unita e semplicita dell’essere, e quindi Ta difficolta di quell’antinomia, che ha fatto
delirare, se mi si permette di cosi esprimermi, la filosofia di tutti i secoli, a cui
Cristo ha soddisfatto, ma rivelando il mistero. Dal qual mistero perd venne un
rinforzo di luce alla stessa intelligenza umana, che si mise all’opera di rispondere in

qualche modo a quel problema pill istrutta e cautelata contro gli errori (TS, I, 131).

Il mistero dell’amore trinitario non pud lasciare indifferente il
filosofo, al quale anche “convengono quelle nobilissime e verissime
parole, che diceva Gregorio della Triade augustissima: «Mi sforzo di
comprendere 'unita, e gia i raggi ternari splendono intorno a me:
tento di distinguerli, e gia mi hanno ricacciato nell’'unita». Questo
sublime mistero — continua il Roveretano — dunque & il profondo e
immobile fondamento, su cui si possa innalzare I’edificio non solo
della dottrina soprannaturale, ma anche della Teosofia razionale,
ond’é veramente Ths xpLoTiavdv é@ope Ococolas, come fu chiamato
da un Padre della Chiesa {Dionigi nella Teologia mistical. Dal che,
essendo dimostrato, se ne avra questa conseguenza importante, che
alla divina rivelazione la stessa Filosofia dovra la sua perfezione,
I’inconcussa sua base, e il suo inarrivabile fastigio” (TS, I, 1 60).
Giustamente il Roveretano cita in greco il famoso testo dello

L



Pseudo-Dionigi, dato che anche qualche recente traduzione italiana
preferisce rifugiarsi nella pili rassicurante “sapienza divina”, rinun-
ciando all’esoterismo che la parola “teosofia” certamente contiene.

Non intendiamo esaurire in questa sede tutta la ricchezza della
tematica trinitaria nel pensiero rosminiano e alcuni suoi punti nevral-
gici. Ci, limitiamo a riportare i dodici anelli della catena ontologica,
“che avvincola tutto l'ente infinito e finito, nell’ordine suo”, dalla
quale appare evidente come tutto I'essere risulti strutturato triadica-
mente. A questo punto raggiungiamo davvero il vertice di quella
metafisica sublime, che dall’essenza del Dio trinitario ricava e ad essa
riferisce tutto lesistente, per cui non c’¢ nulla nell’'universo e nella
storia che non porti in sé I'impronta trinitaria:

Catena ontologica (TS, 3 16-319)

Principio Verbo Spirito Santo
1 2 3
Causa efficiente Causa esemplare = Causa finale
6 , 5 4
Reale finito — Forma intelligibile Appetito finale
7 8 2
il Padre il Verbo che rivela Operazione dello Spirito
Santo, per la quale s’incarna
12 14! 10

1]

eterno costituirsi dell’infinito

eterna costituzione della causa
costituirsi del causato = ente finito
sublimazione del causato o ente finito
nell’infinito, ossia I'ordine soprannatu-
rale inserito nel creato, con che il creato
& compiuto secondo l'eterno prestabilito
disegno

Iseriedianellil -3

II serie di anelli 4 - 6
111 serie di anelli 7 - 9
IV serie di anelli 10 - 12

La nostra ricostruzione evidenzia come vi sia una sorta di grembo
trinitario infinito e soprannaturale, entro il quale vive e si muove l'u-
niverso finito e I'uomo. Sembrerebbe uno schema arido e concettuoso,
ma la magica catena, quasi un talismano che congiunge l'eterno e
il tempo, I'infinito e il finito, va letta ed interpretata alla luce dei

112



luoghi della Teosofia, in cui Rosmini parla dell’Essere come vita e sen-
timento. Nel sentimento consiste I’essenza stessa della vita. L'Essere
infinito & Vita e Beatitudine somma e in quanto tale & amore. Qui
filosofia e teologia si avvalgono della poesia, nel tentativo di balbet-
tare qualcosa di questo inesprimibile amore che & Dio e che da Dio si
diffonde su tutto cid che esiste. Il Petrarca, che il giovane Roveretano
aveva tentato di imitare nella prosa e in alcune composizioni poetiche
adolescenziali, offre alcuni versi, che vengono incastonati in queste
pagine, nelle quali I'amore viene non solo espresso, ma celebrato ed
invocato e dove ritroviamo il ruolo centrale della volonta libera, da
cui questo amore sgorga e che da cui & interpellato.

Ma Uesser Vita e Beatitudine & un atto di amore: & amore attuale, perfettissimo,
il che & quanto dire volonta nell’'ultima sua attualita perfettissima. L'Essere intelli-
gente dunque ama infinitamente se stesso contemplato e affermato: e I'Essere con-
templato ed affermato ama infinitamente, collo stesso atto d’amore, I’Essere intelli-
gente ed affermante in sé contemplato ed amato: e dissi «collo stesso atto d'amore»,
perché il subietto amante & il medesimo, salve le due forme di contemplante e affer-

mante, e di contemplato e affermato (TS, II, 367-368).

Poco pill avanti il Roveretano, attraverso i versi del “pili gentile
dei poeti”, richiama il desiderio dell’amore finito e imperfetto di rag-
giungere una piena intimita e comunione con I’amato:

“Talor m’assale in mezzo a’ tristi pianti
Un dubbio, come possan queste membra
Dallo spirito lor viver lontane;

Ma rispondemi Amor: Non ti rimembra
Che questo & privilegio degli amanti
Sciolti da tutte qualitati umane?”.

Un tale conato proprio della natura dell'amore, pel quale I'amante tende a uscire
spiritualmente e dividersi da sé per divenire e identificarsi all'amato, in un Essere
infinito, in cui anche I'amore & a concepirsi perfettissimo, non pud essere mai
imperfetto, ma dee aver sempre ottenuto tutto il suo effetto: 'atto amoroso deve
dunque essere sfavillante, ma ultimato e quieto nel fine ottenuto. L'amante dee aver
presa la forma di amato. E se 'amante & oggimai 'amato, il subietto medesimo dee

sussistere come per sé amato, che & l'ultima concepibile attualit3, e perfetta quiete,
dell’essere.

Nel turbinio dell’amore infinito, in cui consiste la natura stessa di
Dio, I'atto amoroso & atto volontario (Rosmini polemizza con quei

113



teologi che assegnano alla volonta un ruolo subalterno rispetto all’in-
telligenza e all’essere), un atto di volonta, che & nello stesso tempo un
atto della natura divina, e tale atto non & da considerarsi successivo o
ulteriore rispetto all’atto intellettivo, ma & ad esso “coesistente e con-
temporaneo”,

laonde non malamente possiamo dire che il divino Verbo procede non per modum
voluntatis, ma voluntarie, come si dice che lo Spirito Santo procede non per modum
naturae, ma naturaliter. B cosi la santita & in tutta la Trinita e nella stessa processione

delle persone, onde il Trisagio angelico (TS, 11, 373).

A questo punto si situa la riflessione trinitaria sulla carita, consi-
derata nel Padre come prima, infinita, assoluta e universale beneficenza
e col carattere proprio del bene, che & diffusivo e operativo: nel Figlio
come riconoscenza e gratitudine, prima, assoluta, infinita, ove si
coglie il carattere ordinato, giusto, verace del bene (a proposito della
veracitd va notato come la conoscenza del vero nella prospettiva del
pensiero credente non possa coniugarsi se non in termini di ri-cono-
scenza); finalmente nello Spirito Santo, la carita infinita assume la
forma dell’unione, dove la stessa beneficenza e riconoscenza trova la
sua quiete e si consuma, e dove la catena si scioglie nella comunione
mistica.

Giova richiamare un luogo centrale, dell’immenso frammento che
stiamo esaminando, dove Rosmini espone il suo pensiero circa quello
che lui stesso chiama “l'atto del principio fontale della divina
Trinita”, che ha come referente costante I'altro da sé e al tempo stesso
il sé. Quella di cui riportiamo qualche passaggio € una pagina non
facilmente sintetizzabile:

Latto dunque del principio fontale della divina Trinita & un atto che tende sem-
pre in un altro, e in un altro, e quest’altro e altro, I’ha sempre ab eterno [sic!} rag-
giunto e di sé promanato. Ma se quest’altro e altro fosse fuori del principio produ-
cente, in tal caso il principio con quell’atto avrebbe cercato un termine fuori di sé,
e cosi sarebbe stato imperfetto e insufficiente a se stesso. I due termini dunque pro-
ceduti cosi dal principio rimangono nel principio, ma nello stesso tempo sussistono
in se stessi per le loro proprie e personali coscienze, per le quali I'uno di essi sa di
essere generato, e l'altro sa di essere spirato, mentreé il principio ha la coscienza per-
sonale di essere principio generante, e spirante insieme col suo essere generato {...].
Onde, in questa costituzione della divina Trinita, nell’operazione del principio si
distinguono logicamente, non realmente, due note o condizioni: 1. un dare tutto ad
altri; 2. un ritenere tutto, ossia un mettere tutto in atto se medesimo: di maniera
che l'essenza divina, che & nel principio e che viene comunicata, & messa in atto per

114



lo stesso atto pel quale sono messe in atto le divine persone distinte realmente tra
loro. Di che risulta, che il dare tutto se stesso al proprio oggetto e all’oggetto amato
& quell’atto con cui si costituisce il principio stesso nell’ultima e infinita sua perfe-

zione (TS, III, 295-296).

Ancora una volta la prospettiva agapica gioca un ruolo fondamen-
tale nell’orizzonte del pensiero teosofico di Rosmini maturo: non si
tratta evidentemente di una teosofia esoterica, i cui contenuti sareb-
bero accessibili soltanto ad una é/zze di privilegiati, anche se un serio’
confronto con la meditazione contenuta in queste pagine richiede
particolari attitudini speculative e di concentrazione, di cui, forse,
non tutti possono disporre. Qui ancora una volta & dato rinvenire un
elemento non secondario di feconda inattualita di questo pensiero,
che propone alla nostra cultura e alla nostra teologia un’autentica ed
integrale “metafisica della carita”, capace di superare, oltrepassan-
dole, sia le istanze ideologiche della modernitd compiuta sia le ten-
denze debolistiche della postmodernita emergente.

15






