PASQUALE MORABITO*

Tra Gerusalemme e Atene
Paradigmi antropologici del Mare Nostrum

La predicazione paolina a Reggio e la rifondazione dello spazio cittadino

Inde circumlegentes devenimus Rhegium (Az, 28, 3).

Il presente articolo riprende un intervento fatto durante il Seminario di studi “Due
Popoli, una storia: la tradizione ebraica nel Mare Nostrum”, tenutosi a RC il 15
Aprile 2008, presso IISSR di Reggio Calabria. E una riflessione sullo spazio comu-
ne del Mediterraneo mediante la costruzione di alcuni paradigmi antropologici ad
esso collegati. Limmagine suggestiva dello spazio tra Gerusalemme e Atene, tra la
cultura ebraica, Greca e Romana viene sviluppata attraverso il sorgere della cristia-
nitas. Il racconto degli Atti degli apostoli e la tradizione popolare del passaggio di San
Paolo a Reggio e della fondazione delle prime comunita cristiane danno lo spunto
per una considerazione ulseriore sul concetto di spazio sacro, sul processo di evange-
lizzazione e sull'utilizzo di alcuni simboli in area mediterranea.

Il mio breve intervento, dal titolo di un importante saggio di Leo
Strauss!, filosofo della politica ebreo-tedesco, vuole ripartire, in senso
antropologico, topologico e topografico, dallo spazio del fretum. La no-
zione di spazio ci suggerisce direttamente 'immagine della citta — Ge-
rusalemme o Atene — la citti quadrata del logos e la citta santa, perfet-
tamente rotonda, orientata verso un centro. Delimitata dal pensiero ra-
zionale, la polis incontra la citta santa nell'incrocio del mediterraneo.
Da qui, la Magna Grecia e il popolo eletto, saranno paradigma della
cultura dell'Occidente, nel confronto-scontro con la romanitas: non so-
lo geograficamente, il fretum diventa la faglia decisiva per le radici co-
muni da cui proveniamo. Queste radici possiamo sintetizzarle nell'in-
contro tra queste tre componenti ¢ la perentoria nascita del cristianesi-
mo. La filosofia greca, le istituzioni romane, la promessa del popolo

* Prof. di Antropologia Culturale presso 'ISSR di Reggio Calabria e presso IIstituto Teo-
logico Pio IX. Ricercatore assegnista di Filosofia Politica presso I'Universita di Messina.
1 LEO STRAUSS, Gerusalemme e Atene, Einaudi, Torino 1983.

73



eletto. E nella figura di San Paolo, 'Apostolo delle genti, che questi tre
caratteri sembrano cristallizzarsi, dando lo spunto per la creazione di
un paradigma antropologico dello spazio del fretum.

Gerusalemme e Atene

Scrive Strauss che le speranze serbate — nonostante la confusione e i
pericoli del presente — si fondano tutte, in negativo o in positivo, di-
rettamente o indirettamente, sulle esperienze del passato. Di queste
esperienze, le pili vaste e pill profonde sono, per noi uomini occiden-
tali, quelle evocate dai nomi delle due citth: Gerusalemme e Atene. Sia-
mo divenuti cio che siamo grazie all'incontro tra fede biblica e pensie-
ro greco. Per comprendere noi stessi, per illuminare il cammino non
ancora percorso, ¢ necessario comprendere Gerusalemme e Atene.

Il tema di cui mi ¢ stato chiesto I'intervento si riferisce a cid che la
scienza rivolta allo studio del medesimo oggetto designa con il nome di
“culture”, dove per cultura si intende un’idea scientifica. Lo scienziato
la considera come un oggetto: poiché scienziato si pone all’esterno di
ogni cultura; non nutre alcuna preferenza per alcuna di esse, ai suoi oc-
chi sono tutte di pari statura. Non ¢ solo imparziale, ma altresi ogget-
tivo, attento ad evitare qualsiasi concetto “culturalmente vincolato”.

Per il fatto stesso di parlare dei suoi oggetti come di culture, lo scien-
ziato da per scontato di comprendere le persone che sta studiando me-
glio di quanto esse comprendessero o comprendano ancor oggi se stes-
se. Questa impostazione — che & ancora dominante — & stata messa in
discussione per primo da Nietzsche. Tra i vari testi, molto suggestivo &
un discorso di Zarathustra intitolato Delle mille e una meta®. Qui, nel
suo tipico stile aforistico, Nietzsche isola due tra molte culture: la gre-
ca e la ebrea. La peculiarita dei greci ¢ il totale dedicarsi dell'individuo
alla competizione per I'eccellenza, il riconoscimento, la supremazia.
Quella degli ebrei ¢ I'estremo rispetto portato al padre e alla madre.
Forza dell’intelletto e forza della tradizione: questi i punti discriminan-
ti delle due culture. Ma — sembra dire il filosofo tedesco — la cultura a

2 E W. NIETZSCHE, Cosi parld Zarathustra, Adelphi, Milano 1968, p. 64.

74



cui appartiene I'osservatore deve essere la cultura universale, che non &
pil una cultura tra tante altre. Nietzsche cerca una cultura che non fos-
se pilt una cultura particolare e dunque, in ultima analisi, arbitraria.
Unire Gerusalemme e Atene sari allora il tentativo non di unificare due
culture, ma di cercare 'unicita della verita.

Il nomos, la citta

Ma torniamo all'immagine delle citta.

A questo proposito, ricordiamo che il culto sacrale, la coltura di chi
coltiva cid che cresce e la cultura di chi edifica e costruisce citta, sono
termini apparentati dal comune riferimento al culto, e non solo etimo-
logicamente. Culto, coltura e cultura sono, infatti, anche i momenti
mitico-rituali di un unico stare dell’'uomo sulla terra, nei suoi aspetti
antropologici, storico-istituzionali e politico-simbolici. Coltura deriva
da colere, medesima radice di culto e di cultura: I'atto del delimitare il
terreno, di creare uno spazio chiuso, delimitato, un confine sacro. E qui
che ritroviamo la relazione originaria tra occupazione e delimitazione
del suolo, rituali religiosi e nascita della cultura. Seguendo il politolo-
go e giurista tedesco Carl Schmitt il primo significato di cultura sareb-
be “la creazione di un nomos primordiale, una legge, ma anche una lo-
calizzazione spaziale ben definita, con i propri culti e riti”3. 1l nomos
della citta non & da ricercare nella legislazione, ma nell’evento cultura-
le di cui narra il mito: il rito. Questo permette di accedere al mitologe-
ma, al vero e proprio nucleo mitico, che, secondo l'ipotesi di R. Girard,
costituisce il momento d’origine. Il rito, innanzitutto, delimita lo spa-
zio, ovvero lo circoscrive separandolo dalla paura e dalla violenza. Vivi-
fica, inoltre, questo stesso spazio ri-presentando nella memoria collet-
tiva le tappe della sua costruzione (ri-evoca, ciog, gli eventi fondatori).
In tal modo, procedendo nello spazio dall’esterno verso linterno, e nel
tempo dal pili recente al pilt remoto, ci avviciniamo al significato es-

3 CARL SCHMITT, fra gli altri, ha messo in evidenza con maggior chiarezza la relazione for-
te tra cultura, rituali, legge e presa di possesso, organizzatrice dello spazio sacro e quindi poli-

tico. Cfr. Il Nomos della terra, Adelphi, Milano.

75



senziale dell’abitare dell'uvomo sulla terra, significato analizzato ed in-
terpretato nei suoi aspetti antropologici, mitico-rituali, storico-istitu-
zionali e politico-simbolici.

Particolare attenzione destano percid i meccanismi collegati all’or-
ganizzazione dello spazio cittadino, ai riti da questi derivati, e alla loro
persistenza politico-religiosa nella cittd.La costruzione delle citta & sim-
bolicamente orientata verso un centro, centro delle forze e centro da
cui riceve senso e forza.

La citta di cui ci occupiamo & percid “fortificata” in una duplice ac-
cezione: come spazio difeso dalle mura innalzate a perimetrarne i con-
fini, e come luogo fondato da una forza collettiva. Cosi, sin dall’antico
rito del moenia signare aratro, in cui ancora non c’era distinzione tra la
figura sovrana come capo militare, re e sacerdote, il primo formarsi di
uno spazio costruito definisce, ambiguamente, I'ordine pacificatore
che, dentro le mura, esercita il controllo sulla natura indifferenziata. E
qui che intendo costruire il paradigma del mare nostrum, attraverso
questo innesto mitico-rituale, narrato dal racconto di fondazione (o
meglio di ri-fondazione) della citta di Reggio Calabria: I'episodio della
Colonna del prodigio di San Paolo.

Il valore della tradizione

Per interpretare I'evento, ci serviremo di due tipi di fonti: una stori-
ca, quella degli Atti degli apostoli, ed una tradizionale, leggendaria, de-
vozionale, che si innesta sulla prima. Al cap. 28, v. 3, gli Atti recitano:
“Inde circumlegentes devenimus Rhegium. Et post unum diem, filan-
te austro, seconda die venimus Puteolos”.

Siamo nella primavera del 61 d.c. Paolo, inviato da cesarea a Roma
per essere giudicato quale cittadino romano, intraprende il viaggio ma-
rittimo che lo portera a toccare Malta, quindi Siracusa, e Reggio, dove
la sosta dura un giorno. E qui si interrompe il racconto di Luca, la-
sciando lo spazio a quello che abbiamo definito come racconto di fon-
dazione.

Nella Storia dell’Arcidiocesi di Reggio Calabria, viene descritto I’e-
pisodio, a partire dal quale si pud datare la nascita della prima comu-

76



nita cristiana — dopo quella di Roma — nell'Tralia continentale®. La sce-
na si svolge nei pressi di un tempio dedicato a Diana Fascelide, a cui le
giovinette della citta tributano un antichissimo culto di fertilitd®. Per
narrare I’episodio, lasciamo parlare lo storico E Russo:

«Paolo, sceso a terra, sorprese Z reggini n ﬁ:m presso il simulacro della dea Diana
Fascelide, alla quale avevano eretto un tempio sontuoso di forma greca, ornato di
colonne scanalate, sormontate di capitelli dorici. Non volle farsi sfuggire loccasio-
ne di annunziare la buona novella, come era solito fare in tutti i luoghi che toc-
cava. Ma i reggini, intenti a festeggiare la loro dea, sono tuttaltro che disposti ad
ascoltarlo. Egli prega, insiste, e infine ottiene che possa parlare per lo spazio di tem-
po sufficiente a consumare poche dita di candela, posta ad ardere sopra una co-
lonna. E Paolo parla di Cristo a quella folla attonita, con la persuasione e la vee-
menza che lo caratterizza. La candela in breve si consuma; ma la colonna di mar-
mo continua a mandare lo stesso i suoi bagliori, che produce sugli uditori un o
fetto non meno efficace della parola dell’Apostolo. Il ghiaccio é rotto, il seme evan-
gelico & gettato; non manchera di germogliare e crescere. Lo stesso Paolo si incari-
cheri di lasciare o di inviare un suo discepolo a prosgguire Lopera sua,coltivando
quel germoglio e trapiantandolo anche in alsre cittiy®.

La pilt antica testimonianza della predicazione paolina a Reggio si
trova negli Acta di S. Stefano di Nicea, in cui si legge:
«Avendo trovato [‘Apostolo la citti dedita al culto degli idoli, predicd in essa la pa-

rola del Signore, e come un buon terreno produce il centuplo della semente che rac-
coglie, cosi gli abitanti di quella citt ricevettero la parola di Dio’ .

Gli Acta di S. Stefano, composti ad uso liturgico e devozionale, non
entrano perd nei particolari della predicazione apostolica,che viceversa

4 1] BARRIO attesta nel De Antiquitate et situ Calabriae: “Christi autem fidem Calabri, Italo-
rum primi, Romani exceptis, sunt complexi, Paulo Apostolo Rhegii concionante”. E lo storico
UGHELLL in Jralia Sacra (IX, 428), conferma I'antichita della sede di Reggio, fondata dallo stes-
s0 Paolo: “Ceterum Sedes Regina est vetustissima ab Apostolo Paulo fondata” (cfr. E. RUSsO, Sto-
ria dell’Archidiocesi di R. Calabria, Laurenziana, Napoli 1961). Il Papa Benedetto XIV conferme-
ra questa origine ,definita dal Russo come “il valore della tradizione”, nella Bolla Suprema dispo-
sizione, del 25 settembre 1741, in cui dichiara la Chiesa di Reggio come Chiesa-madre di tutte le
altre della Calabria, fondata da Paolo Apostolo: “Ipsaque Ecclesia Regina,caput omnium Eccle-
siarum totius Calabriae Ecclesiarum a Divo Paulo Apostolo et gentium Doctore constituta exti-
terit” (in: FIORE, Calabria Illustrata, 11, p. 287).

5 GUARNA-LOGOTETA, Di Diana Fascelide e del suo tempio a Reggio, Reggio Calabria 1852.

6 E RUSSO, Storia dell’Archidiocesi di R. Calabria, cit., p.52.

7 Acta SS, Jul. 1T 220, Migne, P. G, 115, col. 317.

77



vengono tramandati, come detto, dalla tradizione locale, che ricorda sia
la festa in onore di Diana Fascelide sia la Colonna del miracolo. Su que-
ste circostanze tradizionali, I'unanimitd e I'uniformita tra gli scrittori e
gli storici, sia nazionali che locali, & incontrastata®. La fonte comune &
da ricercare nella petizione che i Canonici di Reggio avanzarono a Ro-
ma nel 1543, perché S. Stefano da Nicea fosse incluso nel Martirologio®.
La tradizione della Chiesa reggina a cui facevano appello, si riferisce al-
I'episodio, partendo proprio dal Tempio di Diana, che sorgeva vicino al
mare, € conservava i ricordi della scena della predicazione apostolica. Tra
i ruderi del Tempio a Diana Fascelide, il manoscritto parla della presen-
za di una casa sotterranea con una cripta, costruita a volta, dove era sta-
ta rinvenuta un’antichissima pittura, rappresentante San Paolo nell’atto
di abbattere I'altare della dea. Vi erano, secondo la tradizione, anche “del-
le figure di giovani donne stupefatte, alcune delle quali biancovestite,
portanti fasci di legna. E soggiungevano (i Canonici) che anche al loro
tempo durava I'uso di recarsi al tempio di San Paolo, a fine aprile, per ce-
lebrarvi la festa della venuta dell’Apostolo e che, in quella occasione, le
fanciulle della cittd, dei sobborghi e dei paesi vicini, solevano venire pro-
cessionalmente cantando un inno poetico in dialetto, e portando verso il
vespro, dei fasci di legna e tralci di vite, chiamate in dialetto fzscedds, che
di notte accendevano in onore di San Paolo™1°.

La tradizione storico-letteraria trova pieno riscontro nell’arte e nella li-
turgia. Reggio dedica a San Paolo una chiesa fin dall’antichita, che gli sto-
rici locali ritengono sia stato lo stesso tempio di Diana Fascelide, trasfor-
mato in luogo di culto cristiano dopo il passaggio dell’Apostolo!!. Que-

8 Basti ricordare, per esempio, oltre al gia citato De Antiquitate et situ Calabrize del BAR-
RIO, il Sacro Trionfo ovvero Leggendario dei SS. Martiri di Calabria (Napoli,1630) del GUAL-
TIERI, Dell'origine, stato e progresso del Rito Greco del RODOTA, il Culto dei Martiri in Calabria
(Napoli, 1905) del TACCONE GALLUCCI, le Memoriae Civitatis Rbegii (Vibo Valentia, Bibliote-
ca Capialbi), DEL TEGANL, la Cronaca della nobile citti di Reggio (Messina, 1617) di M. A. Po-
LITL, S. Paolo @ Reggio (in: Albo Reggino, 11, pp. 108-109), La prima pagina di nostra storia ec-
clesiastica: la predicazione di San Paolo a Reggio, (Ivi, 111, pp- 171, 172), I monumenti e il culto
di San Paolo a Reggio, (Ivi, pp. 194-196), del DE LORENZO.

9 In: Chronicon Rbhegii, MS, (Reggio Calabria, Biblioteca Comunale).

'0°F RUSSO, Storia dell’Archidiocesi di R. Calabria, cit., p. 53.

' Le fonti concordano nell'individuare topograficamente il luogo del tempio nei pressi
della Porta occidentale della citth, chiamata Mesa. Qui, nel XII secolo, vengono fondati il con-

78



sto passaggio ci da la possibilita di costruire un possibile modello inter-
pretativo del passaggio dal culto pagano a quello cristiano, attraverso de-
gli spunti dati dai racconti della tradizione, i quali contengono elementi
che esamineremo nelle pagine seguenti: lo spazio ¢ il tempo sacri (la fe-
sta, il tempio), i simboli legati al culto (la colonna, il fuoco), oltre ad al-
cune considerazioni di carattere antropologico e teologico sulla fonda-
zione dello spazio comune.

Spazio sacro, tempo sacro

1l rimando al culto della dea e la presenza di documenti e reperti sug-
gerisce una riflessione sul fondamento sacro del vivere in comune. Infat-
ti, a partire dal culto & possibile identificare i punt di riferimento spazia-
li ed esistenziali dell’bomo religiosus'?. E da queste “espressioni mitologi-
che e scenari rituali”!3 che ogni studio antropologico o sociale pud par-
tire: origine della comunit umana & un’origine sacra per definizione. Le
coordinate di quest’origine non possono prescindere dai culd che fonda-
no un dato luogo, una linea di demarcazione, un confine, unistituzione
o una legge. La stessa nozione di spazio implica una ripartizione qualita-
tiva del 7odo di essere nel mondo. Rottura, discontinuit3, passaggio sono
i termini che indicano le differenze tra sacro e profano!4. Scrive Eliade:

vento e la chiesa dei Frati Minori, “Ov’¢ oggi — attesta De Lorenzo — S. Maria della Vittoria,
accanto quindi ai ruderi del tempio di Diana Fascelide e della chiesa di San Paolo, in cui con-
servatasi la prodigiosa colonna” (Memorie da servire alla storia sacra e civile di Reggio e delle Ca-
labrie, Reggio Calabria /1873, pp. 12-13).

1274 d‘eﬁnizione deriva dallo storico delle religioni Mircea Eliade, che sottolinea I'aspetto
fondamentale dell’esperienza del sacro nella cultura umana delle origini, in opposizione al con-
cetto di uomo moderno, o a-religioso, in cui prevalgono rappresentazioni del mondo secola-
rizzato, razionalista, scientista, personalista, sentimentale. Su cid, cft. M. ELIADE, I sacro e il
profano, Bollati Boringhieri, Torino 1967.

13 Thidem.

14 Sylla nozione di “spazio fratto”, rimando all’opera del Prof. Domenico Conci, recente-
mente scomparso, ed alla sua metodologia fenomenologica di ricerca sul sacro. In particolare,
mi riferisco alla conferenza sullo spazio, tenuta al Centro Europeo sul Mito ¢ simbolo, Villa Pa-
ce, Universita di Messina, nell'ambito dei seminari sulla Simbolica dello Spazio, nel 2005-06.
Per approfondire, molto curato & il sito internet Hieros, da lui ideato.

79



«Per l'nomo religioso lo spazio non & omogeneo; presenta talune spac-
cature o fratture: vi sono settori dello spazio qualitativamente diffe-
renti fra Joror1>.

Lhomo religiosus da un preciso significato ai luoghi dove vive: cono-
sce, diciamo con Eliade, lo “status ontologico”® dello Spazio sacro. Que-
sto status si concretizza, chiaramente, non in speculazioni teoriche, ben-
si attraverso le elementari manifestazioni del vivere comune, anteriori a
qualsiasi riflessione sul mondo. Vi sono spazi non consacrati, privi di
“struttura e consistenza”’, “amorfi”, ed esistono spazi con una loro “for-
za”. Questa “non-omogeneitd” dello spazio si identifica con una con-
trapposizione tra il sacro, I'unica cosa reale, “realmente esistente” e tutta
la restante “informe distesa” intorno.“Non ti avvicinare — dice il Signore
a Mose — togliti i calzari, perché il luogo in cui ti trovi & santo” (Esodo, 3,
5). Lo Spazio sacro ¢ il luogo della ierofania, della sua manifestazione, a
partire da quel momento viene interrotta 'omogeneita dello spazio, ma
avviene contemporaneamente la rivelazione di una realtd assoluta, “in
opposizione alla non realtd dell'immensa distesa che lo circonda”!8. 1l
momento religioso & un’esperienza primordiale, paragonabile, dice Elia-
de, a una “fondazione del mondo”. E a partire da questa costituzione, da
questa irruzione del sacro che la comunita arcaica scopre il punto fisso,
Vaxis mundi di ogni orientamento. E la ierofania il punto stesso di orien-
tamento, il “centro”!?. Il simbolo dell'axis mundj, & un altro degli ele-
menti caratteristici del sacro. E una localizzazione del momento ierofani-
co o teofanico, che rimanda direttamente al “Centro del Mondo”. Una
scala (Giacobbe), una montagna sacra ('Oreb), una colonna, un tempio:
sono queste alcune tra le varianti pitt diffuse dell’asse cosmico. E a parti-
re da quel centro che la comunit arcaica si progetto nel mondo. E a par-
tire dal centro che lo spazio qualitativamente diverso viene fondato, o ri-

15 M. ELIADE, // Sacro. .., cit., p- 19.

16 Jbid,

17 Ibid,

18 Thid.

19 Sulla simbologia dell'axis mundi, che approfondiremo oltre, rimando, oltre che ai testi
di Mircea Eliade, agli studi di Simbolica politica inaugurati da Giulio M. Chiodi. Cfr. in par-
ticolare Axis Mundi, Axis Sui, in Heliopolis, 2005, Luciano editore, Napoli.

80



fondato. La citta & collegata al centro per mezzo di questasse, ¢ ritrovia-
mo, nei contesti culturali piti disparati, “sempre lo stesso schema cosmo-
logico e lo stesso scenario rituale: [installazione in un territorio equivale
alla fondazione di un mondo”°. Riassumendo, 'immagine della citta ri-
manda alla nozione di esperienza dello spazio sacro, che rende possibile
la “fondazione del Mondo”. La manifestazione del sacro nello spazio ha
quindi — come scrive Elide — una “validica cosmologica: ogni ierofania
spaziale, ogni consacrazione dello spazio, equivale ad una cosmogonia: i/
Mondo si lascia afferrare in quanto mondo, in quanto Cosmo, nella misura
in cui si rivela come mondo sacro”*!. Accanto alla nozione di spazio — sug-
geritaci dai resti del tempio di Diana Fascelide e dalla tradizione devo-
zionale — troviamo collegata qui I'idea di Zémpo sacro. Larrivo di Paolo a
Reggio coincide con una festa in onore della dea. Probabilmente, I’Apo-
stolo si trova nel centro di un rito di iniziazione delle fanciulle, o ad un
rito della fertilita (vedi suprz). Analogamente allo spazio, l'esperienza del
Tempo sacro non & omogenea e continua. Vi sono, nella comunita dell’-
homo religiosus, intervalli di tempo sacro e di tempo profano, ossia la du-
rata temporale di tutti quegli atti che non hanno un significato religioso.
“Tra questi due tipi di tempo vi & soluzione di continuita; per mezzo dei
riti perd, l'uomo pud “passare” senza alcun pericolo dalla comune dura-
ta temporale al Tempo sacro”?2. Ogni rito, ogni festa religiosa, ogni pe-
riodo liturgico & la riattualizzazione di un evento sacro avvenuto in un
passato mitico, in un “principio”. Ne consegue una nozione di Tempo sa-
cro indefinitamente ripetibile. Il tempo sacro rimanda all’evento origina-
rio, al mito di fondazione della comunita, che viene rivissuto ciclica-
mente. Dimensione spaziale e dimensione temporale del sacro sono uni-

20 M. ELIADE, I/ Sacro..., p. 35.

21 Thid.

22 ;4 E interessante il fatto che Eliade intuisca il “pericolo” insito nel “passaggio” attua-
to attraverso il rito di purificazione, tra sacro e profano. Ma lo studioso romeno non sembra
preoccuparsi di dare spiegazioni. E Rene Girard che, per primo, ha tematizzato questi aspetti
dell’antropologia, costruendo una teoria innovativa sull’origine del sacro collegata alla violen-
za intraspecifica alla comunith umane. Il “pericolo” di cui parla Eliade non & altro, per Girare,
che il pericolo percepito dalla comunita, dello scatenarsi della violenza mimetica. Approfondi-
remo brevemente infrz alcuni tra questi concetti chiave. Su cid, R. GIRARD, La violenza e il sa-

cro, Adelphi, Milano 1972.

81



tew, in maniera evidente, anche dal punto di vista semantico, a rimarca-
re, qualora ce ne fosse bisogno, la comune radice dei due termini. Si de-
ve a Hermann Usener la prima spiegazione della parentela etimologica
tra templum e tempus, in un’interpretazione dei due termini attraverso il
concetto di intersezione (“Schneidung, Kreuzung”)?3. Ulteriori ricerche
hanno perfezionato tale scoperta: “Zémplum indica Iaspetto spaziale,
tempus 'aspetto temporale del movimento dell'orizzonte nello spazio e
nel tempo”4. 1l Tempio & il luogo santo per eccellenza, imago munds,
santifica il Mondo e la vita cosmica. Questa vita cosmica & immaginata
in una traiettoria circolare, si identifica con I'’Anno. Limmagine del tem-
po ¢ qui un circolo chiuso. Pur avendo un principio e una fine, rinasce-
va ogni Anno un tempo nuovo, puro e santo. Il Nuovo Anno ¢ una riat-
tualizzazione della cosmogonia, ¢ necessario ricominciare dal principio,
restaurare cio¢ il Tempo primordiale”®. Ecco il rito dell’Anno Nuovo
nelle comunita arcaiche: i peccati vengono espulsi, si attuano purifica-
zioni, si allontanano i demoni, si offrono vittime e capri espiatori.

La Colonna del prodigio

Lepisodio della Colonna del prodigio si innesta proprio in questo
contesto ciclico. E ci offre lo spunto per ulteriori riflessioni sull’appari-
zione del cristianesimo nello spazio del mare nostrum, ed il conseguen-
te processo di evangelizzazione sui vecchi riti e simboli sacri esistenti26.

Nel racconto tradizionale, la rifondazione della cittd avviene all’in-
terno di un rito, di una festa sacra.

23 H. USENER, Gitternamen, Bonn 1920, pp. 191 ss.

4. MULLER, Kreis und Kreus, Berlino 1938, p.39.

25 M. ELIADE, 7/ Sacro. .., p- 51.

26 Ci sembra fondamentale ribadire in questa sede come i Padri della Chiesa primitiva han-
no esaminato linteresse della corrispondenza tra i simboli proposti dal cristianesimo e i sim-
boli che costituiscono il patrimonio comune dell’'umanit. Per questi primi apologeti del cri-
stianesimo i simboli erano carichi di messaggi: la Rivelazione non distrugge i significati precri-
stiani dei simboli: al contrario, li riutilizza, interpretandoli alla luce trasfigurata della verita del-
la vittima perfetta: il Cristo. Su cid, cfr. R. GIRARD, Vedo Satana cadere come la Jolgore, Adel-
phi, Milano 2001. Vedi anche M. SERRES, Esthétiques sur Carpaccio, Hermann, Paris 1975.

82



E suggestivo qui notare come Paolo converte i reggini dal paganesi-
mo distruggendo laltare della dea e sostituendo laltare sacrificale con
Paltare della prima Chiesa. In cid possiamo anche intravedere la nuova
concezione di tempo, il tempo cristiano, collegata all'irruzione nella
storia di un evento che spezza il precedente cerchio “dell’eterno ritor-
no”. La dimensione circolare della religione arcaica, del parossismo mi-
metico che si ripropone durante ogni rito, viene definitivamente spac-
cato dalla presenza del Risorto nella storia umana. 1l cristianesimo rin-
nova I'esperienza del tempo sacro, il tempo liturgico, affermando la sto-
ricita della persona del Cristo®”.

Tonando al racconto della Colonna, i simboli utilizzati dal narrato-
re sono ripresi dal paganesimo: il luogo & un luogo sacro (il Tempio di
Diana), gli strumenti del prodigio sono una colonna (I'axis mundi) ed
il fuoco.

1l fuoco & una componente centrale nella vita dell'uvomo, in parti-
colare dell’uomo arcaico. Molti racconti di fondazione raccontano di
un dio che dona il fuoco agli uomini (Prometeo). In generale, il fuoco
¢ un simbolo teofanico basti pensare al roveto ardente dell’Esodo, o al-
la nube di fuoco che guidava Israele. Dal punto di vista rituale, il fuo-
co & I'elemento fondamentale per un sacrificio perfetto®®. Nel Nuovo
Testamento, il battesimo perfetto non sari quello con 'acqua, ma “con
lo Spirito Santo e fuoco”. Fuoco e Spirito Santo saranno poi nuova-
mente sovrapposti nell'immagine della Pentecoste.

1l fuoco &, come ogni elemento sacro, ambivalente. Come il sangue,
Pacqua, la vittima stessa, & portatore da un lato di violenza, distruzio-
ne, contagio veloce ed indifferenziato; dall’altro & portatore di benedi-
zione per la comunitd, mezzo di purificazione, unita. Da questi ele-
menti, come accennato in precedenza (vedi supra, nota 22), traspare il
fondamento dell’esperienza del sacro come risposta alla violenza della
prime comunith umane. La costruzione postuma dei racconti mitici,
degli apparati rituali, dei primitivi sistemi preventivi derivano da que-

27 Per una trattazione pitt completa, rimandiamo a OSCAR CULLMANN, Cristo e il tempo,
EDB, Bologna 1980.

28 Sy cid, confronta tutti i passi del Levitico in cui vengono enumerati € spiegati minuzio-

samente tutte le modalit rituali della vittima, dell’oblazione e dell’offerta.

83



sta risposta dell'uomo al problema principale: la violenza mimetica. Per
mezzo del sacro, la comunita previene le occasioni di scontro, creando
un meccanismo che Ren¢ Glrard descrive come “da tutti contro tutti a
tutti contro uno’. La “scoperta” della vittima sacrificale pacifica la co-
munitd e le permette di strutturarsi culturalmente. Ed & proprio al-
'immagine della vittima perfetta che dobbiamo tornare, per una com-
prensione pilt profonda dei caratteri emersi dal racconto della Colonna

del prodigio.

Il fuoco, come ci ricorda Papa Bendetto XVI, ¢ il simbolo dell’al-
leanza del Signore con Abramo. “In una visione Abramo vede come un
forno fumante e una fiaccola ardente — ambedue immagini della teofa-
nia — passare tra le carni degli animali divisi. Dio suggella I'alleanza ga-
rantendo lui stesso la fedeltd ad essa con un inequivocabile simbolo di
morte”?. (Cfr. Gn 15, 1-21)

Qui Bendetto XVI ricorda il costume orientale per la conclusione di
un‘alleanza tra clan. Il patriarca divide a metd gli animali sacrificali. I
partner dell’alleanza usano passare in mezzo agli animali divisi, rito che
ha un valore di giuramento imprecatorio: se rompo I'alleanza, accada a
me come a questi animali. Ma — ci si chiede — pud Dio morire? Pud
Dio punire se stesso?

I Padri della Chiesa hanno visto in cid “un misterioso e prima inde-
cifrabile segno della croce, in cui Dio, con la morte di suo figlio, si fa
garante dell'indistruttibilita dell’alleanza e si consegna radicalmente al-
'uomo™3°,

Questa realta Paolo la incarnerd proseguendo il suo viaggio fino a
Roma, e testimoniando fino al martirio la croce della Vittima perfetta.

29 BENDETTO XV, Paolo Lapostolo delle genti, Libreria Editrice Vaticana 2008, pp- 89-90.
30 bid,

84



