LUIGI PADOVESE

[1 problema della politica
nelle comunita cristiane del III/IV secolo (2)

Le precedenti riflessioni penso ci abbiano dato sentore circa la dif-
ficolta del tema in questione, refrattario a semplificazioni a motivo
dei cangianti contesti socio/politici, e debitore in questo anche dei
diversi ambiti storici e geografici. Campione esemplificativo della
variabilita di atteggiamenti nel rapporto tra Chiese e politica nei
secc. III e IV & la presa di posizione cristiana verso il servizio militare.
Essa rappresenta una spia di come le comunita cristiane abbiano
modulato il loro rapporto con l'istituzione imperiale a partire da con-
crete situazioni del momento, ma anche in ragione di una particolare
collocazione geografica. Se infatti si nota nei primi cristiani un mar-
cato diniego o disinteresse legato alla loro indifferenza per le respon-
sabilita politiche, & anche vero che una volta convertiti al cristiane-
simo, i soldati cristiani delle regioni di frontiera minacciate, per
esempio sul limes dell'Eufrate, non potevano porsi il problema della
loro militanza con lo stesso distacco speculativo di un maestro di
Alessandria o di un prete di Cartagine o di Roma. Appena poi il cri-
stianesimo verra riconosciuto dall'impero, il servizio militare diven-
tera un obbligo e la renitenza ad esso sara colpita con la scomunica,
segno evidente - questo - che non tutti lo sentivano come un dovere
di coscienza!. Occorre percid convincersi che questo problema & stato
anzitutto vissuto e risolto nel quadro di situazioni concrete. Una
verita semplice che potremmo dimenticare se ci limitassimo soltanto
alle testimonianze letterarie?. '

Nell'intricata matassa di concause che nel I[I/IV secolo hanno con-
corso a determinare il rapporto tra comunita cristiane e potere poli-
tico ne ho privilegiate alcune che ritengo particolarmente importanti.

'E gia nel 314 in un sinodo convocato ad Arles che si commina la scomunica per soldati che
abbandonavano il servizio militare, divenuto cosi obbligatorio per i membri dclla comunita
cristiana.

2Cf J. FONTAINE, Les chrétiens et le service militaire dans I'Antiquité, in “Concilium” 7, 99.

75



Una prima riguarda 1'accrescimento numerico delle Chiese che
pur essendo minoranze religiose, escono dall'anonimato, acquistano
via via piu peso e, parallelamente, autocoscienza della propria iden-
tita. Non v'é dubbio che I'incremento quantitativo ha inciso nell'au-
tocomprensione del gruppo cristiano®. La stessa fissazione del canone
come anche 1'idea della successione apostolica che si hanno nel II secolo
- al di 1a del loro carattere teologico - sono da vedere come espressioni
di una crescente autocoscienza ecclesiale che listituto dei sinodi
tende a rafforzare. Né va misconosciuto il ruolo svolto da comunita
‘pilota’ come quelle di Roma, di Alessandria i cui orientamenti anda-
vano nella linea di una maggiore uniformita sia dottrinale che di
prassi? ed ispiravano anche i comportamenti da tenere con l'autorita.
Dinanzi a tale sviluppo era impossibile per i gruppi cristiani rima-
nere ai margini di questo mondo. La stessa composizione sempre piit
variegata delle comunita cristiane con la presenza di intellettuali, di
persone operanti nell amministrazione statale e di soldati rendeva
urgente il bisogno di chiarire i rapporti tra Chiesa e impero. Era lo
sviluppo sociologico delle comunita a richiederlo.

A spingere in questa linea ha concorso notevolmente lo stesso
affermarsi dell’autorita episcopale. Il suo consolidamento intraeccle-
siale ha offerto la base su cui definire il sistema dei rapporti con forme
esterne di potere. E, generalmente, s’¢ trattato di rapporti con chiare
propensioni all’accordo, alla collaborazione, nonostante 1'esperienza
delle persecuzioni che nella apologetica e poi nella storiografia cri-
stiana (Eusebio, Lattanzio) verranno addebitate a singoli imperatori
malvagi e ai demoni che signoreggiano il potere statale senza pero
identificarsi con esso®. L’atteggiamento conciliante o, perlomeno, non

3Cf C. ANDRESEN, Die Kirchen der alten Christenheit, Stuttgart 1971, 129-131. E con orgoglio
che Tertulliano rileva lo sviluppo numerico dei cristiani che per i pagani assume 1'aspetto di
un male: “I pagani dicono che la citta si puo dire letteralmente assediata: che nelle campa-
gne, nei castelli, nelle isole sono ovunque dei cristiani; e piangono come un male grave che
persone d'ambo i sessi, d'ogni eta e condizione, e anche chi ricopre cariche importanti nello stato,
prendono pure questo nome. E tuttavia costoro non giungono a pensare che proprio per que-
sto nella dottrina cristiana ci possa essere qualche principio di bene nascosto” (Apologetico
1,7s.).

‘Si pensi qui a tutta la problematica quartodecimana e al tentativo fatto dalla Chiesa di
Roma di uniformare la prassi delle Chiese asiatiche a quella che era in uso tanto nella capi-
tale che in Alessandria.

5Cosi GIUSTINO, Apologia II 1,2; TERTULLIANO, Apologetico 27,3-5.7; ORIGENE, Contro Celso IV
32. Circa questa ‘lettura’ delle persecuzioni che riduce la responsabilita dei persecutori, cf K.
ALAND, Kirche und Staat... 32-33.

74



conflittuale che emerge verso lo stato da parte dei vescovi posti a capo
di realta ecclesiali sempre piu vaste e strutturate, tradisce anche l'al-
lentarsi della tensione escatologica. Ne deriva un mutamento sostan-
ziale di atteggiamento verso la societa con la quale si pensa di dover
stabilmente convivere.

Queste poche considerazioni lasciano intendere quanto sia errata la
contrapposizione tra eta pre e post-costantiniana: la prima intesa
come il periodo delle persecuzioni e la seconda come quella del
trionfo del cristianesimo. Di fatto lo sforzo di buona parte del cristia-
nesimo antico ha sempre teso, seppur con variabilita di accenti, alla
soluzione che l'avvento di Costantino ha poi enfaticamente realiz-
zato®. Gia un secolo prima del suo regno, sotto 1'impero di Commodo
e dei Severi (180-235) le chiese cristiane, in particolare quella di
Roma, avevano vissuto il pil serio tentativo di dialogo con 1’impero7,
traumaticamente interrotto dalle persecuzioni di Decio, di Valeriano,
di Diocleziano e di Galerio. Il fallimento delle misure repressive con-
tro le Chiese & riconosciuto da quest'ultimo nell'editto di Sardica del
311 in cui si concede il perdono all'ostinazione ed alla follia dei cri-
stiani non disposti a seguire le istituzioni degli antichi (veterum insti-
tuta)®. Tollerando che possano esistere di nuovo Galerio, con questo
editto, pose termine alle persecuzioni -aprendo la strada alla svolta
costantiniana che progressivamente fece del cristianesimo la religione
ufficiale dell'impero. E stata percio la cosiddetta ‘svolta’ costantiniana
a provocare la definitiva vittoria del cristianesimo e non viceversa.
Con l'editto di Milano del 313 di Costantino e di Licinio che garan-
tiva tolleranza religiosa - fino ad allora impensabile perché in contra-
sto con 1'idea della pax deorum - si verifico per il gruppo cristiano un
cambiamento radicale nei rapporti Chiesa-impero. La decisione di
“dare ai cristiani e a tutti gli uomini libera scelta di seguire la reli-
gione che volevano” gia lasciava presagire la volonta di preferenziare
la religione cristiana sugli altri gruppi religiosi. 11 fatto che nell'e-

sCf F. BOLGIANI, Cristianesimo e potere: spunti di riflessione per i secoli II-IV in P. ProDI - L.
SARTORI (a cura di), Cristianesimo ¢ potere, Bologna 1986, 95.

"Rimando al libro di E. DAL COVOLO, I Severi e il cristianesimo. Ricerche sull ambiente storico-isti-
tuzionale delle origini cristiane tra il secondo e il terzo secolo, Roma 1989. Lautore rileva i contatti
tra I'orientamento teologico, generalmente monarchiano della Chiesa di Roma e il sincreti-
smo monoteista professato dai Severi, fondamentale per 1'ideologia religiosa imperiale del

momento. Cf Ivi 60-63.

§T] testo dell’editto di Galerio redatto a Serdica nell'aprile del 311 & trasmesso dal De morti-
bus persecutorum (34) di Lattanzio e dalla Storia ecclesiastica (VIII 17, 3-10) di Eusebio.

15



ditto i cristiani venissero nominati per primi e si riconoscesse lo sta-
tus legale delle Chiese con il diritto alla restituzione dei beni confi-
scati, mostra la posizione di privilegio in cui venne a trovarsi il cri-
stianesimo®. Con questo editto Costantino ruppe il legame che univa
la vecchia religione allo stato romano'. Ora le espressioni di ‘leali-
smo’ all'imperatore non richiedevano pit1, come per il passato, il sug-
gello del culto pagano.

Da questo punto di vista si puo dire che il cristianesimo & risultato
vincitore riuscendo ad imporre la propria idea di liberta di coscienza
che nell’antichita esorbitava dal comune modo di pensare. In un
mondo nel quale la religione e, in particolare, il culto all imperatore,
costituivano espressioni d integrazione sociale, niente poteva apparire
pit assurdo quanto la pretesa d'essere buoni cittadini e, al tempo
stesso, religiosamente liberi se non, addirittura, critici in rapporto ai
culti cittadini.

Con Costantino si scioglie il legame tra culto agli dei e lealismo
civico. Eppure questa iniziale liberta di coscienza e neutralita reli-
giosa dell'editto costantiniano venne ben presto smentita non gia da
altre persecuzioni, bensi da una politica di privilegi, sovvenzioni,
esenzioni dai munera civilia riservati esclusivamente alla “legittima
chiesa cattolica”, e al solo clero “dell’'unica vera chiesa cattolica’, con
discriminazione di eretici e di scismatici. In rapporto all’antica reli-
gione 1'imperatore si mantenne su posizioni di rispetto, come ci atte-
sta la sua lettera indirizzata nel 324 ai provinciali d'Oriente, vero e
proprio editto di tolleranza verso la religione pagana''. Eppure
quanto egli non fece, venne operato dai suoi successori che - fatta
eccezione per Giuliano (361-363) - svolsero una politica sempre pit1
intollerante nei confronti del paganesimo divenuto, come gia prima il
cristianesimo, una superstitio'?. Tale processo raggiungera il suo cul-

*Tale posizione di privilegio si approfondi dal 321 quando Costantino stabili che le Chiese
potessero ricevere legati. Fu stabilita inoltre la possibilita di ricorrere al foro ecclesiastico se
attore e convenuto erano d'accordo. Si introduceva la domenica come giorno festivo, si revo-
cavano le leggi di Augusto contro il celibato e si riconoscevano effetti giuridici alla mano-
missione degli schiavi effettuata nelle chiese.

°Ct F. PASCHOUD; L'intolérance chrétienne et les paiens, in Cristianesimo nella storia XI 3 (1990),
554.

"1 testo compare nella Lettera di Costantino ai provinciali d Oriente che Eusebio presenta all'in-
terno della Vita di Costantino II 48-60.

"?Taluni testi imperiali riferentesi a misure repressive antipagane sono contenuti nel Codex

Theodosianus. Cf CTh 16, 10,2; 16, 10,3; 16, 10,4: 16, 10,5; 16, 10.,6.

76



mine quando la liberta di culto precedentemente affermata da
Costantino, cedera il posto - per opera di Teodosio I - all’affermazione
del cattolicesimo come ‘religione di stato’, facendo della fede della
Chiesa cattolica una legge imperiale'®. Con questo editto Teodosio
imponeva il dogma cristiano in nome suo e non gia a nome della
Chiesa, appropriandosi delle prerogative del potere spirituale e
mescolando cosi religione e politica'. '

E dunque, nel bisogno di dare unita e coesione religiosa all impero
la moderata tolleranza di Costantino che s'accompagnava a una posi-
zione di favore verso la comunita cattolica, si muto con i suoi succes-
sori - fatta eccezione per Giuliano imperatore - in intolleranza nei
confronti di eretici, scismatici, ebrei e pagani. Si pud ben capire che
il legame dell'impero con la maggioranza cattolica abbia ridotto la
sua libertad di movimento rispetto agli altri sudditi pagani, giudei,
eretici, rendendo difficile un rapporto con costoro. Quanto pit il cri-
stianesimo, nella sua espressione cattolica o in certi momenti finan-
che filoariana, appariva 1'unica, vera religione, tanto meno erano
ammissibili espressioni di culto diverse®.

Queste considerazioni generali ci lasciano intendere che nel IV
secolo il rapporto dei cristiani con il potere politico subi notevoli
mutamenti. Ancor pil1 che nel passato il gruppo cristiano doveva
porsi il problema di precisare 1'ambito di Cesare da quello riservato a
Dio. E tale precisazione o delimitazione era quanto mai ardua soprat-
tutto perché da una parte si trovava uno stato-impero erede delle
monarchie ellenistiche e dell’antica ‘polis’ e, dall’altra una Chiesa con
vocazione universalistica, con sue tradizioni, leggi, organizzazione
interna, insomma uno stato entro lo stato'®.

Tanto per limitarsi al dopo Costantino, “il dato nuovo e decisivo
in ordine alla dialettica cristianesimo/potere, & stato il peso politico
che hanno assunto le grandi controversie dogmatiche, assurte a sim-
boli di contrapposizioni culturali e ideologiche prima di singoli

BCf Editto degli imperatori Valentiniano II e Teodosio I - 27 febbraio 380, in CTh 16.

14Cosi R. REMONDON, La crisi dell'impero romano. Da Marco Aurelio ad Anastasio (orig. franc.
1964), Milano 1975, 156-157.

15Sulla base del diritto della divinita di ricevere il culto dovutole, viene negato il principio di
liberta di coscienza affermato nell’editto di Milano. E poiché la sopravvivenza e la prosperita
dipende dal buon rapporto dello stato con la divinita, sara esso a regolamentare il rapporto
con Dio.

16Ct J.J. CHEVALIER, Storia del pensiero politico. Dalla citta-stato all'apogeo dello Stato monarchico

(orig. franc. 1979), Bologna 1981, 235-236.

77



patriarcati e di forze politico-sociali, intorno ad esse gravitanti, poi
via via delle sempre piu distanziantesi &€ contrapponentesi partes impe-
rii (...). Cosi nell’oriente bizantino (e poi, molto dopo, in quello slavo)
si apre la via alle forme di un potere che da teologico-politico diven-
teranno di tipo cesaropapistico (...).; nell'occidente invece il crollo del
potere politico, la crisi di varie istituzioni sotto la pressione dei
popoli barbarici, vede, particolarmente in Italia, il sostituirsi del
potere ecclesiastico ad altre forme di governo, gia proprie del potere
statale”'. A facilitare 1'intromissione del potere politico nella vita
delle comunita cristiane, facendo si che gli imperatori prendessero in
mano la questione religiosa, hanno decisamente concorso le opposi-
zioni dottrinali tra vescovi e teologi (si pensi all'arianesimo) che, viste
dall’esterno, apparivano contrasti di scuole nutriti da opposizioni per-
sonali.

La ricerca di una confessione che godesse del consenso della mag-
gior parte delle comunita cristiane proprio perché generica ma che in
molti casi non poteva essere che imposta, doveva nell intento degli
imperatori che percorsero questa strada, pacificare la Chiesa. Di fatto
innesco gravi conflitti rivelandosi fallimentare.

Da quanto accennato appaiono tre gli ambiti che determinarono il
rapporto politico e anche il confronto tra Chiesa e stato nel IV secolo:

1. il primo riguardava 1'atteggiamento di favore verso il gruppo
cattolico con tutto cid che esso comportava

2. il secondo & legato all'esorbitante strapotere imperiale che
voleva imporre una sua formula fidei a delle Chiese non disposte a
rinunciare alla loro indipendenza e liberta di confessione

3. il terzo riguardava il diritto della Chiesa di alzare la voce nei
confronti di uno ‘stato cristiano che pur reputandosi tale, operava
evidenti ingiustizie's.

In rapporto ad 1. occorre anzitutto aver presente 1'atteggiamento
generalmente entusiastico dei cristiani sia delle chiese d Occidente
ma soprattutto di quelli delle Chiese d'Oriente (dove la persecuzione
aveva mietuto pil1 vittime), nei confronti di uno stato che da perse-
cutore, s'era \trasformato quasi all'improvviso in sostenitore del cri-
stianesimo. E comprensibile 1'esaltazione di fedeli e di vescovi per
questo cambiamento. Un documento significativo di questo inaudito

17Cf F. BOLGIANI, Cristianesimo e potere... 95-96.

8Cf H. CAMPENHAUSEN, Die ersten Konflikte zwischen Kirche und Staat und ihre bleibende
Bedeutung, in Urchristliches und Altchristliches - Vortrége und Aufsatze, Ttibingen 1979, 360.

78



trapasso & offerto nella descrizione che Eusebio fa del concilio di
Nicea. I segni di onore di Costantino verso i vescovi che ora avevano
libero accesso anche agli ambienti piu interni della reggia passando
tra i soldati “senza alcun timore”, il fatto di sedere alla stessa mensa
dell'imperatore da parte di quanti fino a poco tempo prima erano
stati perseguitati, incarcerati e torturati, giustifica l’atteggiamento
encomiastico del vescovo Eusebio di Cesarea che scrive: “Sembrava
quasi di vedere un'immagine del regno di Dio, ed era come se quel-
1'avvenimento si svolgesse ‘in sogno, non gia nella realta’ " '. Da parte
cristiana, poi, 1'entusiasmo verso questo imperatore era tale da sacra-
lizzarne la figura fino a praticare quella proskynesis o adorazione che
durante 1'impero pagano i cristiani avevano tenacemente rifiutato®.
Dinanzi a tale strepitoso cambiamento non fa meraviglia che
Eusebio elabori una teologia politica, esaltando l'unita di stato e
Chiesa e rilevando come monarchia e monoteismo, gia a partire dalla
sincronia tra la venuta di Cristo e 1'affermarsi dell' impero di Augusto,
sono strettamente congiunte: la monarchia terrena ¢ immagine di
quella divina. Se, pertanto il Logos & 1'immagine celeste di Dio, I'im-
peratore ne & 1'immagine terrestre. Costantino, restaurando la monar-
chia politica, assicura contemporaneamente la monarchia divina?'.
Come precisa Eusebio, con la vittoria su Licinio, “l’autorita dell'unico
imperatore (Costantino) si diffuse in ogni luogo della terra, in modo
che l'intero corpo dell impero si uniformo ad un unico principio asso-
luto del potere (...). Egli ricostitui sotto il suo potere 1'unita monoli-
tica dell' Impero romano, cosi com’era stata un tempo. Allora inizid
ad annunciare a tutti il regno di Dio ed egli stesso prese a governare
il mondo intero con 1'unico potere supremo dell'autorita di Roma”?.
Dunque i tre concetti: impero, pace e monoteismo sono strettamente
congiunti al concetto che all'unico monarca sulla terra corrisponde
1'unico monarca nel cielo®. Queste idee di Eusebio, prima teorizza-
zione dei rapporti Chiesa-impero, ebbero un'enorme influenza sto-

WEUSEBIO, Sulla vita di Costantino 111 15,2.

2Cf K. ALAND, Kirche und Staat in der alten Christenheit in K. ALAND und W. SCHNEEMELCHER
(hersg.), Kirche und Staat - Festschrift H. Kunst, Berlin 1967, 42.

2Nella Praeparatio evangelica 14, 2-4, EUSEBIO dichiara: “La divisione del potere venne meno,
presso i romani, quando Augusto divenne 1'unico signore dell’ecumene al tempo della venuta
del nostro Salvatore. E da allora () non & stato dato di vedere, come prima, una nazione
combattere contro un'altra nazione’ .

22Sulla vita di Costantino I1 19.

2Ct E. PETERSON, II monoteismo come problema politico (orig. ted. 1935), Brescia 1983, 61.

79



rica, poiché riproponevano in forma cristiana quella sacralizzazione
del potere politico imperiale che i cristiani delle precedenti genera-
zioni avevano contestato. Eusebio riporta, nel Sulla vita di Costantino
(4, 24), un testo illuminante: “Ben a ragione - scrive - una volta,
(Costantino) ricevendo a convito dei vescovi, affermo di essere anch’e-
gli un vescovo, esprimendosi in nostra presenza all’incirca con le
seguenti parole: ‘Voi sovrintendete a quanti fanno parte dell organiz-
zazione della Chiesa; io, invece, & come se fossi stato costituito da Dio
vescovo di quei di fuori”’.

~ Conformemente a questa sua affermazione, esercitava su tutti i
sudditi un premuroso episcopato, esortandoli con tutta la forza del
suo animo a seguire la via della fede”. Costantino precisa cosi che il
suo potere ha lo stesso fondamento di quello dei vescovi, benché sia
diverso il campo d'azione. “La teologia eusebiana & una teologia del
Verbo e 1'imperatore cristiano & una sorta di vicario del Verbo.
Conduce i sudditi verso il Verbo, e li fa atti al suo regno” .

Di fatto, in questa concezione rimasta poi valida in Oriente, 1'im-
peratore era il capo effettivo della Chiesa. Chi poteva convocare un
concilio? A chi chiede il permesso papa Giulio per convocare un con-
cilio se non a due imperatori? Va inoltre precisato che in questa con-
cezione che legava monoteismo a monarchia imperiale, 1'affermarsi
del dogma cristiano della Trinita doveva avere riverberi anche sul
piano politico. La dottrina trinitaria, infatti, metteva in questione la
base ideologico-religiosa su cui si fondava I'impero romano. “Si com-
prende cosi - precisa E. Peterson - come fosse un urgente interesse
politico a spingere in un primo momento gli imperatori dalla parte
degli ariani e come, d’altro canto, gli ariani dovessero diventare i teo-
logi della corte bizantina. La dottrina ortodossa della Trinita minac-
ciava seriamente la teologia politica dell impero romano”%.

2. 11 convincimento che 1'imperatore fosse una sorta di vicario del
Verbo, rende régione del perché la teologia politica teorizzata da
Eusebio - presumibilmente senza che egli avesse coscienza delle sue
conseguenze - sia valsa come instrumentum regni. Senza ripercorrere
tutte le vicende storiche del IV secolo, & sufficiente ricordare che le
questioni teologiche dibattute entro le Chiese di questo periodo,

#E. VALENTINI, Politica I, Firenze 1969, 216.
#E. PETERSON, I monoteismo... T0.

80



determinarono anche la politica imperiale o furono da essa determi-
nate.

Lespressione pii1 chiara mi pare sia offerta da Costanzo (333-361).
Seguendo 1'orientamento arianeggiante del padre Costantino, una
volta divenuto imperatore sia della parte orientale che della parte
occidentale dell'impero, cerco di unificarlo attraverso una politica
religiosa che privilegiava formule di fede generiche all'interno di un
cristianesimo che viveva la frattura prodotta dall arianesimo. Tale
linea, ispirata dal calcolo politico di unificare sul piano religioso le
due parti dell'impero, scontentd buona parte dell episcopato, soprat-
tutto perché Costanzo sia nel concilio di Rimini (359) che in quello
di Seleucia (360) usd pressioni per ottenere 1'assenso alla sua formula
di fede. “Il punto debole dell’azione cosi tenacemente perseguita da
Costanzo stava proprio nel ricercare soluzione soltanto politica di una
crisi che ormai non ammetteva soluzione reale se non sul piano reli-
gioso"%. Ma & ben chiaro che a questo punto 1'intreccio politica e reli-
gione, impero e Chiesa appare ormai inestricabile.

E in questo contesto che all'interno della comunita cattolica si
riaffaccia la necessita di prendere le distanze dal potere politico. Se in
precedenza, per voce di Tertulliano”, Lattanzio® era risuonata la
richiesta cristiana di liberta di coscienza, dopo 1'esperienza di connu-
bio tra Chiesa e impero iniziata da Costantino, si avverte in alcuni il
bisogno di distinguere i due ambiti.

Veramente, una separazione in termini di rottura s'era mantenuta
soprattutto all'interno di quei gruppi o sette cristiane che la politica
imperiale aveva discriminato.

11 pensiero corre qui al donatismo, sviluppatosi nell Africa romana
a motivo di uno scisma, ma divenuto poi un fenomeno di protesta di
enormi proporzioni in cui motivazioni religiose si mescolavano a
ragioni di ordine socio economico. I donatisti si consideravano la:

%M. SIMONETTI, La crisi ariana nel IV secolo, Roma 1975, 348.

2Cosi TERTULLIANO nel Ad Scapulam: “E un diritto umano ed una esigenza naturale che cia-
scuno veneri la divinita di cui & convinto; le convinzioni religiose di uno non portano ad altri
né danni, né vantaggi. [noltre la religione esige di per s¢ il rifiuto di ogni coazione in mate-
ria religiosa; la religione dev'essere accettata con spontaneita e non per violenza”. Cf pure
Apologetico 24-28.

#Nelle Divinae institutiones V 20 LATTANZIO dichiara: “Noi, al contrario, non pretendiamo
che uno veneri suo malgrado il nostro Dio il quale, si voglia o non si voglia, & Dio di tutti;
e non ci adiriamo se non lo si venera...e non ci comportiamo come quellli che vogliono appa-
rire quali difensori dei loro déi ed infieriscono ferocemente contro chi non 1i venera.

81



Chiesa dei poveri, evangelica, non compromessa, antiimperiale, a dif-
ferenza della Chiesa romana legata allo stato, Chiesa dei ricchi che
parlava il latino. Non meraviglia di vedere come 1 opposizione a que-
sta Chiesa da parte del donatismo abbia costituito il fulcro dell’oppo-
sizione a Roma ed alla sua politica®. “Quid est imperatori cum eccle-
sia?” Con queste parole Donato richiamava all'indipendenza della
Chiesa rispetto al potere politico®.

Accanto a questo fenomeno di un cristianesimo antiimperiale, si
profila soprattutto in occidente®, la reazione di alcuni vescovi che si
oppongono all'ingerenza degli imperatori in “re ecclesiali” e richia-
mano a quella liberta di coscienza gia invocata dagli apologisti. Con
una differenza, pero: costoro richiedevano tolleranza alle autorita
pagane; nel IV secolo questa richiesta era rivolta agli imperatori cri-
stiani. Al proposito Ilario di Poitiers, invocando il diritto alla liberta
religiosa compressa dalla politica filoariana di Costanzo, gli scriveva:
“Dio insegno la conoscenza di sé pili che esigerla, chiamando all'os-
servanza dei suoi precetti con 1'ammirazione delle opere celesti e
rifiutd d'essere confessato per costrizione dell autorita L Egli non
abbisogna di un ossequio necessario, non richiede una confessione
coatta, non va ingannato ma conquistato; non si deve venerare per sé,
ma per il bene che viene a noi. Non posso accoglierlo se non a condi-
zione di volerlo (...). Devo trattenerlo con la probita della volonta".

Dinanzi a queste espressioni sarebbe erroneo pensare che la voce di
Ilario esprimesse il comune sentire dei rapporti tra Chiesa e stato. E
proprio questo coraggioso vescovo delle Gallie a parlarci di quei
vescovi che strisciano vilmente dinanzi ai sovrani in cerca di consenso
0, almeno, di silenzio per i loro misfatti, spesso a ragione dei vantaggi
che ne provengono, sia per sé che per le stesse Chiese. Da qui il rim-
provero che muove a quanti pensano soltanto alla Chiesa nelle sue
strutture murarie: “Vi ha malamente sedotto - dichiara - 1'amore delle
pareti, malamente venerate la Chiesa di Dio nei tetti e negli edifici,
malamente parlate di pace in essa *. Aggiogati al carro del potere
imperiale questi vescovi perdono la forza critica, la ‘parresia’: la capa-

8Cf M. MAZZzA, Lotte sociali e restaurazione autoritaria nel III sec. d.C., Bari 1973 477. Sul tema
cf anche L. PADOVESE, Introduzione alla teologia patristica, Roma 1993 (2°ed.) 195-197.

©Cf OPTATO D1 MILEVI, Contra Parmenianum donatistam III 3.

3Cf K. ALAND, Kirche und Staat... 43-45.

2] iber I ad Constantium II 1.

8Contra Arianos vel Auxentium Mediolanensem, liber unus 12.

82



cita di parlare apertamente rinunciando “alla liberta della Chiesa, alla
fiducia della nostra speranza, alla confessione di Dio™.

Sulla base della testimonianza d Ilario possiamo renderci conto che
anche per il IV secolo, non meno che per le epoche precedenti, il rap-
porto Chiesa e impero & quanto mai variegato e non riducibile ad una
posizione uniforme, ma variabile a seconda del momento storico, del
contesto geografico, dei personaggi.

Queste riflessioni ci orientano a una serie di considerazioni su un
terzo ambito all'interno del quale si sviluppa il rapporto Chiesa e -
impero: quello concernente il diritto della Chiesa di alzare la voce
contro gli arbitrarismi del potere imperiale “in re sociali’. Anche a
questo riguardo occorre precisare che i vescovi del IV secolo non
furono tutti come Atanasio, Giovanni Crisostomo, Ilario di Poitiers,
Ambrogio.

Giudicare pertanto 1'atteggiamento nei confronti dell'impero a
partire da costoro, & come leggere la storia soltanto dai suoi epigoni.
E nondimeno vero che questi personaggi ispirarono dei comporta-
menti, poi recepiti, rimanendo testimonianza almeno di un ideale. A
questo proposito vorrei limitarmi a richiamare 1'episodio della strage
di Tessalonica del 390 che oppose Ambrogio di Milano all imperatore
Teodosio. Non sono molti gli eventi del [V secolo che hanno raccolto
tanto interesse da parte di storici e teologi quanto la strage di
Tessalonica del 390 e la successiva penitenza pubblica imposta dal
vescovo Ambrogio di Milano all'imperatore Teodosio I a seguito della
strage di Tessalonica del 390.

A seconda dei diversi indirizzi storiografici v'¢ chi ha visto in que-
sto episodio la vittoria della Chiesa sullo stato®, l'espressione della
dipendenza totale di Teodosio da Ambrogio®, il punto finale del pro-
gressivo processo di cristianizzazione dell'impero iniziato con
Costantino il Grande®, 1'esempio classico del secondo conflitto della
Chiesa con il nascente cesaropapismo bizantino®, la piti marcata affer-
mazione di quella progressiva diversita tra le Chiese d oriente a quelle

$Tract. in ps. LII 14.

%Dji questo parere & G.W. BOWERSOCK, in A. SCHIAVONE (a cura di), Storia di Roma, 3%,
Einaudi, Torino 1993, 543.

%Ct A. LIPPOLD, Theodosius der Grosse und seine Zeit, Verlag C.H. Beck, Miinchen 1980, 41.
%Cs H. VON CAMPENHAUSEN, I Padri della Chiesa latina, (orig. ted. 1960), Sansoni, Firenze

1969, 125.
»Cf H. RAHNER, Chiesa e struttura politica nel cristianesimo primitivo (orig. ted. 196 1), Jaca

Book, Milano 1979, 94.

83



d’occidente in rapporto al potere imperiale, diversita che alla lunga si
trasformera in scisma®.

Tra le diverse letture offerte, alcune trovano un aggancio nell'o-
pera storiografica di Rufino, di Teodoreto di Cirro e di Sozomeno.
Comunque 1'episodio della strage di Tessalonica ricordato dai tre sto-
rici menzionati - ricordo che Socrate neppure cita il fatto per non
mettere in ombra la grandezza di Teodosio - va inquadrato all'interno
del rapporto tra sacerdozio e impero, laddove si riconosce ai rappre-
sentanti della Chiesa il diritto di criticare 1'operato dell'imperatore.
Dicendo questo né Rufino né Sozomeno e neppure Teodoreto pensano
ad una separazione tra Chiesa e impero, ma neppure vogliono attri-
buire all imperatore una funzione quasi sacerdotale (Sozomeno), come
nemmeno vogliono che egli abusi della sua autorita (Teodoreto). Da
questo punto di vista essi concordano con il pensiero di Ambrogio,
espresso nella Lettera da lui indirizzata a Teodosio, circa il potere
imperiale e il suo esercizio®.

Lintervento del vescovo di Milano nei confronti dell’'imperatore
costituisce, in fondo, una prova della credibilita della Chiesa al cui
interno non esistono misure diverse a secondo della nobilta o del
potere politico che si possiede, ma tutti sono uguali, tutti posseggono
gli stessi diritti e sono sottomessi agli stessi obblighi. Ma v'é di pit:
la liberta di parola con la quale Ambrogio richiama Teodosio diviene
anche la prova della legittimita del potere imperiale, infatti un regno
puo rimanere res publica e non mutarsi in tirannia soltanto quando ai
vescovi & concesso di richiamare liberamente i governanti all osser-
vanza di quelle leggi che impegnano i legislatori non meno dei sud-
diti"". In altre parole la scomunica di Teodosio da parte di Ambrogio
e la conseguente penitenza pubblica non sembra aver sminuito il
‘potere imperiale, ma anzi 1'ha rafforzato®. Al tempo stesso tale episo-
dio ha reso Ambrogio una figura simbolica soprattutto per le Chiese

*Cf G. REMONDON, La crisi dell impero romano. Da Marco Aurelio ad Anastasio (orig. franc.
1964), Mursia, Milano 1975, 163.259.

“La Lettera di Ambrogio venne indirizzata a Teodosio dopo la strage dell'agosto 390. E con-
tenuta nell'ediz. critica curata da G. BANTERLE, Epistulae (LXX-LXXVII), SAmEpMed opera
21, Roma 1988, 230-240.

“Cf M. SORDI, Ambrogio di fronte a Roma e al paganesimo in G. LAZZATI (a cura di), Ambrosius
episcopus I StpatrMed, Milano 1976, 212-213.

“Di questa opinione anche H.]J. DIESNER, Kirche und Staat im ausgehenden vierten Jahrhundert:
Ambrosius von Mailand in Das friihe, Christentum im remischen Staat, Darmstadt 1971, 444-
445, i

84



d’Oriente dove di continuo compaiono personalita, perlopitt monaci,
che in forza della loro santita, si presentano come critici dell'autorita
imperiale®.

Per 1'Occidente notiamo invece come 1'episodio della scomunica
di Ambrogio nella storiografia latina dei secoli V/VI passera sotto
silenzio. I1 vescovo di Milano sara ricordato in essa pitt come difensore
della fede cattolica contro 1'arianesimo che non come interlocutore
dell'imperatore, funzione questa che con 1'accrescimento dell' impor-
tanza del vescovo di Roma, sembra competere a lui piu che a un
vescovo di una pur grande citta come Milano*.

Se I'episodio della penitenza pubblica di Teodosio - proprio per la
sua valenza simbolica - ha raccolto tanto interesse, ne ha avuto certo
di meno tutto 1'antefatto concernente la strage di Tessalonica che bre-
vemente occorre richiamare. Le informazioni, riportate da diverse
fonti®, si possono cosi schematizzare: nel mese di maggio del 390 a
Tessalonica era nata una ribellione in occasione di una gara all ippo-
dromo. In questa circostanza la folla aveva assassinato il barbaro
Buterico magister militum dell’Tllyricum, facendo scempio del suo
cadavere. Questi, infatti, aveva imprigionato un popolare auriga,
accusato di omosessualita, impedendogli di partecipare ai giochi
nonostante le richieste della folla. Ci sono buone ragioni per credere
che il comportamento di Buterico non sia da connettere - come
comunemente si ritiene’® -ad una legge contro gli omosessuali del 14
maggio del 390, indirizzata ad Orienzio vicarium urbis Romae', ma

$Cf al proposito H. LEPPIN, Von Constantin dem Grossen... 264-265.

#A] proposito ¢f PROSPERO D’AQUITANIA, Chronicum integrum II: PL 51, col. 584-585;
IsIDORO D1 SIVIGLIA, Chronicon 104-106: PL 83, col 1051. Entrambi gli autori accennano alla
fede cattolica di Ambrogio come anche alla persona di Teodosio, ma non menzionano la
strage. Diverso invece 1'atteggiamento di CASSIODORO che parla ampiamente dell’episodio.
Cf Historia ecclesiastica tripartita. Liber X XXX: PL 69, coll. 1144-1147.

5C.W.R. LARSON osserva come tutte queste fonti siano cristiane e servano a scopi edificanti
o0 obbediscano a interessi omiletici e agiografici. Il che deve indurre a cautela nel considerare
i motivi di fondo degli avvenimenti di Tessalonica. Cf Theodosius and the Thessalonian
Meassacre revisited yet again in Studia patristica, X/1, Berlin 1970, 301.

#Dj questo parere &, ad esempio, W. ENSSLIN, Die Religionspolitik des Kaisers: Theodosius d. Gr.
in Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 2, Miinchen 1953, 67.

La legge, data alle idi di maggio del 390, a Roma nell'atrio di Minerva aveva di mira epi-
sodi di omossessualita occorsi nella citta di Roma “virtutum matrem omnium”. Anche se
affissa il 15 maggio, non sappiamo quando venne promulgata. Stando alla legge, i colpevoli
andavano condannati al rogo. Cf De stupratoribus, in Mos et Rom. Legum collatio 53N e ciiSE

RICCOBONO et ALl in Fontes iuris romani antejustiniani, Florentiae 1940, 556-557 .

85



dal carattere locale, ovvero limitata alla sola citta di Roma®.

A seguito dell'assassinio di Buterico, Teodosio, dalla sede di
Milano in cui si trovava, ordind una crudele rappresaglia. Senza che vi
fosse una inchiesta per appurare chi fossero i colpevoli materiali del-
1'episodio, fece raccogliere all'interno dell ippodromo la folla con la
scusa di uno spettacolo. In questa occasione i soldati della guarni-
gione, bloccate le uscite, fecero strage degli spettatori. Almeno 7000
persone vennero cosi brutalmente assassinate®. Linteressamento di
Ambrogio che - conosciute le intenzioni dell'imperatore - cerco di
dissuaderlo da tale progetto®, sorti effetto, ma troppo tardi, dal
momento che 1'ordine della rappresaglia arrivd a Tessalonica prima
della sua revoca®'. ‘

Questo episodio, soprattutto il perché della efferatezza sul cada-
vere di Buterico da parte della plebe di Tessalonica e la reazione, a
nostro avviso, sproporzionata di Teodosio, ci pone seri interrogativi ai
quali s’e cercato di dare una risposta: interrogativi che ci portano in
pit direzioni: ci fanno considerare anzitutto il ruolo strategico di
Tessalonica alla fine del IV secolo, ci portano a considerare la politica
dell'imperatore nei confronti dei goti e impongono una rilettura della
lettera di Ambrogio all'imperatore e di due suoi trattati di poco
posteriori alla strage. Dalla somma di questi diversi aspetti & possi-
bile capire perché ad un circoscritto episodio di rabbia popolare quale
1'uccisione di Buterico, il potere politico imperiale abbia risposto con

“Personalmente ho alcune perplessita nel connettere 1'imprigionamento dell'auriga omoses-
suale alla legge delle idi di maggio (15) del 390. La data della sua affissione & abbastanza
avanzata per connetterla con la strage di quei giorni a Tessalonica. Del resto, sembra che la
legge volesse eliminare uno scandalo locale, di Roma, e non avesse una portata universale
(‘non patimur urbem Romam virtutum omnium matrem diutius effeminati in viro pudoris contamina-
tione foedari...”). In questo senso & da intendere anche la lode che Teodosio fa del vicarium
urbis Romae Orienzio per aver proceduto saggiamente in casi analoghi (“Iaudanda igitur expe-
rientia tua...”). Evidentemente in una legge di portata generale la menzione di una persona
particolare quale Orienzio non trova giusto posto. Il che confermerebbe, a mio avviso, il
carattere locale della legge teodosiana, ma confermerebbe altresi 1'atteggiamento piti gene-
rale di Teodosio di sostenere quei magistrati che, anche senza 1'appoggio di leggi esplicite,
miravano a estirpare il vizio dell'omosessualita manifesta. [1 caso di Tessalonica del 390 credo
debba essere inteso in questa seconda prospettiva. D'altra parte la violenta reazione della
popolazione di questa citta lascia supporre che nell atteggiamento di Buterico vi fosse alcun-
che di arbitrario, reso insopportabile anche per le ragioni che in seguito richiameremo.
“Fonti: S0zZOMENO, HE VII 25, 3ss.; RuFiNo, HE II XI, 18; TEODORETO, HE V 16-18;
PaoLINO, Vita Ambrosii 24; AGOSTINO, De civitate Dei V 26; AMBROGIO, Lettera L1 6.12.
0Cf Lettera LI 6.

SICE Lettera LI 6.

86



una rappresaglia a prima vista sproporzionata.

Non possiamo soffermarci a considerare la posizione strategica ed
economica di Tessalonica, il suo ruolo di citta imperiale, gli assedi
subiti nel IV secolo per opera dei barbari di fede ariana, e neppure la
sua importanza ecclesiastica in quanto sede metropolitana retta da
vescovi niceni dipendenti da Roma®. Eppure & in questi elementi che
va ricercata la chiave di lettura della sommossa di Tessalonica che se
prende appiglio dall'intervento di Buterico contro l'auriga omoses-
suale, esprime perd il malumore generalizzato contro quei barbari
eretici che nel passato la popolazione cattolica di Tessalonica aveva
ripetutamente combattuto e che ora doveva addirittura mantenere
economicamente, in una umiliante situazione di dipendenza politica
e militare® sostenuta dal potere centrale. Di fatto Teodosio, alfine di
neutralizzare i goti li aveva accolti nell'impero®™ e nell'esercito al
punto che questo era costituito in buona parte da soldati goti coman-
dati non piu da ufficiali romani ma da un accresciuto numero di uffi-
ciali goti®. La conseguenza era chiara: quanti avevano subito stragi e
invasioni ora dovevano pagare tributi per i loro antichi invasori, i cat-
tolici per gli ariani, i cittadini romani per dei barbari. Proprio a
Tessalonica, la gia difficile convivenza tra goti e romani rischiava di
essere compromessa dall’assassinio di Buterico, mettendo a repenta-
glio la politica gotica imperiale.

22Cf E. PELEKANIDOU - C. NARDI, Tessalonica 3431. Sulla base di questo incarico Damaso
scrive ad Acolio due lettere, mentre altre due lettere vennero indirizzate dai papi Siricio ed
Innocenzo al suo successore Anisio. Nella lettera di Siricio ad Anisio, scritta tra il 385 e il
398, questi & invitato a vigilare perché nessuno presuma di ordinare vescovi nell Tllirico
senza il suo permesso. Cf C. SILVA - TAROUCA, Epistularium romanorum pontificum ad vicarios
per Illyricum aliosque episcopos. Collectio Thessalonicensis, Romae 1937, 16-21.

%Djverse le letture date alla rivolta. A parere di A. PIGANIOL si trattd di un risentimento
popolare contro la guarnigione germanica alloggiata a Tessalonica: cf L'empire chrétien 184;
stessa opinione condivide N.H BAYNES, La dinastia di Valentiniano e Teodosio il Grande, in
Storia del mondo medievale. La fine del mondo antico 1, 240; J. MATTHEWS, Western Aristocracies
and Imperial Court A.D. 364-425, Clarendon Press, Oxford 1975, 234. Secondo M. MANITIUS
le ragioni profonde della sommossa stavano nell'orgoglio ferito di greci e di romani per il
fatto che le massime carichi civili e militari di Tessalonica, come anche la difesa della citta,
erano in mano a barbari: cf Le migrazioni... 254. Linterpretazione pi completa mi pare
quella di S. MONACHINO che individua in ragioni di ordine socio/economico/politico - a cui
personalmente aggiungerei anche una ragione confessionale - i motivi ultimi della rivolta. Cf
L'impero romano 111, 740-741. La medesima opinione & espressa da O. TAFRALI che parla di
una sommossa causata dalle imposte e dalle esazioni addossate sui Tessalonicesi. Cf
Thessalonique... 129.

54 Cf G. OSTROGORSKY, Storia dell impero bizantino (orig. ted. 1968), Torino 1993, 46.

ssCf A.H.M. JONES, II tramonto... 106.

87



Dietro 1la strage che Teodosio ordino per non compromettere la
fragile pace della regione si celava la debolezza imperiale nei con-
fronti dei soldati goti. L'esemplarita del castigo in una citta come
Tessalonica doveva poi impedire che un evento del genere innescasse
anche altrove una reazione contro gli ‘occupanti’ goti. Nella scelta di
quello che probabilmente appariva come il ‘male minore’ era la
ragione di stato a prevalere sulle convinzioni religiose personali del-
l'imperatore. Ed & proprio a queste convinzioni e soltanto ad esse che
si appellera poi Ambrogio nell'invitare Teodosio alla penitenza. Nella
Lettera 51 il vescovo di Milano si guarda bene dal dare una lettura
‘politica’ dell'episodio®. Eppure Ambrogio non & un teorico e nei suoi
interventi, mediati attraverso 1'esegesi allegorica della Scrittura, v'e
sempre una presa di posizione e una risposta a situazioni storiche pre-
cise”. Questo aspetto emerge chiaramente nell'Apologia di David
scritta dopo la strage di Tessalonica e prima della penitenza pubblica
dell'imperatore®. In quest'opera che ha temi comuni con la Lettera
51%, il tema centrale & la penitenza di Davide, colpevole di adulterio
e di assassinio®, eppure - come ha notato Hadot - siamo in presenza
di un’opera politica. Protestando, attraverso di essa, contro il massa-
cro di Tessalonica e soprattutto persuadendo Teodosio a fare penitenza
pubblica e a sviluppare una legislazione attenta ad evitare per il
futuro il ritorno di simili eccessi (...), Ambrogio ha fatto uno di que-
gli atti politici (...) che attestano l'esigenza assoluta, la trascendenza,
la purezza intransigente della coscienza morale”®!,

La posizione di M.G. Mara che avanza 1'ipotesi di datare dopo I'e-
vento di Tessalonica anche il trattato ambrosiano De Nabuthe

*Cf al proposito D. GEMMITL, La Chiesa privilegiata nel codice teodosiano, LER, Napoli/Roma
1991, 103, nota 39.

“Questo aspetto & giustamente rilevato da M.G. MARA, Ambrogio. La storia di Naboth,
Japadre, L'Aquila 1975, 22.

%Sulla datazione rimando allo studio accurato di P. HADOT nell'introduzione a Ambroise de
Milan. Apologie de David: SCh 239, 33-43. Sulla datazione della Apologia di Davide prima
della penitenza pubblica di Teodosio concorda anche F. CLAUS La datation de | "Apologia prophe-
tae David’ et 1I"Apologia David altera’. Deux oeuvres authentiques de Saint Ambrose, in Ambrosius
Episcopus. Atti del congresso internazionale di studi ambrosiano nel XVI centenario dell'ele-
vazione di S. Ambrogio alla cattedra episcopale Milano 1976, 1T, 168-193; identico parere
mostra F. LUCIDI, Sant’Ambrogio, Apologia del profeta David a Teodosio Augusto - Seconda apolo-
gia di David, Bibliotheca Ambrosiana - Citta Nuova, Milano 1981, 45-46.

®Ct P. HADOT, Ambroise de Milan... 37-38.

“Cf P. HADOT, Ambroise de Milan... 39; F. LUCIDI, Apologia... 46-47.

S'P. HADOT, Ambroise de Milan... 43.

88



potrebbe offrirci qualche elemento in piti nell'individuare i motivi di
fondo della strage®. In effetti, la presentazione biblica di Naboth,
oppresso e ucciso dal re Achab su consiglio della moglie Gezabele per
impadronirsi della sua terra, l'intervento del profeta Elia che con-
danna Achab, il pentimento del re che pero si lascia ancora influen-
zare dalla moglie e viene ucciso non per il delitto commesso ma per
l'aver disobbedito a Dio anche in seguito, possono richiamare i
diversi personaggi presenti nella vicenda di Tessalonica: Nabot
richiama i poveri oppressi e sfruttati, Achab rimanda a Teodosio,
Gezabele ai consiglieri dell imperatore, il profeta Elia ad Ambrogio
che riconosce il pentimento dell imperatore e lo invita a non seguire
i suoi consiglieri per non fare la fine di Achab. Quand’anche il De
Nabuthe non si collegasse esplicitamente con la strage di Tessalonica e
fosse databile tra il 386 e il 390, il trattato resta ugualmente un
documento di un osservatore attento come Ambrogio sulla situazione
del momento e sulle ragioni ultime che abbiamo trovato a base della
strage: 1'esasperazione dei piccoli proprietari e dei contadini contro
un potere politico che non li tutela, ma si mantiene dissanguandoli
economicamente.

I1 De Nabuthe getta dunque luce sulla connessione non soltanto tra
potere religioso e potere politico, ma anche tra politica ed economia
e come tale conferma lopinione di chi vede nella rivolta di
Tessalonica la reazione di una popolazione stanca di subire i soprusi
economici del potere imperiale. Nel contempo questo trattato lascia
emergere la funzione sociale del vescovo che in situazioni d'instabilita
economica viene visto come il garante della giustizia, il protettore dei
deboli: 1'unico che ha l'autorita morale di opporsi ai soprusi dell’au-
torita®.

Da questo punto di vista la responsabilita morale-politica della
comunita cristiana, mediata nell’antichita dai suoi capi, non & cam-

62])illustre studiosa, dopo una breve e attenta analisi della situazione storica scorge nel De
Nabuthe un preciso intento politico-pastorale che contrassegna 1'opera ambrosiana almeno
nel decennio tra il 386 e il 396. A suo avviso “l'opera potrebbe trovare comodamente il suo
posto verso il 390-391; Achab sarebbe Teodosio, Jezabel i consiglieri fraudolenti, Naboth
Ambrogio, colpito dall'isolamento, e in lui, dapprima, gli esuli della sconfitta da Massimo,
a favore dei quali Ambrogio interviene; poi la Chiesa resa pitt povera dai continui provvedi-
menti di Teodosio, il profeta non ascoltato per la nuova alleanza con i pagani, le moltitudini
trucidate con 1'inganno nel circo di Tessalonica”, La Storia di Naboth 46.

$3Cf P. BROWN, Potere e cristianesimo nella tarda antichita (orig. ingl. 1992), Bari 1995, 144-
145.

89



biata. Se la Chiesa ha imparato a rinunciare allo statuto costantiniano
di essere ‘privilegiata' con tutto cid che questa scelta comportava; se
ha imparato a tutelarsi da indebite ingerenze del potere politico come
da tentazioni teocratiche, non pud tuttavia venir meno alla sua
responsabilita in ambito morale-politico contro ogni forma di ingiu-
stizia perpetrata nella vita pubblica. Anche oggi, dunque, conserva
tutto il suo valore I'espressione di Pietro dinanzi al sinedrio: “Bisogna

”

obbedire a Dio piuttosto che agli uomini” (At 5, 29).

90



