CLAUDIO PANZERA

Conflitti religiosi e Stato costituzionale

Da Lo scontro delle civilta di Samuel P. Huntington in poil, il dibat-
tito politico e giuridico ha guardato alle tensioni fra identita religiose
diverse con una costante preoccupazione per il rischio di estremizza-
zioni e violenze, purtroppo accresciuta dopo i tragici eventi dell'11 set-
tembre 2001. Tuttavia, e nonostante le apparenze potrebbero indurre a
credere il contrario, siamo fermamente convinti che 'opposta prospet-
tiva dell’incontro fra religioni, culture, civilta, rappresenti ancora oggi
una strada non solo altamente desiderabile ma anche concretamente
percorribile, benché non agevolez.

Puo forse essere utile, al riguardo, capire se e cosa il diritto abbia da
dire di fronte a tale importante sfida, ben al di 14 del semplice ricono-
scimento del classico principio di tolleranza.

Se, in generale, il diritto costituisce uno strumento di “ordine” so-
ciale e di “composizione” dei conflitti in una data comunita, in parti-
colare il diritto costituzionale — come ce lo fa conoscere da almeno due
secoli a questa parte la tradizione giuridica occidentale — rappresenta il
tentativo di razionalizzare giuridicamente i conflitti politici al pit alto
livello, perseguendo l'obiettivo della pacificazione sociale attraverso il
confronto democratico delle idee nella cornice assiologica consegnatici
dal costituzionalismo moderno. A quest’ultimo, infatti, & intimamente
connaturata 'idea di “limite al potere” in funzione dei diricti3.

1'S.P. HUNTINGTON, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, Simon &
Schuster, New York 1996.

2 Lucide riflessioni sul punto sono, fra gli aleri, in E. BIANCHI, Per un'etica condivisa, Ei-
naudi, Torino 2009.

3 «Constitutional limitations, if not the most important part of our constitutionalism, are

55



56

Il moltiplicarsi delle Carte o Dichiarazioni internazionali dei diritti
negli ultimi 60 anni, non solo in Occidente, offre un'importante testi-
monianza — seppur non I'unica e certo, da sola, non decisiva — del fat-
to che si tende oggi a considerare i valori di liberta, eguaglianza, solida-
rieta, dignita (per richiamarne solo alcuni) un patrimonio assiologico
irrinunciabile per il diritto degli “Stati costituzionali” contemporanei,
che su tale patrimonio — unitamente al principio democratico — fonda-
no la propria legittimazione4. Cio rappresenta un vero € proprio pas-
saggio epocale nell’evoluzione degli ordinamenti statali, che si riflette
in un profondo quanto radicale mutamento di senso del paradigma che
per secoli ha identificato il supremo potere politico sul territorio, la so-
vraniti’. Non & quindi un caso che i ricordati valori, pur “trascenden-
ti” il singolo ordinamento per la loro natura trans-culturale e sovra-
epocale, vengano il pit delle volte formalizzati in solenni documenti
costituzionali, prevalentemente sotto forma di prz'ncipzﬁ.

beyond doubt the most ancient»: C.H. MCILWAIN, Constitutionalism: Ancient and Modern, Cor-
nell University Press, Ithaca (N.Y.) 19472, 22, ma v. pure C.J. FRIEDRICH, Constitutional Gov-
ernment and Democracy, Ginn & Co., Boston 1950, spec. 123. Sulla scrittura costituzionale co-
me “tecnica’ volta alla razionalizzazione del potere, poi, v. ampiamente B. MIRKINE-GUETZE-
VITCH, Les nouvelles tendances du droit constitutionnel, Giard, Paris 1931.

41n generale, cfr. P HABERLE, Lo Stato costituzionale, Ist. enc. it., Roma 2005 e, nella dottri-
na italiana, spec. A. SPADARO, Contributo per una teoria della Costituzione, 1, Fra democrazia rela-
tivista e assolutismo etico, Giuffre, Milano 1994. Sul carattere cosmopolita dell’attuale costituzio-
nalismo, v. poi Q. CAMERLENGO, Contributo ad una teoria del diritto costituzionale cosmapolitico,
Giuffre, Milano 2007. Naturalmente, in ogni ordinamento ¢ sempre presente uno scarto tra la
formale dichiarazione di certi valori e il grado di reale attuazione degli stessi, ma la cosa ¢ in sé
piuttosto fisiologica se si mantiene entro certi limit (tutt i valori esprimono una finalizzazione
dell’agire umano che non esaurisce mai la propria carica, neppure quando essi vengono “positi-
vizzati” dal diritto in precise norme giuridiche); diventa invece un fenomeno patologico quando
lo scarto assume proporzioni cosi preoccupanti da segnalare Iesistenza di una pericolosa frattura
tra la “lettera” e la “vita” del testo normativo, ovvero fra Costituzione formale-vigente e Costitu-
zione reale-vivente.

5 Al vecchio Jondamento di autoritis, cui corrispondeva una visione volontaristico-soggettiva
della sovranitd, si & infatti sostituito un nuovo fondamento di valore, nel quale la sovranita viene
invece radicata in una dimensione prettamente assiologico-oggettiva (o, meglio, inter-soggettiva):
per questa tesi, cfr. G. SILVESTRI, Lo Stato senza principe. La sovraniti dei valori nelle democrazie
pluraliste, Giappichelli, Torino 2005, 69 ss.

6 Sulla fondamentale differenza giusfilosofica tra principi e regole, v. per tutti: R. DWORKIN,
Taking Rights Seriously, Harvard University Press, Cambridge (Mass.) 1978, spec. 24 ss. e 71 ss.,
nonché R. ALEXY, Theorie der Grundrecthe, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1986, 71 ss. Sulla qualifi-



Tutto cid, comunque, non implica che sia necessario assecondare
una rigida gerarchia di valori (e principi), eventualmente trasfusa in
un’immutabile piramide di diritti positivamente enunciati. In quanto
multi-etnici, multi-culturali e multi-religiosi — in una parola pluralisti-
ci — gli Stati costituzionali sono consapevoli che un tale esito presente-
rebbe il forte rischio di amplificare i conflitti sociali, in special modo
quelli con fondamento religioso. E un rischio che ogni societa autenti-
camente pluralista e popperianamente “aperta” sa di correre nel mo-
mento in cui individua e isola — come pure & necessario che faccia,
esplicitamente o implicitamente — i propri fondamenti, i propri valori
superiori (dai quali deriva, a ben vedere, la superiorita della stessa Co-
stituzione rispetto alle comuni leggi)7.

1l diritto, in primo luogo quello costituzionale, “maneggia’ continua-
mente valori (sociali); ma i valori possono essere “oggetti” molto pericolo-
si, soprattutto se li si usa con stile e atteggiamento dogmatici, a causa del-
la loro tendenza a divenire assoluti. Infatti, la definitiva prevalenza di “un”
valore non semplicemente su bensi contro altri contrastanti valori puo ce-
lare, sotto il velo di un’apparente pace sociale, una realta che resta invece
altamente conflittuale ed in perenne ebollizione®.

Per un ordinamento democratico, la “tirannia dei valori” & dunque
un pericolo sempre in agguato dietro ogni processo di attuazione di
qualunque valore che — si badi — siz colto e realizzato isolatamente dagli
altri. B, in fondo, il rischio dello Stato etico, sostanzialmente mono-va-
loriale e totalitario®. La regola aurea degli odierni ordinamenti costitu-
zionali, pertanto, non pud essere la signoria di un valore (o di un diritto)

cazione del diritto costituzionale attuale prevalentemente come “diritto per principi”, cfr., nella
dottrina italiana, spec. G. ZAGREBELSKY, 1l diritto mite, Einaudi, Torino 1992, 147 ss.

7 Sul punto, si rinvia per tutti a E.S. CORWIN, The “Higher Law”. Background of American
Constitutional Law, in 42 Harvard Law Review, 149 (1928) e 365 (1929).

8 (Secondo la logica del valore deve sempre valere il principio che per il valore supremo il
prezzo supremo non & mai troppo alto, € va pagato [...] trasformando cosi la nostra terra in un
inferno, ma linferno in un paradiso di valori»: C. SCHMITT, Die Tyrannei der Werte, in Séilu-
larisation und Utopie. Ebracher Studien. Ernst Forsthoff zum 65. Geburtstag, Kohlhammer, Stutt-
gart-Berlin 1967, 37 ss. (per la citazione si & qui usata la trad. it., (a cura di), G. Gurisatti, Adel-
phi, Milano 2008, 63-64). Per 'espressione “tirannia dei valori”, v. comunque N. HARTMANN,
Ethik, De Gruyter, Berlin 19493,

9 11 concetto di “Stato etico”, va precisato, ¢ perd ben diverso da quello di “etica dello Sta-

to”, al contrario sempre necessaria, come si vedra subito.

57



58

costituzionale su un altro, bensi 'equilibrio armonico fra gli stessi, la loro
dinamica composizione, in una parola: il loro ragionevole bilanciamento.

Seguendo questa prima indicazione di metodo, ¢ possibile affronta-
re anche i problemi pratici connessi alle c.d. pretese di riconoscimento
della propria identita religiosa o etnico-culturale che singoli o gruppi
legittimamente avanzano!Y, trattandosi di un’aspirazione che rientra
nel “bagaglio di libertd” custodito dalle Costituzioni liberaldemocrati-
che e personaliste.

Per essere realmente accolte, tali pretese debbono perd misurarsi con
la ricordata tavola dei valori fondamentali dello Stato costituzionale, fra
i quali — nella materia considerata — un posto di primo piano ¢ certa-
mente da assegnare al principio di /ziciza, inteso come originaria indi-
pendenza, tendenziale separazione e mutuo rispetto tra “sfera della po-
litica” (Stato) e “sfera della religione” (Chiese o Culti), e dal quale di-
scendono una reciproca incompetenza e un conseguente dovere di non
ingerenza dell'una sfera negli affari dell’altra (cose ben diversa dall’aset-
tica “neutralitd” spesso invocata per lo Stato). Indipendenza, separazio-
ne e rispetto che — pur segnando un’esigenza sempre attuale — hanno in
realtd radici ben pil lontane nel tempo, dalle quali sono poi germo-

gliati gli stessi presupposti per la nascita dello Stato moderno!l.

10 Per un confronto sul punto, v. C. TAYLOR, Multiculturalism. Examining the Politics of Re-
cognition, edited by A. Gutmann, Princeton University Press, Princeton (N.].) 1994, con com-
menti di K.A. Appiah, S.C. Rockefeller, M. Walzer e S. Wolf all’iniziale notissimo dibattito fra
C. Taylor ¢ J. Habermas sul tema.

11 Precisamente, la sempre piti netta distinzione tra la potestas in temporalibus imperiale e
Lauctoritas in spiritualibus papale a partire dal basso medioevo, seppur con alterne vicende: cfr.
per tutti E-W. BOCKENFORDE, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Siikularisation (1967),
in ID., Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechisphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsge-
schichte, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, 92 ss.; di grande interesse per il tema ¢ pure l'origi-
nale ricostruzione storica sull'approccio medievale, moderno e contemporanco alla “lettura dei
testi” di L. ILLICH, [n the Vineyard of the Texi: A Commentary to Hugh’s Didascalicon, The Uni-
versity of Chicago Press, Chicago-London 1993. Piti banale invece, per I'incertezza circa la cor-
retta interpretazione delle fonti, ¢ la riconduzione del principio di laicit in senso moderno —
nel significato, abbastanza comune, attribuitovi nel testo — alle parole rivolte da Gest ai farisei
«Rendete dunque a Cesare quello che ¢ di Cesare e a Dio quello che ¢ di Dio» (Mz. 22, 21; Me.
12, 17; Le. 20, 25): per una recente indagine storica sull’attuazione pratica di questa massima,
dall'antichita fino all'inizio dell’eta moderna, v. M. Rizz1, Cesare ¢ Dio. Potere spirituale pote-
re secolare in Occidente, il Mulino, Bologna 2009.



Anche se tale separazione/indipendenza ¢ stata talvolta malintesa,
talaltra mal praticata (o entrambe le cose), oggi si pud comunque so-
stenere che la laicita sia un corollario fondamentale del riconoscimen-
to del diritto inviolabile alla /iberta di coscienza — obiettivo, a ben ve-
dere, “laico” e “religioso” insieme — in ogni ordinamento autentica-
mente costituzionale, in quanto tesa a realizzare il fondamentale valore
meta-giuridico della dignita della personal?.

Questo secondo criterio metodologico ¢ molto importante, soprat-
tutto quando una o pit etiche religiose ambiscono ad avere una coper-
tura ufficiale da parte del potere politico (con il rischio, perd, di essere
a loro volta e loro malgrado strumentalizzate dalle é/izes governanti per
fini di conservazione del potere stesso). Una gestione non esiziale dei
conflitti che per tale via si generano ¢ possibile proprio se la Costitu-
zione viene vista non come opera di una parte sola, eticamente o reli-

13 e neppure come una sede eticamente neutrale

giosamente orientata
di istituzioni e meccanismi che si limitano a facilitare il costante rin-
novo della deliberazione democratica', ma piuttosto e propriamente
come una meta-etica pubblica che, nel momento in cui fissa 1 valori fon-
damentali “comuni” (procedurali e sostanziali) di una societa pluralista,
aperta e tollerante, rende possibili — tutelandole compatibilmente con

tali valori — le singole etiche religiose nel contesto dell’ordinamento!®.

12 Nel concetto di “liberta di coscienza” si & opportunamente intravisto un fertile terreno
d’incontro nel servizio che lo Stato costituzionale laico e la religione — segnatamente il cristia-
nesimo — possono rendere alla persona umana, nel presupposto comune della tutela della sua
dignita (0 umanitd): cfr. A. SPADARO, Liberti di coscienza e laicita nello Stato costituzionale. Sul-
le radici “religiose” dello Stato “laico”, Giappichelli, Torino 2008, spec. 228 ss., il quale scorge
nei concetti di “laicita” e “religiosita”, per la comune radice, due facce di una stessa medaglia.

13 Come forse vorrebbe chi erroneamente identifica la religione della maggioranza dei cit-
tadini con quella dell’intero popolo di uno Stato. La questione, apparentemente astratta, rileva
in modo estremamente concreto in molte situazioni quotidiane, come testimoniano le recenti
vicende del porto di simboli religiosi ostensible in Francia e dell’esposizione del crocifisso nei
luoghi pubblici (scuole, tribunali, seggi elettorali) in Italia.

14 Come discutibilmente sostenuto, per esempio, da C.R. SUNSTEIN, Designing Democracy.
What Constitutions do, Oxford University Press, Oxford-New York 2001; ma sul concetto di
democrazia deliberativa, v. spec. J. HABERMAS, Faktizitit und Geltung. Beitriige zur Diskursthe-
orie des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Suhrkamp, Frankfurc a.M 1992.

15 Cfr. ancora A. SPADARO, Liberta di coscienza, cit., 162 s., 222 s. e 261 ss.

55



60

In tal senso si pud comprendere come, anche in relazione agli even-
tuali conflitti fra religioni (e rispettive etiche), il diritto costituzionale
assolva la sua classica, storica funzione: razionalizzare in forme giuridi-
che prestabilite lo scontro etico-religioso quando questo sia traslato dal
piano meramente privato, individuale o collettivo, alla sfera pubblica-so-
ciale, traducendosi in precise istanze politiche.

Entro questo orizzonte, dunque, le religioni sono chiamate a con-
frontarsi, senza mai cedere alla tentazione di rinunciare al dialogo, alla
fiducia nella possibilitd dell'incontro, anche quando essa ¢ particolar-
mente forte e spingerebbe ad abbandonare il terreno del confronto per
quello del conflitto, 'agora per 'arena: la democrazia costituzionale ¢ il
regime della discussione e della persuasione (government by discussion),
non della violenza e della legge del pit forte. Nello Stato costituziona-
le, la via della pace ¢ in conclusione quella dell’inter-culturalita, possi-
bile solo se il dialogo non ¢ visto come una contesa muscolare, ma co-
me un parlare franco, guardandosi negli occhi e riconoscendosi uguali
perché fratelli'®.

16 Gy punto, si rinvia per tutti alle magistrali considerazioni di R. PANIKKAR, Pace e inter-
culturality. Una riflessione filosofica, Jaca Book, Milano 2002, spec. 41 ss. per I'opposizione fra
dialogo che porta al conflitto (c.d. “dialettico”) e dialogo che favorisce 'incontro (c.d. “duolo-
gale”). Spunti interessanti sono pure in E VIOLA, Etica e metaetica dei diritti umani, Giappi-

chelli, Torino 2000, 175 ss., che opportunamente distingue interculturalita e multiculturali-
smo (p. 188).



