Riflessioni sulla dottrina sociale della chiesa
nella storia del novecento

Antonino Romeo”

Sommario: 1. Il “tempo della Rerum novarum. - 2. Chiesa e modernita- 3.
Dottrina e storia nella Quadragesimo anno. - 4. Dalla Seconda guerra mon-
diale al Concilio Vaticano II. - 5. Da Paolo VI ai nostri giorni.

1. 11 “tempo” della Rerum novarum

Nella storia della dottrina sociale della Chiesa cattolica un punto di
riferimento ineludibile ¢ rappresentato dallenciclica De conditione opi-
ficum, meglio nota come Rerum novarum, che Leone XIII indirizzo ai
fedeli il 15 maggio 1891. Di questo documento ¢ stata ampiamente messa
in risalto la novita rispetto alle precedenti posizioni della stessa Chiesa
ed in effetti si tratta di un testo fortemente innovatore, come diremo pitt
avanti, ma proprio lepoca della sua pubblicazione induce a fare riflessio-
ni di altro tipo. La Chiesa si apriva, infatti, ad una tematica fino a quel
momento non affrontata in modo organico, ma lo faceva, appunto, con
enorme ritardo rispetto alle urgenze della societa.

In quello scorcio finale dell'Ottocento, infatti, la rivoluzione industria-
le si era diffusa gia da due secoli nei Paesi europei pill avanzati, determi-
nando non solo unautentica svolta nel campo economico, ma modifican-
do anche l'aspetto complessivo delle societa interessate, gli stili di vita e le
relazioni interpersonali, in un cambiamento culturale ed antropologico
che non aveva leguale in nessun altro periodo della storia. A quellepo-
ca la poverta, dolorosa compagna di vita di tante generazioni, non era
pil soltanto quella che colpiva vecchi, malati, vagabondi ed invalidi, tutti
soggetti a cui da sempre si era rivolta l'azione caritatevole della Chiesa,
ma aveva assunto il volto delloperaio della fabbrica, colui che era povero
e sfruttato nonostante lavorasse e proprio per il fatto di lavorare in certe
condizioni e all'interno di regolamenti ispirati solo allo sfruttamento. A
denunciare tutto questo cerano gia stati i socialisti utopisti, da Fourier
a Owen e Saint-Simon; ormai oltre quarantanni prima Marx ed Engels

*Storico (niro.49@libero.it)

43



avevano pubblicato il loro dirompente e messianico Manifesto; nel 1864
si era costituita la Prima Internazionale socialista, generica e vaga nei
presupposti € nelle proposte, ma che, per il solo fatto di esserci, rivelava
lesistenza di un problema non piu eludibile a livello europeo. Dal 1889
esisteva una Seconda Internazionale socialista, pil1 organica e strutturata
nei suoi riferimenti politici e culturali, e anche in Italia, Paese toccato
ancora marginalmente dalla rivoluzione industriale, nel 1882 era sorto
un Partito operaio che dieci anni dopo si sarebbe trasformato in Partito
socialista. Non solo, ma a Parigi nel 1848 monsignor Denis-Auguste Af-
fre, uno dei vescovi della citta, era stato ucciso dai soldati sulle barricate
dove era generosamente salito per difendere la causa degli operai parigi-
ni, a riprova di come ormai da tempo la questione sociale si fosse imposta
allattenzione generale, anche a quella del clero locale.

Dinanzi a tutto questo la Chiesa, pur da sempre protagonista e ispira-
trice di infinite forme di carita, non colse 'importanza di quanto si stava
verificando né tantomeno si rese conto che era nato un soggetto sociale e
politico nuovo, il mondo operaio. A molti, anzi, sembro essere complice
di quello sfruttamento a cui gli operai erano sottoposti, perché aveva da
sempre predicato ai poveri la rassegnazione e aveva indicato loro una
prospettiva oltremondana di riscatto, che si collocava fuori dallambito
della storia. Insomma, per dirla con Andrea Riccardi, il cattolicesimo si
affacciava sul Novecento «in condizioni di ospite di un secolo che sem-
brava aver perso o essere destinato a perdere il proprio carattere tradizio-
nalmente cristiano»'. Rispetto a tutto questo lenciclica di Papa Pecci fu
una novita assoluta, ma rimane da indagare la questione di fondo: perché
tanta e cosi prolungata incomprensione del problema?

2. Chiesa e modernita

Non era certo la prima volta che la Chiesa arrivava tardi allappunta-
mento con la storia ed ¢ esemplare a questo proposito 'incomprensione
mostrata nei confronti del capitalismo e delle sue potenzialita, che, pure,
non erano in contrasto con lo spirito del Cristianesimo. Come noto, il
capitalismo si manifesto fra Tre e Quattrocento nelle citta italiane che

' A. RiccArpi, Intransigenza e modernita. La Chiesa cattolica verso il terzo millennio,
Laterza, Roma-Bari 1996, 4.

44



piu avevano tratto vantaggio dalle liberta comunali e, a tacere del resto,
valorizzo certamente i talenti naturali dell’individuo, spostd I'uso della
ricchezza dall'usura alle attivita produttive e quindi al bene comune, che
prevedeva anche la creazione di opere di solidarietd, come ospedali e
Monti di Pieta. Il tutto avveniva in un contesto culturale in cui la Chiesa
era l'unica grande agenzia educativa, la cui autorita non era messa in di-
scussione in alcun modo, per cui le sarebbe stato possibile guidare quella
grandiosa trasformazione. Di recente Luigino Bruni ha messo in eviden-
za il ruolo che la predicazione francescana ha avuto in quel particolare
contesto, insegnando a trattare tutti i beni come beni comuni, non divisi-
bili e non appropriabili da parte di un singolo, introducendo, con i Monti
di Pieta e i Monti frumentari, una sorta di punto di incontro fra soggetti
sociali diversi e indicando cosi una suggestiva via di cooperazione fra i
vari interessi*.

Ma, pur essendo nata all'interno del mondo cattolico, ben presto
quella civilta si sviluppo fuori dal cattolicesimo, perché le innovazioni
tecnologiche e I'accresciuto benessere esaltavano la consapevolezza e I'au-
tostima dell’homo faber e la Chiesa «sentiva sfuggirle il dominio morale,
ma anche giuridico ed economico, della societa, un dominio che aveva
acquisito come risultato dellessere stata al centro della costruzione del-
la civilta moderna»®. La Chiesa identifico lo spirito del capitalismo solo
nell'individualismo egoista, nella ricerca dell’'utilita del singolo, nell’at-
tenzione esclusiva ai beni terreni fino al disinteresse per la dimensione
religiosa, nellesaltazione utilitaristica della tecnica e, in sintesi, nella ri-
cerca sfrenata della ricchezza. Questo «abisso incolmabile», come Fanfa-
ni avrebbe definito nel 1934 il rapporto fra le due concezioni, si preciso
pill nettamente nel corso dell'Ottocento attraverso il magistero dei diversi
Pontefici che allora regnarono. Leone XII, nella Ubi primum del 5 maggio
1824, vide proprio nell'individualismo lorigine dei mali del suo tempo,
il liberalismo e lo spirito di tolleranza, invitando i sovrani «a tradurre in
norme coercitive le condanne papali» *; Gregorio XVI nella Mirari vos del
15 agosto 1832 condanno duramente la liberta di coscienza e riaffermo

* Cfr. L. Bruni, Capitalismo meridiano, 11 Mulino, Bologna 2022.

> V. ZAMAGNTI, Ricchi e poveri: pensare alleconomia del benessere, in Cristiani d’Ita-
lia-Chiese, Societa, Stato, 1861-2011, a cura di Alberto Melloni, vol. II, Istituto della En-
ciclopedia Italiana, Roma 2011, 1185.

*D. MENozz1, La Chiesa cattolica e la secolarizzazione, Einaudi, Torino 1993, 53.

45



orgogliosamente che la Chiesa, proprio per la sua origine divina, non
aveva bisogno di riforme e di rinnovamento e doveva affidarsi in tutto e
per tutto alla gerarchia; Pio IX, a citare soltanto la Quanta cura e il Sillabo
dell’8 dicembre 1864, condanno con forza il pluralismo delle idee e la
liberta di coscienza, escludendo con cio stesso la Chiesa dalla costruzio-
ne della modernita. Lo stesso Leone XIII, che pure impresse una svol-
ta significativa all'azione del papato, ancora il 18 gennaio 1901 ammoni
nella Graves de communi sui possibili fraintendimenti del suo pensiero:
«Non sia poi lecito di dare un senso politico alla democrazia cristiana.
Perché, sebbene la parola democrazia, chi guardi alletimologia e all'uso
dei filosofi, serve ad indicare una forma di governo popolare, tuttavia nel
caso nostro, smesso ogni intento politico, non deve significare se non
una benefica azione cristiana a favore del popolo. I precetti della natu-
ra e del Vangelo, in quanto trascendono di proprio diritto i fatti umani,
& necessario che non dipendano da alcuna forma di governo civile, ma
possano convenire con tutti, sempre inteso che non ripugnino allonesta e
alla giustizia». In tal modo l'idea di democrazia veniva separata da quelle
di liberta e di pluralismo organizzato, per cui lo stesso progetto leonino
di una societa piu giusta finiva per essere affidato pil allevoluzione delle
coscienze che ad una efficace e puntuale azione in questo senso.

La sua enciclica del 1891, come ha correttamente scritto Pietro Scop-
pola, & da considerare meritoriamente innovatrice per molti aspetti, in-
nanzitutto perché «ribadisce il diritto di proprieta, ma ne sottolinea la
funzione sociale; superando l'assenteismo liberale, attribuisce allo Stato
il compito di promuovere la prosperita pubblica e privata, [...] afferma il
valore umano del lavoro e il principio del salario sufficiente ad assicurare
un tenore di vita umano; condanna la lotta di classe, ma riconosce il di-
ritto degli operai di riunirsi in associazioni anche di soli operai» °. Sono
tutte cose fondamentali, ma rimangono affermazioni intrise di paternali-
smo se non sono accompagnate, e non lo furono né, forse, avrebbero po-
tuto esserlo, da una precisa presa di posizione in favore della democrazia
e del pluralismo. In assenza di questa, la novita indubbiamente portata
dallenciclica di papa Leone determino finalmente attenzione al problema
sollevato, ma non ebbe sul dibattito politico dellepoca quelleffetto che
meritava di avere: i problemi sociali, soprattutto agli occhi degli operai e

5 P. ScopPOLA, Chiesa e democrazia in Europa e in Italia, in I cattolici e la questione so-
ciale, a cura di E. Guerriero, Mondadori, Milano 2005, 156.

46



dei soggetti pili indifesi, rimasero di pertinenza del movimento socialista
e dei sindacati che ad esso si richiamavano.

Questesito fu dovuto anche alle perplessita che il testo leonino suscitd
nellepiscopato e nel clero tutto, dove era diffusa lopinione, come ha rico-
struito Gabriele De Rosa, che fosse irrealizzabile unorganizzazione cat-
tolica che si ponesse anche obiettivi sociali®. Il contesto divenne ancora
meno favorevole con il successivo pontificato di Pio X, pitt propenso ad
unazione prudente e paternalista, mentre nel laicato cattolico prevaleva
una sempre piu stretta integrazione con la classe dirigente moderata e
diventavano sempre piu significativi gli interventi della finanza cattolica
nello sviluppo economico del Paese 7. Addirittura su Civilta Cattolica,
all'inizio del 1914, i padri Monetti e Chiaudano considerarono unaberra-
zione la solidarieta di classe, videro un che di «rovinoso» e «intemperan-
te» sia negli scioperi sia nell'intervento dello Stato per risolvere le contro-
versie e riproposero come soluzione della questione sociale la carita, che
avrebbe provveduto «ben meglio al quieto vivere e prosperoso dei nostri
operai ravviandoli sui soavi sentieri della mansuetudine ed umilta cri-
stiana, che non quella esotica giustizia sociale che si vorrebbe accreditare
fra noi coi suoi fremiti di lotta rivendicatrice, coi suoi vani sogni di sazie
cupidigie e di novella eta delloro»®. Di li a pochi mesi sarebbe scoppiata
la Grande Guerra, il “guerrone” presagito da Pio X, e a quelle masse sof-
ferenti sarebbe stato difficile proporre ancora mansuetudine ed umilta.

3. Dottrina e storia nella Quadragesimo anno

A quarantanni di distanza dalla Rerum novarum, Pio XI pubblico
il 15 maggio 1931 la Quadragesimo anno, unenciclica indubbiamente
complessa e che va inquadrata nel tipo di ecclesiologia e nella visione
politica di quel papa. Gia nel 1925, con lenciclica Quas primas, Pio XI
aveva introdotto nel calendario liturgico la festa di Cristo Re, individuata

¢ Cfr. I tempi della Rerum Novarum, a cura di G. De Rosa, Rubbettino, Soveria Mannelli
2002, 384-668.

7 C. Brezz1, Cristianesimo sociale, in Il mondo contemporaneo- Storia d’Europa 1, a cura
di Bruno Bongiovanni, Gian Carlo Jocteau, Nicola Tranfaglia, La Nuova Italia, Firenze
1980, 188.

8 Ivi, 190.

47



come rimedio al laicismo crescente nella societa e che aveva lobiettivo
di instaurare un assetto politico soggetto alla regalita di Cristo e, per tra-
slato, del Suo vicario in terra. Questa interpretazione emerge da quanto
scrisse in materia il cardinale Camillo Laurenti, autorevole interlocutore
del papa in materia, secondo il quale il riferimento di Pio XI era stata la
Unam Sanctam di Bonifacio VIII.

Nella Quadragesimo anno veniva riaffermata la centralita di un ordine
sociale equo, con lo Stato che avrebbe dovuto regolare un buon uso della
proprieta e con I'indicazione di uneconomia associativa finalizzata a con-
sentire la compartecipazione dei lavoratori agli utili dell'azienda. Papa
Ratti, come sempre nei suoi documenti, era duro nel denunciare il socia-
lismo collettivista e il comunismo, ma era altrettanto severo con le prati-
che del liberismo manchesteriano, responsabile di aver creato «un potere
dispotico in mano di pochi, che spesso non sono neppure proprietari,
ma solo depositari e amministratori del capitale di cui essi pero dispon-
gono a loro arbitrio [...]. Sono in qualche modo i distributori del sangue
stesso di cui vive lorganismo economico, e hanno in mano, per cosi dire,
lanima delleconomia; sicché nessuno, contro la loro volonta, potrebbe
nemmeno respirare». Sono parole forti con le quali venivano evidenziati
con grande lungimiranza i pericoli dello strapotere della finanza, capace
di determinare ricchezza senza produzione e senza sviluppo. D’altra parte
erano passati solo due anni dal crollo di Wall Street e dallesplodere di una
crisi senza precedenti per vastita e intensita degli effetti prodotti, per cui
Pio X1 introduceva opportunamente il principio della giustizia sociale, fi-
nalizzata alla difesa del bene comune. Superava cosi «lo schema, presente
nel documento leonino, secondo cui i rapporti fra gli uomini dovevano
essere regolati solo dalla giustizia commutativa e dalla giustizia distribu-
tiva, per introdurre anche il principio della giustizia sociale. La benefi-
cenza, il patronato, lelemosina, apparivano cosi del tutto insufficienti: al
cristiano si richiedeva lesercizio di unaltra virtt,, appunto la pratica della
“giustizia sociale”»'°. Alla caritd come indispensabile componente di ogni
progetto di azione sociale, si affiancava dunque I'idea di una piu giusta
distribuzione della ricchezza tra gruppi sociali e tra aree del mondo.

° Cfr. Cattolicesimo e totalitarismo - Chiese e culture religiose tra le due guerre mondiali (Ita-
lia, Spagna, Francia), a cura di D. Menozzi - R. Moro, Morcelliana, Brescia 2004, 7 e nota.
1©D. MENozz1, Li avrete sempre con voi. Profilo storico del rapporto tra Chiesa e poveri,
Ed. Gruppo Abele, Torino 1995, 149.

48



Si dice spesso, ed ¢ vero, che non ¢ possibile capire il presente se pre-
scindiamo dalla conoscenza del passato, ma il concetto & decisamente
reversibile: non possiamo capire il passato se ci ostiniamo a leggerlo con
gli occhi e i criteri del nostro presente. Proprio per questo motivo ¢ utile
contestualizzare gli enunciati dottrinali, appunto per vedere come pote-
vano essere accolti da coloro ai quali erano direttamente rivolti e in quale
trama di relazioni essi li collocassero. Nel 1931 erano trascorsi gia due
anni dalla firma dei Patti lateranensi, conclusi dalla Santa Sede con lo
Stato italiano e con quello che il papa aveva definito «'Uomo della Prov-
videnza» ed era in atto la costruzione dello Stato corporativo, prospettato
gia nella Carta del lavoro del 1927. Inoltre, proprio per fronteggiare gli
effetti della crisi economica di quegli anni, il fascismo stava realizzan-
do una vigorosa politica di interventi statali nel campo delleconomia,
culminati fra il 1931 e il 1933 con la creazione di IRI ed IMI. Lenciclica
papale certamente prescindeva da queste occasionali contingenze, ma
conteneva riferimenti non irrilevanti a quanto avveniva allora in Italia
e, comunque, alcune sue affermazioni furono interpretate come sponde
offerte al regime fascista in materia di corporativismo e di statalismo.
Nei paragrafi 92 e successivi si poteva infatti leggere: «Recentemente [...]
venne iniziata una speciale organizzazione sindacale corporativa, la qua-
le [...] richiede da Noi qualche cenno [...]. Le Corporazioni sono [...]
veri e propri organi ed istituzioni di Stato, dirigono e coordinano i sinda-
cati nelle cose di interesse comune. Lo sciopero & vietato; se le parti non
si possono accordare, interviene il Magistrato. Basta poca riflessione per
vedere i vantaggi dellordinamento per quanto sommariamente indicato;
la pacifica collaborazione delle classi, la repressione delle organizzazioni
e dei conati socialisti, l'azione moderatrice di una speciale magistratura».
Ce nera abbastanza per indurre i cattolici italiani a pensare che anche il
papa approvava la politica del fascismo e non era poi il caso di rammari-
carsi piu di tanto se tutto questo comportava la perdita della liberta e la
fine di ogni forma di pluralismo.

Certo, nella Quadragesimo anno cera anche il forte richiamo a quello
che poi sara chiamato principio della “sussidiarietd”, invocato dal papa
come difesa dell'autonoma possibilita di azione della Chiesa, ma si diceva
pure che in uno Stato non piu distratto da affari e cure di minor momen-
to, «piul forte riuscira l'autorita e la potenza sociale, e percio anche piu
felice e piu prospera la condizione dello Stato stesso». Parole e concetti
che non saranno suonati certo sgraditi a Mussolini.

49



Non si vuol negare che proprio questo richiamo alla sussidiarieta, e
particolarmente mentre era in corso una fiera polemica con il regime
sullAzione cattolica, poneva le basi per i successivi documenti di papa
Ratti che nel 1937 avrebbe preso le distanze dai totalitarismi europei del
suo tempo e forse, con la Humani generis unitas, si riprometteva di farlo
anche nei confronti del fascismo italiano. Il tutto, pero, avveniva in una
sorta di contesa interna alla medesima logica totalitaria e lo stesso Pio XI
nel settembre 1938, parlando alla Federazione francese dei Sindacati cri-
stiani in visita a Roma, disse in modo esplicito: «Se c& un regime totalita-
rio- totalitario di fatto e di diritto- & il regime della Chiesa, perché 'uomo
appartiene totalmente alla Chiesa»''. Mancava del tutto ogni riferimento
alla liberta che, per essere tale, deve essere plurale nelle sue manifesta-
zioni e questa omissione precludeva al messaggio del papa l'ascolto e il
rispetto di larga parte della societa dellepoca, soprattutto in quei Paesi
dove pit radicata era labitudine ad organizzarsi ed agire in modo libero
e pluralistico. Anche in questo caso la lettura storica, fondata sulla conte-
stualizzazione e sul metodo comparativo, consente di uscire dalla generi-
cita dei discorsi dottrinali che, per la loro natura o per scelta consapevole,
non prevedono il confronto con la realta.

4. Dalla Seconda guerra mondiale al Concilio Vaticano II

La Seconda guerra mondiale, cosi furiosamente ideologica e cosi bru-
talmente totale e invasiva, modificd non solo gli scenari politici, ma an-
che le coordinate culturali con cui fino a quel momento si era ragionato
sulla societa. Questo vale anche per l'azione svolta dalla Chiesa in cam-
po sociale che, negli anni della guerra e in modo particolare nel bien-
nio conclusivo, fu rivolta a dare protezione, asilo e sollievo a tutti coloro
che ne facevano richiesta, senza discriminazioni di alcun genere. Pio XII
non scrisse encicliche sociali né modifico 'approccio dottrinale con cui
la Chiesa aveva sempre affrontato il problema della poverta, ma apri le
porte delle chiese e dei conventi a tutti i perseguitati, per qualunque mo-
tivo lo fossero, e, come disse nel radiomessaggio per il Natale del 1952,
ritenne sufficiente ispirarsi allatteggiamento di Cristo stesso, senza chie-
dersi «le ragioni economiche e sociali della poverta, né cercando di ri-

" Cfr. Cattolicesimo e totalitarismo, op. cit.,7.

50



muoverle, ma soccorrendo, ovunque si presenti la necessita, i bisognosi.
[...] Molto piti dei suoi predecessori insistera perché i cristiani si impe-
gnino per il conseguimento della giustizia sociale e del bene comune»'2.
Probabilmente nacquero da qui le esperienze francesi dei preti operai,
che condivisero la condizione degli ultimi sul luogo di lavoro e nelle pe-
riferie delle citta, o dei Piccoli fratelli e delle Piccole sorelle, che si fecero
compagni dei bisognosi attraverso I'amicizia e la solidarietd. Ma anche in
Italia ci fu una fioritura di iniziative e di riflessioni che, in una Chiesa che
ancora continuava a pensarsi come societas perfecta, che si appagava delle
adunate di massa, del consenso formale e che viveva quelli che sono stati
definiti “i giorni dellonnipotenza’, portarono il seme dell'inquietudine e
della ricerca. Erano a volte intellettuali e politici di primo piano, come
Giuseppe Dossetti e Giorgio La Pira, piti spesso sacerdoti come don Zeno
Saltini, che voleva trasformare le pietre di scarto in testate d’angolo nel
suo progetto di Nomadelfia, o come don Primo Mazzolari, che predicava
la necessita di una rivoluzione cristiana capace di rispondere finalmente
al grido di dolore dei pili poveri, quelli verso i quali Cristo si piega dalla
Croce per naturale istinto, o come don Lorenzo Milani, che si identifico
totalmente con la gente povera e sfruttata di Barbiana e si rese conto che
una stessa Chiesa non puo abbracciare sfruttati e sfruttatori.

Per restituire alla Chiesa una piti chiara fisionomia e perché ritrovasse
una collocazione pit feconda di risultati, il 25 gennaio 1959, a tre mesi
dalla sua elezione, Giovanni XXIII annuncio la decisione di convocare
un Concilio ecumenico e lo fece con parole che indicavano gia quale
sarebbe stata la prospettiva verso cui orientarsi. Era necessario, disse in
quelloccasione il papa, «precisare e distinguere fra cid che & principio
sacro e Vangelo eterno e cio che ¢ mutevolezza dei tempi [...]. Occorre
fare nostra la raccomandazione di Gesu di saper distinguere i segni dei
tempi [...] e scorgere in mezzo a tante tenebre, indizi non pochi che fan-
no bene sperare»". EI'l1 settembre, un mese prima dell’inizio dei lavori
conciliari, in un radiomessaggio il papa affermo che «in faccia ai paesi
sottosviluppati la chiesa si presenta quale ¢, e vuole essere, come la chiesa
di tutti, e particolarmente dei poveri»'*. Nel 2006 John W. O’ Malley S.J.,

2. G. LA BELLA, Fare la carita: attivita e attivismo, in Cristiani d’Italia-Chiese, societa,
Stato 1861-2011, vol.2°, cit.. 1203.

" Cit. in G. ALBERIGO, Breve storia del concilio Vaticano II, Il Mulino, Bologna 2005, 16.
14

51



storico e studioso del Concilio di Trento e del Vaticano I, sulla rivista
Theological Studies si domando ironicamente: «Vatican II: did anything
happen?» (Vaticano II: accadde qualcosa?). Non ¢ compito del presente
saggio rispondere a questa domanda, ma ci sembra molto appropriata la
risposta che da in merito Giuseppe Ruggieri, secondo il quale, per capire
la novita di quel Concilio, & sufficiente soffermarsi sulla nuova interpre-
tazione che in quella sede venne data alla parabola della zizzania. Se per
secoli si era detto che compito della Chiesa era quello di sradicare lerba
cattiva, ora veniva fornita una lettura piu rispondente al testo di Matteo:
la zizzania crescera insieme allerba buona, simbolo del male che esiste
nella storia e non puo essere ignorato, ma le energie dovranno essere ri-
volte non a sradicare lerbaccia, ma a far crescere rigogliosamente i semi
buoni. II Concilio non era stato convocato per condannare gli errori e
lanciare anatemi contro una modernita che si allontanava dalla Chiesa,
ma per riprendere dallantichita il modello del panegirico che dipinge un
ritratto ideale e suscita ammirazione e voglia di corrispondergli'.

In questo contesto rasserenato, dove la Chiesa si apriva a riconoscere
la liberta di coscienza ed ammetteva che non raramente anche le altre
religioni «riflettono un raggio di quella verita che illumina tutti gli uomi-
ni. [...] Essa esorta i suoi figli affinché, con prudenza e carita, per mezzo
del dialogo e della collaborazione con i seguaci delle altre religioni, [...]
riconoscano, conservino e facciano progredire i valori spirituali, morali e
socio-culturali che si trovano in essi»'.

Questo diverso modo di atteggiarsi difronte alla societa del tempo,
consenti allora, e finalmente, alla Chiesa di non apparire piu espressio-
ne della cultura dellOccidente capitalista e colonialista, che magari ri-
media ai suoi torti con la carita e la filantropia, ma di essere veramente
interlocutrice di tutti gli uomini dell'intero pianeta. In questo rinnovato
contesto, anche le indicazioni sulla giustizia sociale acquistarono nuova
dimensione e nuovo rilievo.

4. Da Paolo VI ai nostri giorni

Dopo la morte di Giovanni XXIII, tocco a Paolo Vi riprendere il Con-

15 G. RUGGIERI, Ritrovare il Concilio, Einaudi, Torino 2012, 19's.
16 Costituzione conciliare Nostra aetate, par. 2.

52



cilio e lo fece nella sessione del 1963 ribadendo che «La Chiesa guarda
ai poveri, ai bisognosi, agli afflitti, agli affamati, ai sofferenti, ai carcerati,
cio¢ guarda a tutta 'umanita che soffre e che piange: essa le appartiene
per diritto evangelico». Chiudendo poi I'assise conciliare, propose la pa-
rabola del buon samaritano come paradigma della spiritualita del nostro
tempo e come ispirazione per il buon cristiano, che ¢ 'uomo della com-
passione e, come Gest, «va e fa lo stesso». Agisce con gli altri uomini, in
spirito di rispettosa e fraterna collaborazione, non predica, non esclude
e non condanna.

Di Paolo VI é memorabile la Populorum progressio del 26 marzo 1967,
giorno di Pasqua. Quel papa, cosi alieno dai gesti spettacolari, esordiva
con una frase destinata ad accompagnare il cammino di tante genera-
zioni: «I popoli della fame interpellano oggi drammaticamente i popoli
dellopulenza. La Chiesa trasale sentendo questo grido d’angoscia, e chia-
ma ognuno a rispondere con amore alla chiamata del proprio fratello»
(par. 3). Richiamando il De Nabuthe di S. Ambrogio, ricordava con lui
che «la terra ¢ data a tutti, e non solamente ai ricchi» (par. 23), riconosce-
va «l'apporto insostituibile dellorganizzazione del lavoro e del progres-
so industriale allopera dello sviluppo» (par. 26) e, pur negando l'utilita
dell'insurrezione rivoluzionaria, ne ammetteva la possibilita «nel caso di
una tirannia evidente e prolungata che attenti gravemente ai diritti fon-
damentali della persona e nuoccia in modo pericoloso al bene comune
del paese» (par. 31). Non si sottraeva allimpegno di indicare strumenti
concreti da adoperare contro la poverta e li individuava nella program-
mazione frutto di un lavoro plurale, nelle organizzazioni internazionali
come il Fondo mondiale, nelle regole da imporre al mercato per mettere
un freno alla legge del libero scambio e alla concorrenza, che ¢ si incen-
tivo al miglioramento, ma che puo diventare prepotente e sopraffattrice.
Papa Montini metteva in guardia gia allora contro i rischi del ricorrente
nazionalismo, per privilegiare la messa in comune degli sforzi, e vedeva
lucidamente quanto male potesse arrecare allo sviluppo dei popoli il rie-
mergere del razzismo, sempre presente a tutte le latitudini.

Era un progetto planetario e globale che, per realizzarsi aveva bisogno
del piti ampio concorso possibile di forze e soggetti differenti. Paolo VI
non si sottraeva alla sfida e, pur non ammettendo dottrine materialistiche
ed atee, riconosceva che «un pluralismo di organizzazioni professionali e
sindacali ¢ ammissibile e, da certi punti di vista, utile, se seve a proteggere
la liberta e a provocare lemulazione» (par. 39). La Chiesa parlava final-

53



mente di pluralismo, di liberta, di cooperazione fra diversi, di dialogo
fra civilta: si faceva, insomma, compagna di strada di tutta 'umanita in
cammino, nella comune convinzione che «lo sviluppo ¢ il nuovo nome
della pace».

A pitt di mezzo secolo di distanza da quel testo di papa Montini, piace
sottolineare che la parabola del buon samaritano ¢ stata ripresa da papa
Francesco per farne il fondamento del suo messaggio di giustizia sociale,
rivolto «a creare una cultura diversa, che ci orienti a superare le inimicizie
e a prenderci cura gli uni degli altri»'”. Questo messaggio reso solenne
nella Fratelli tutti attraversa tutto il magistero di papa Francesco, che in
altra occasione ha detto: «Nessuno puo affrontare la vita in modo isolato
[...]. Ce bisogno di una comunita che ci sostenga, che ci aiuti e nella
quale ci aiutiamo a vicenda a guardare avanti. Come importante sognare
insieme! [...] Da soli si rischia di avere dei miraggi, per cui vedi quello
che non c&; i sogni si costruiscono insieme»'®. La Chiesa si fa anchessa
viandante, in un cammino comune che tutti ci riguarda perché tutti sia-
mo alla ricerca delle stesse mete e nessuno conosce in anticipo l'itinerario
giusto.

7 FRANCESCO, Fratelli tutti, Libreria Editrice Vaticana 2020, par.57 p. 62.
18 Discorso nell’incontro ecumenico e interreligioso con i giovani, Skopje- Macedonia del
Nord (7 maggio 2019), ora in Fratelli tutti cit. par. 8 p. 29.

54



Riassunto: Questo saggio ricostruisce alcuni aspetti della dottrina sociale della
Chiesa, da Leone XIII a Francesco, mettendoli in relazione alle vicende storiche
del Novecento, che hanno influito non poco anche sulle scelte del magistero pa-
pale. In particolare si evidenzia il passaggio da Chiesa societas perfecta a Chiesa
“viandante” in un cammino comune.

Parole chiave: democrazia, liberta di coscienza, pluralismo.

Abstract: This essay reconstructs some aspects of the Church’s social doctrine,
from Pope Leo XIII to Pope Francis, putting it into the context of the historical
events of the twentieth century, wich had no small influence on the decisions
of the Papal Magisterium. Particular attention is paid to the change from the
Church of the societas perfecta to the “Wayfarer” Church of a common spiritual
path.

Key Words: democracy, freedom of conscience, pluralism.

55






