noi il dono dello Spirito per la lode e la gloria del Padre, e per la
nostra santificazione nella partecipazione alla vita di Dio, in cui
Maria e gia totalmente immersa e ci tende la mano.

ANDREA CECERE

Maria nel vissuto della Chiesa locale

L'anima pastorale della liturgia

Nel culto che 1'vomo rende al suo Dio & possibile riconoscere
intenzioni diverse, quasi sempre compresenti, ma altrettanto spesso
in difficile e precario equilibrio tra di loro. Alcuni ritengono
prevalente l'intenzione «ascendente», e cioe¢ la volonta dell'uomo di
rendere a Dio il dovuto omaggio di donazione e lode. Il culto &
l'espressione del riconoscimento della sovranita di Dio sulla creatura.

Per altri l'atto di culto & soprattutto un atto salvifico di Dio, un
gesto d'amore da lui posto per raggiungere anche la pili lontana
(nello spazio e nel tempo) delle sue creature.

Queste diverse intenzioni hanno costantemente ispirato l'attivita
culturale e della. Chiesa, ma la prevalenza dell'una sull'altra ha
conosciuto vicende molto alterne ed esiti tutt'altro che omogenei. In
epoche, in regioni ed in culture diverse (o anche semplicemente nelle
diverse scuole di spiritualita) l'accento pud essere caduto sull'una o
altra ispirazione.

La questione & tutt'altro che accademica e formale, e 1'opzione per
l'una o per l'altra delle soluzioni possibili comporta conseguenze di
non secondaria importanza per la vita dei singoli e dell'intera
comunita.

Un esempio per tutti: decidere di quale lingua servirsi nella
liturgia non & solo questione di natura estetica e di sensibilita
letteraria, ma suppone decisioni di natura teologica ed ecclesiologica
di primaria importanza. La decisione dipendera infatti dalla risposta
che si sara data a due domande fondamentali: a chi ( e a che) serve
l'atto liturgico; e chi (e a quale titolo) & abilitato a porlo?

Se esso mira soprattutto a «mettere in comunicazione» Dio e

85



'uomo, a favorirne cioé 1'incontro ed il dialogo, allora & evidente che
il problema della lingua e della sua intellegibilita diventa essenziale.
Lo stesso si dira se io decido che il cristiano, in quanto tale e cioe in
quanto battezzato, & il primo e vero soggetto celebrante
(nell'assemblea) dell'azione liturgica. E l'idea paolina secondo la
quale giova pil dire «cinque parole intellegibili» piuttosto che dirne
«diecimila in lingue», e cioé in un linguaggio che, per quanto
carismatico possa essere, rimane incomprensibile e nascosto senza la
mediazione d'un interprete. (1 Cor 14).

Papa Damaso, nella seconda meta del secolo IV, dovette prendere
molto sul serio le parole di Paolo, quando decise di abbandonare il
greco come lingua liturgica di Roma. Egli si era reso conto, infatti,
che il greco era ormai una lingua incomprensibile per i pit. Una
lingua deve rivelare, non nascondere, deve coinvolgere i destinatari
della parola, non escluderli.

Ma il fatto non si ripete piu tardi, quando accadde al latino cio
che era gia accaduto al greco. Nella Roma del Medioevo e della
Controriforma la liturgia continud a parlare la lingua di Damaso, di
Leone e di Gregorio, anche se ormai solo il clero e gli uomini di
cultura erano capaci di intenderla. Il popolo ne era tagliato fuori, ma
la cosa apparve del tutto irrilevante, dal momento che intanto s'erano
fatte strada due idee molto diverse da quelle che ispirarono papa
Damaso: cid che conta & la lode di Dio, e se anche non capisce il
popolo, & sufficiente che capisca Dio (cosi si esprimeva uno dei
massimi teologi della Controriforma). E Dio conosce bene il latino.
Quanto poi all'esclusione del popolo dall'azione liturgica, poco male:
la liturgia & un atto sacerdotale e i laici non sono sacerdoti. Anzi, era
positivamente un bene che il popolo non capisse. ‘

Certo, ci si poteva richiamare anche in questo caso all'Apostolo
delle Genti, poiché nel frattempo era diventato vero cid che Paolo
aveva respinto: «Colui che parla in lingue... parla a Dio; colui che
profetizza (che parla in nome di Dio), parla agli uomini. Colui che
parla in lingue edifica se stesso; colui che profetizza edifica
'assemblea... (ma) chi profetizza & piu grande di colui che parla in
lingue» (1 Cor 14, 4-5).

Bisognera aspettare il XX secolo, il Movimento Liturgico ed il
Concilio Vaticano II, perché ritorni chiara la coscienza che 'anima
della liturgia & un'anima essenzialmente pastorale (J. Jungmann).
Essendo perfettamente acquisito che il valore teologale del culto ( la

86



lode di Dio) & comunque garantita da una celebrazione rispettosa
della volonta del Cristo e della normativa ecclesiastica sara evidente
che l'ago della bilancia non potrd non pendere che dalla parte
dell'efficacia pastorale e della fecondita spirituale delle diverse forme
e componenti del culto.

Attenzione all'nomo

Quest'anima pastorale della liturgia si esprime adeguatamente in
cid che si suol chiamare attenzione all'womo.

Antropocentrismo? Se si vuole, pud anche dirsi tale. Ma non come
atteggiamento  orgoglioso, prometeico, della  creatura in
contrapposizione al suo Creatore, ma piuttosto come riconoscimento
umile e realistico della limitatezza umana. Il culto, infatti, non & solo
(e forse neppure principalmente) 1'atto con cui 1'uvomo adora il suo
Dio e rende a Lui il debito onore; prima di tutto & un atto dello stesso
Signore che cerca la sua creatura per comunicarle una parola e un
dono di salvezza che possono venire solo da lui.

Non & Dio «che ha bisogno della nostra lode... i nostri inni di
benedizione non accrescono la sua grandezza, ma ottengono a noi la
grazia che ci salva» (Prefazio comune, IV). Egli non ha bisogno dei
nostri olocausti e sacrifici; se avesse fame non lo verrebbe a dire a not:
sue infatti «sono tutte le bestie della foresta, animali a migliaia sui
monti», e suo & «il mondo e quanto esso contiene» (Sal. 49). Cio che
egli vuole, & entrare in contatto con noi, per poterci comunicare il suo
dono: «offri a Dio un sacrificio di lode... invocami nel giorno della
sventura: io ti salverd e tu mi darai gloria» (Sal 50, 8-15). L'atto di
culto non & «per Dio», & per 1'uvomo. Dio pud benissimo farne a
meno. B I'uvomo che non pud privarsene senza suo grave danno.
Prendere coscienza di questo, significa garantirsi contro il pericolo di
ritenersi creditori di fronte a Dio.

Perché questa coscienza maturi & necessario che I'uomo capisca cio
che Dio vuole dirgli. E cid sara possibile solo se 1'uvomo sara messo in
condizione di capire la parola che Dio gli rivolgera. Proprio per
questo Dio s'¢ fatto carne.

Questo non & orgoglio. E realismo. Chi parla ad un bambino, deve
parlare con il linguaggio del bambino. E cio non certo perché lo
consideri un linguaggio superiore a quello dell'adulto, ma perché &
l'unico che il bambino & in grado di comprendere. E se si vuole che il

87



bambino cresca e diventi capace di deporre il linguaggio infantile e
d'intendere il linguaggio degli adulti, bisogna imparare a farsi capire
da lui. '

L'amore come bisogno

L'amore ¢ al tempo stesso una vittoria e una resa. Una conquista e
un accettare di perdersi. Dichiarare amore a qualcuno & infatti un
riconoscere il proprio bisogno e la propria dipendenza da lui. Per
questa ragione, imparare ad amare significa imparare a riconoscere la
propria condizione di limitatezza e di dipendenza. E cid significa, in
ultima analisi, imparare ad accettarsi come uomo, creatura realmente
incompleta, bisognosa d'integrazione e di complemento.

Cio forse & pit evidente nella fase dell'innamoramento, e
comunque nell'amore sponsale. Ma & vero anche per ogni altro amore.
Amare significa aspirare a possedere per completarsi: il mancato
possesso della persona amata & condanna alla privazione,
all'incompletezza, e dunque alla poverta, alla pena, all’infelicita.

Amare & anche un atto d'umiltd: un riconoscersi poveri e un
domandare il dono d'un atto d'amore che & una richiesta d'aiuto. E di
pieta.

Cio forse appare tranquillo ed ovvio nel caso dell'amore umano:
quando ad amare & Dio? Pud Dio avere bisogno della sua creatura,
dell'uomo e del suo amore? Oppure in Dio 1'amore & puro dono, nel
piu totale disinteresse e nella pit assoluta impassibilita? Un amore di
benevolenza, come si usa dire? Non & questo il linguaggio biblico.
Specie nell'Antico Testamento Dio appare spesso come un amante
geloso, addolorato per i tradimenti del popolo-sposa che egli si &
scelto tra tutti i popoli della terra, perché fosse il suo popolo. Come
ogni innamorato felice Dio & tenero, dolce, ricco di promesse e come
ogni amante tradito Dio si lascia prendere dall'ira, dalla gelosia, dallo
sdegno. V

Bisognera dunque concludere che Dio ha bisogno dell'uomo per
essere felice? Potra forse apparire una bestemmia, ma forse bisognera
concludere che si, Dio ha bisogno dell'uvomo per essere totalmente se
stesso, per potersi dire veramente padre delle sue creature.

Un linguaggio antropomorfo? Forse... oppure, & il linguaggio
dell'archetipo, del modello perfetto, assoluto, dell'amore.

Il culto diventa I'amore da incontrare e da ricambiare, una

88



risposta d'amore ad un'offerta d'amore; la risposta umile e grata,
ammirata e commossa a Colui che, offrendomi amore, ha voluto in
qualche modo porsi al mio livello per dirmi che «ha bisogno di me»;
che la stessa felicita divina sarebbe in qualche modo incompleta se
non riuscisse ad ottenere da me una risposta di amore.

Ritorna la domanda iniziale; antropocentrismo? E ritorna la stessa
risposta di prima: forse, ma un antropocentrismo che non e
metafisico, ma gnoseologico e metodologico. Io non posso in nessun
modo attingere Dio, se non passando attraverso 1'uomo. Io stesso sono
il tramite indispensabile di ogni mia conoscenza.

Cid non mi inorgoglisce, tutt'altro: mi relativizza e mi limita. So
che la mia & una visione molto parziale delle cose, il semplice punto
di vista "umano": non me ne vanterd, ma nemmeno cercherd di
ignorarlo. E cercherd, per quanto mi sara possibile, di aprirmi alla
parola e al punto di vista di Dio. E' cid che seppe fare Maria,
rispondendo a Chi l'invitava ad uscire dalla logica del suo progetto
umano, per perdersi e ritrovarsi nel suo progetto divino. E cio fece
Maria, aprendosi alla rivelazione dell'amore che l'aveva prescelta.

I/ Magnificat: /a risposta della creatura

Tutto ciod vive ed & presente nel mistero di Maria. La sua storia ¢ la
storia dell'umanita quale sarebbe stata se Eva ed Adamo non avessero
negato a Dio, disobbedendo, il loro ossequio d'amore.

Se Adamo ed Eva non avessero disobbedito...l'occhio ammirato e
grato della creatura avrebbe visto un'amore al quale era sommamente
opportuno e conveniente rispondere con l'obbedienza dell’amore. Ma
la creatura vide nell'offerta una minaccia, e nel dono un vincolo. E
decise che era meglio per lei negarsi a quell'amore e sottrarsi a quel
vincolo, al dono, alla promessa. Le conseguenze furono tragiche. Con
Maria, ma pitu radicalmente e decisamente con Cristo, la storia
rientrd nei binari ad essa pilt connaturali, e si avviod verso le mete che
le erano state assegnate fin dalle origini.

Maria, accettando il ruolo che Dio le offriva, riconosceva la
radicale superioritd del Creatore, ma al tempo stesso permise alla
trascendenza di farsi uguale a lei nell'umilta della medesima carne,
dopo che gia si era piegato su di lei chiedendone la collaborazione.
Una superiorita insondabile, incolmabile, ma quanto fragile, se non
osava piegare il nulla della creatura alla sua potenza. E la fragilita

89



dell'amore divino prevalse sull'arroganza della creatura.

Quando Dio minaccid, ottenne solo disobbedienza e ribellione;
scendendo sullo stesso piano della sua creatura, ne ottenne amore e
collaborazione.

Celebrare Maria nell'anno liturgico

Celebrare Maria nello svolgimento dell'anno liturgico offre alla
comunita cristiana e alla spiritualitd personale preziose occasioni di
penetrare sempre pilt profondamente nel mistero di Cristo e
nell'economia della redenzione. Cid consente di ripercorrere la vita di
Maria per cercare di capire, ponendosi alla sua scuola come trattare

con Dio.
All'operatore di pastorale cid offrira la preziosissima possibilita di

mostrare e di proporre Maria come modello di fede e maestra di vita,
nell'obbedienza alla voce di Dio che chiama. L'anno liturgico offrira
allora 1'occasione di avvicinarsi al mistero di Maria da angolazioni
diverse, per coglierne le pit segrete risonanze. Mi limiterdo ad
esemplificare.

Maria e la sua verginita feconda come potenza delle cose deboli;
forza delle cose che non sono per confondere quelle che sono; assenso
all'incomprensibile (Annunciazione);

Maria l'obbedienza per il regno; grandezza delle piccole cose; la
lode di cid che tutti disprezzano; l'amore che si fa servizio
(Visitazione);

Maria, l'eloquenza del silenzio; coraggio nello scandalo; fiducia
nel momento del ripudio; scommessa sull'impossibile; abbandono
cieco in Colui che ti ha compromesso (Maria davanti a Giuseppe);

Maria, deserto che fiorisce; nuova terra che accoglie e genera il
nuovo Adamo; testimone del Cielo che si apre per dare il Salvatore
(Natale di Gesu);

Maria, cuore fedele pronto al sacrificio e destinato esso stesso al
sacrificio (Presentazione di Gesu al tempio);

Maria, parola conservata nel cuore; domanda che rimane
inespressa (Maria ritrova Gest nel tempio);

Maria, costanza nella disillusione; presenza nei momenti
dell'abbandono; conforto discreto nei momenti dello sconforto
(momenti critici della vita pubblica di Cristo);

Maria, coraggio nella vergogna, la fierezza nella sconfitta;

90



depositaria del testamento supremo (Maria ai piedi della croce);

Maria, icona dell'orante; mistero della sorgente nascosta
(Pentecoste);

Maria, umiltad nel trionfo, corona nella battaglia; quiete nella
tempesta (Maria nella risurrezione del Figlio e nella gloria del Padre:
Assunzione).

Alcuni temi, questi, cui se ne potrebbero aggiungere cento altri.
Un intero anno liturgico - una vita intera alla scuola della liturgia - ce
ne rivelera la ricchezza, ce ne insegnera il metodo.

i






