IL CONVEGNO DI LORETO

1. Fondamenti teologici
e prospettive pastorali

Il Convegno di Loreto segna una tappa importante
della Chiesa che ¢ in Italia, nel cammino di fede e di
impegno storico per l'avvento del Regno di Dio.

Dono e compito ha definito il Papa, nella sua omelia
dinnanzi alla Basilica, la riconciliazione di cui i cri-
stiani sono, insieme, destinatari e portatori. Dopo aver
ricevuto abbondantemente questo dono dal Cristo Ri-
sorto, attraverso la grazia effusa nei giorni del Conve-
gno sui partecipanti e sull'intera comunita ecclesiale,
anche attraverso il dibattito culturale e le proposte pa-
storali, viene ora il momento del compito da assolvere.

Il dopo-Loreto é iniziato con il rientro dei delegati e
con la riflessione avviata in tutte le sedi e, soprattutto,
nelle Chiese particolari. Si apre una stagione nuova
della Chiesa italiana, caratterizzata dall’impegno mis-
sionario, durante la quale ogni battezzato é chiamato
a sentire la responsabilita di sintonizzarsi con le pre-
messe teologiche, col magistero pontificio ed episcapg-
le, e con le indicazioni pastorali scaturite dall’assise
lauretana.

Le due note che chiudono questo primo numero de
La Chiesa nel tempo offrono una chiave di lettura del
Convegno ed una suggestione per le Chiese del Mezzo-
giorno.

Il convegno ecclesiale di Loreto su Riconciliazione cristiana e co-
munita degli uomini (9-13 aprile 1985) si inquadra nella linea pasto-
rale della Conferenza Episcopale Italiana ed & punto di arrivo di un
lungo cammino di riflessione. E la stessa linea che porto al primo
convegno ecclesiale di Roma su Evangelizzazione e promozione
umana (31 ott.-4 nov. 1976).

117



Linea pastorale della CEI

La CEI, secondo una delibera presa negli anni '70, intende di tan-
to in tanto convocare tutte le componenti della Chiesa in Italia per
una riflessione su un tema di particolare importanza.

Il convegno di Roma si inseriva nel tema pastorale degli anni '70
su Evangelizzazione e sacramenti, con cui la promozione umana ¢
legata con nesso intrinseco € strettissimo. Infatti, «<non esiste oppo-
sizione né separazione, ma complementarieta tra evangelizzazione
e promozione umana», disse Paolo VI in apertura del Sinodo epi- '
scopale del 1971 su La giustizia nel mondo. Pur distinti e subordina-
ti tra loro, i due termini si richiamano vicendevolmente per la con-
vergenza verso lo stesso scopo: la salvezza dell'uomo. Nel documen-
to episcopale del Sinodo del 1971 si legge, tra l'altro: «L'agire per la
giustizia e il partecipare alla trasformazione del mondo ci appaiono
chiaramente come una dimensione integrante della predicazione
del Vangelo» (n. 6).

Il convegno di Loreto si inserisce nel tema della CEI per gli anni
'80 su Comunione e comunitd, in cui la riconciliazione ¢ il presup-
posto e la condizione necessaria, anche se lo studio di questo tema
non & stato ancora esaurito. Approvato nella XXI assemblea gene-
rale della CEI (11-15 aprile 1983), & stato preparato con tre sussidi:
Indicazioni per un cammino di Chiesa (24.5.1984), La forza della ri-
conciliazione (4.10.1984), Insieme per un cammino di riconciliazio-
ne (22.2.1985) e da un Comitato nazionale, presieduto dall’Arcive-
scovo di Milano card. Carlo M. Martini. '

Motivazioni del convegno

Almeno due motivazioni sottostanno alla programmazione del
convegno di Loreto: una ecclesiologica e I’altra sociologica.

La motivazione ecclesiologica si rifa alle stesse motivazioni per
cui per gli anni '80 ¢ stato scelto il tema Comunione e comunilta,
esposte nella prima parte del documento della CEI che porta lo
stesso titolo (1.10.1981). Ma si riallaccia anche al VI Sinodo dei Ve-
scovi del 1983, alla conseguente Esortazione Apostolica Reconcilia-
tio et Paenitentia di Giovanni Paolo II (2.12.1984) e alla celebrazione
dell’Anno Santo per il 1950° anniversario della Redenzione del
1983, che aveva avuto come finalita «un nuovo impegno di ciascuno

118



e di tutti al servizio della riconciliazione non solo fra tutti i discepo-
li di Cristo, ma anche fra tutti gli uomini» (Bolla Aperite portas Re-
demptori, n. 3). ) ‘

La motivazione di natura sociologica si rifa alle divisioni esistenti
nel mondo frantumato di oggi. Basti ricordare il calpestamento dei
diritti fondamentali della persona umana, le insidie contro la liber-
ta, le discriminazioni, la violenza e il terrorismo, la corsa agli arma-
menti, l'iniqua distribuzione dei beni, le contrapposizioni fra grup-
pi, le conflittualita pilt o meno permanenti, la crescente crisi di in-
comunicabilita. «La potenza travolgente di questa divisione fa del
mondo in cui viviamo un mondo frantumato» (Esort. Reconciliatio
et Paenitentia, n. 2).

D’altra parte, anche nella Chiesa si avvertono ripercussioni e se-
gni della divisione esistente nella societa civile. Pur non essendo del
mondo, la Chiesa & nel mondo, per cui i mali che minacciano la co-
munita degli uomini minacciano anche la comunita ecclesiale. An-
che nella Chiesa si avvertono incomprensioni fra gruppi, esagerato
criticismo, diversita di vedute e di scelte in campo dottrinale e pa-
storale, per cui anche per la Chiesa si pone I'esigenza della riconci-
liazione. La Chiesa dev’essere nello stesso tempo «un sacramento o
segno e strumento dell’'intima unione con Dio e dell’'unita di tutto il
genere umano» (Lumen gentium, n. 1), «Tutti siano uno perché il
mondo c¢reda che tu mi hai mandato» (Gv. 17,21).

I rischi del convegno

Fin dal primo annunzio del convegno si parlo di rischi da evitare.
Lo stesso S. Padre, nella lettera ai Vescovi italiani del 1° maggio
1984, esortava ciascuno ad essere «consapevole anche dei rischi che
simile iniziativa poteva incontrare».

Fra i rischi paventati vi era anche il timore di una polarizzazione
di posizioni, di esasperate polemiche fra le diverse associazioni e
movimenti ecclesiali, fra cattolici dell’assenza, della presenza e del-
la mediazione, le strumentalizzazioni di carattere politico, anche
per la coincidenza della campagna elettorale per le elezioni ammi-
nistrative del 12 maggio.

11 documento preparatorio La forza della riconciliazione (1-3) in-
dicava altri quattro rischi riguardanti I’aspetto metodologico: 1) ge-
nericita del tema che poteva portare alla dispersione e all'inconclu-

119



denza; 2) ambizione di fini, che richiedono tempi lunghi e matura-
zione delle coscienze, cosa che non puo essere raggiunta nei pochi
giorni dello svolgimento del convegno; 3) la non distinzione fra fini
e frutti; 4) non cogliere il nesso fra i due elementi del tema: riconci-
liazione e comunita degli uomini.

Sono stati evitati questi rischi nella preparazione e nella celebra-
zione del convegno? Se il clima della celebrazione & stato molto se-
reno, se le discussioni nelle commissioni si sono mantenute a un li-
vello di cosciente responsabilita e di maturita ecclesiale, se non ¢
esplosa la polemica fra le diverse associazioni, non altrettanto si
puo dire circa la genericita e la molteplicita dei temi messi in di-
scussione nelle relazioni, nei cinque «ambiti» e nelle ventisei com-
missioni di studio, circa la strumentalizzazione politica, a cui non
si & sottratto neppure il discorso ai convegnisti di Giovanni Paolo
II. Si puo anche dire che il convegno si & svolto entro i binari trac-
ciati, senza che mai sfuggisse di mano ai responsabili, nonostante il
numero dei partecipanti, da alcuni ritenuto eccessivo: circa 2000
persone, 159 vescovi, 515 sacerdoti, 143 religiose, 1055 laici, di cui
317 donne. Qualcuno ha parlato di diversi convegni nel convegno;
altri hanno rilevato I'impossibilita per molti di partecipare alle di-
scussioni in diverse commissioni, dato 1’alto numero degli iscritti,
mentre altre commissioni erano molto ridotte di numero.

Nuovo clima ecclesiale

Un altro aspetto del convegno di Loreto dev’essere messo in evi-
denza e che si riallaccia alle motivazioni ecclesiologiche sopra ri-
chiamate.

Questo convegno ¢ infatti maturato in un determinato clima ec-
clesiale e ha avuto precise suggestioni da parte di Giovanni Pao-
lo II.

Su questo nuovo clima italiano ha scritto Ersilio Tonini su Avve-
nire del 9.4.1985: «A mano a mano che si allontanano dagli anni 70,
i cattolici italiani, come usciti di convalescenza, mentre vanno ri-
trovando nel contempo il senso dell’'unita e crescente vitalita spiri-
tuale, avvertono sempre piu 'urgenza di farsi carico della comuni-
ta umana, che Cristo ha assunto in proprio per poi affidarla alla sua
Chiesa. C'¢ nei cattolici italiani dominante un sentimento fonda-
mentale: il sentirsi in debito verso il mondo in virtu della stessa

120



chiamata con cui sono stati convocati a conoscere e a ricevere i beni
della salvezza cristiana. Ora mai come oggi il dramma del mondo si
gioca attorno a quei beni. La responsabilita che ne deriva & smisu-
rata. I cattolici italiani la vanno avvertendo sempre piu acutamen-
te. La fortissima presa che ha operato all’interno della nostra Chie-
sa il documento La Chiesa italiana e le prospettive del Paese del
1981 ne ¢ la riprova. Il convegno di Loreto si inserisce dentro quella
tensione. E intende portarla a concreta realizzazione».

Gli interventi di Giovanni Paolo 11

Si puo aggiungere che di questa nuova coscienza della Chiesa ita-
liana interprete e coraggioso stimolatore & lo stesso Giovanni Paolo
II, che da tempo batte il tema della necessita di una dinamica pre-
senza sociale della Chiesa in Italia. Si puo citare al riguardo il di-
scorso ai Vescovi riuniti in assemblea generale del 29 giugno 1980,
da cui presero ispirazione diverse riunioni degli organi della CEI,
fino al discorso di Assisi agli stessi vescovi del 12 marzo 1982, quan-
do esorto la Chiesa italiana ad essere «sempre piti consapevole del-
la sua identita, sempre piti obbediente alla sua chiamata alla testi-
monianza, sempre pitt convinta dell’intrinseca e insostituibile ge-
nuinita e forza dei propri valori, sempre pit generosa nel suo impe-
gno di presenza e di partecipazione, sempre pill coerente e tenace
nell’azione, perché I'Italia riscopra e viva, con rinnovato fervore, la
sua ricchezza umana e il suo volto cristiano». Ripetute esortazioni
in questo senso sono state rivolte anche agli episcopati regionali in
occasione della visita ad limina e su questi stessi temi € tornato piu
volte Giovanni Paolo II nei 17 discorsi tenuti in Calabria.

La diocesi di Reggio Calabria, sensibile a questi indirizzi, ha tenu-
to nei giorni 4-6 novembre 1982 un convegno su: Presenza e forza so-
ciale della Chiesa, oggi, di cui sono stati pubblicati gli Atti nel n. 7-9,
luglio-novembre 1982, della Rivista Pastorale Diocesana.

Preparazione e svolgimento del convegno

Anche se il tempo non & stato molto lungo, il convegno ha coinvol-
to molte diocesi italiane, fra cui la nostra, che ha presentato diversi

121



contributi di pensiero e di proposte. Il tema della riconciliazione ¢
stato illustrato in incontri di clero, nelle associazioni e soprattutto
nel convegno interdiocesano del 14-15 febbraio scorso con due rela-
zioni: la prima di mons. Lorenzo Chiarinelli, Vescovo di Sora, Aqui-
no e Pontecorvo, su: L’Eucaristia sacramento di riconciliazione, € la
seconda di mons. Benigno Papa, Vescovo di Oppido-Palmi, su La ri-
conciliazione alla luce dei discorsi di Giovanwi Paolo 11 in Calabria.
Oltre al vescovo, era presente a Loreto una delegazione reggina ben
qualificata, composta di dieci persone. Chi scrive questa relazione
ha partecipato ai lavori della 19* Commissione che aveva come te-
ma di studio I’Eucaristia sacramento di unita e in quella sede ha
presentato il programma e il tema del 21° Congresso Eucaristico
Nazionale che avra luogo a Reggio Calabria nel 1988.

11 convegno ha avuto tre relazioni fondamentali: la prima su: Il
cammino della Chiesa in Italia dopo il Concilio del prof. don Bruno
Forte, professore di Teologia dogmatica della Pontificia Facolta
teologica dell'Italia Meridionale; la seconda su: I lvolto della societa
italiana - Profilo morale e riconciliazione religiosa, del prof. Arman-
do Rigobello, professore di Filosofia morale all'Universita di Roma;
la terza su: Prospettive per il cammino delle Chiese in Italia - Verso
una Chiesa sempre pii1 segno e strumento di riconciliazione, del
card. Salvatore Pappalardo, arcivescovo di Palermo e vice presiden-
te della CEL

Dopo le relazioni, il convegno si & diviso nei cinque « ambiti» pre-
visti, suddivisi a loro volta in ventisei commissioni: 1) La coscienza
personale: luogo primario di riconciliazione (Moderatore: prof. En-
rico Berti; vescovo: mons. Lorenzo Chiarinelli); 2) Mediazioni educa-
tive e riconciliazione (Moderatore: avv. M. Rosaria Bosco Lucarelli;
vescovo: mons. Fiorino Tagliaferri); 4) Il ministero della riconcilia-
zione (Moderatore: don Cesare Bissoli; vescovo: mons. Benigno L.
Papa); 5) La Chiesa e il Paese in cammino di riconciliazione (Modera-
tore: prof. Alberto Monticone; vescovo: mons. Pietro Rossano). Fra
le commissioni pii1 partecipate segnaliamo la 12? (associazioni e
movimenti), la 212 (la partecipazione alla vita politica), le meno par-
tecipate sono state le 192 (L’Eucaristia sacramento di unita) e la 252
(Nord e Sud).

Il convegno si & chiuso con la relazione dei moderatori dei cinque
«ambiti» di studio e con un intervento del card. Anastasio A. Balle-
strero, che l’aveva pure aperto con commosse parole.

Non vi & stato un documento conclusivo, che del resto non era
previsto e che nessuno si attendeva, data la natura e I'impostazione

122



del convegno. Per lo stesso motivo non vi sono state mozioni o ordi-
ni del giorno. Non vi sono state neppure concrete indicazioni da
percorrere. Non si pud, pertanto, parlare di conclusioni operative,
ma solo di prospettive pastorali, aperte dal convegno.

Prospettive pastorali

Probabilmente dalla stessa CEI, che si riunira in assemblea gene-
rale nel prossimo mese di maggio, verranno piu precise indicazioni
e pronunciamenti.

Si puo dire fin d’ora che & stata avvertita innanzi tutto una cresci-
ta della coscienza di essere Chiesa, uno stile di fraternita e di condi-
visione. Quando si pensi alle tensioni e alle polemiche che hanno
preceduto e accompagnato il convegno sulla stampa, o alle incogni-
te e ai timori che gravavano sullo stesso convegno, questa crescita
di coscienza di Chiesa si appalesa in tutta la sua grande importan-
za. «La presenza della fede, ha detto concludendo il card. Ballestre-
ro, ha collocato nella giusta dimensione le molte differenze che ab-
biamo portato con noi. Ce le porteremo ancora dietro, queste diffe-
renze, perd saranno un po’ piui esorcizzate laddove devono essere
valorizzate».

In secondo luogo, il convegno ha riaffermato la coscienza della
missionarieta della Chiesa, che & nata non per sé ma per gli altri,
per collaborare al progetto di salvezza del mondo.

In terzo luogo, il convegno ha trovato una giusta calibratura tra
profezia e storia. Profezia, perché piu che sulla denuncia e sul la-
mento, il convegno ha puntato sull’annunzio, ha guardato avanti,
ha dato motivi di speranza. La gioia della Pasqua, da poco celebrata
e che liturgicamente richiama la vittoria di Cristo sulla morte e sul
male, il clima mariano, che il vicino santuario alimentava, davano
sostegno e conforto ai motivi di speranza. 11 Papa ha rievocato que-
sti motivi quando disse: «Sono venuto a Loreto innanzi tutto per ce-
lebrare con voi il Cristo risorto, il Redentore dell'uomo, il Riconci-
liatore dell’'umanita». Ma anche storia, nel senso che & stata appro-
fondita la conoscenza del contesto sociale italiano, delle difficolta e
delle tensioni in esso esistenti, che «hanno assunto dimensioni e
prospettive nuove, disse il Papa, per il processo di secolarizzazione,
che spesso si esprime in una vera scristianizzazione della mentalita
e del costume per il diffondersi del materialismo pratico,

123



di ideologie atee», e delle vie da percorrere per realizzare la riconci-
liazione.

1l discorso di Giovanni Paolo I1

Per I'entusiasmo suscitato e per la densita dei contenuti apporta-
ti, il convegno ha vissuto il momento culminante e piu intenso con
la presenza e il discorso di Giovanni Paolo II. Non era questa la pri-
ma volta che il Pontefice si inseriva direttamente nel tema della ri-
conciliazione. Gia nel discorso del 25 ottobre 1984, alla XXIV as-
semblea generale della CEI, aveva indicato un ordine diverso di
priorita nei problemi che si stava per affrontare: prima la vita per-
sonale, poi la famiglia, la comunita ecclesiale e infine la societa ci-
vile. Il punto di partenza, sottolineo il Papa, dev’essere il rinnova-
mento personale con la sincera conversione del cuore e I’adesione
alla verita, autenticamente proposta dal magistero, poi I'impegno
di rispettare sempre la comunione ecclesiale, I'attenta e premurosa
cura pastorale della famiglia e, infine, una rinnovata dedizione per
la difesa nella societa civile dei grandi valori della dignita e dei di-
ritti dell'uomo, della giustizia, della solidarieta e della pace.

Nel discorso di Loreto, con estrema chiarezza e con la coscienza
di essere la guida della Chiesa, Giovanni Paolo II ha richiamato i
fondamenti teologici della riconciliazione e ha indicato le prospetti-
ve pastorali verso cui la comunita cristiana italiana si deve avviare.

Il discorso del Papa si & sviluppato attraverso queste linee:

1) La riconciliazione & dono di Dio, che discende a noi attraverso
il fianco squarciato del Cristo crocifisso. E un dono sempre tra-
scendente, che assume, purifica, salva ed eleva i germi buoni semi-
nati dalle mani di Dio nella comunita degli uomini.

2) La riconciliazione passa attraverso la Chiesa, che ¢ «come un
sacramento o segno e strumento dell’intima unione con Dio e
dell’'unita di tutto il genere umano» (Lumen gentium, n. 1).

3) Occorre ricercare le vie piu adatte per portare il messaggio di
Cristo al mondo di oggi.

4) Presupposto indispensabile per questo impegno di evangelizza-
zione & la conoscenza del contesto sociale italiano nei suoi segni po-
sitivi e nelle sue tendenze negative.

5) Per un’efficace terapia il Papa ha indicato le seguenti linee di
fondo:

124



— l'unita interna della Chiesa: la Chiesa non potra riconciliare se
non ¢ in se stessa riconciliata;

— la riconciliazione autentica non puo avvenire che nella verita
di Cristo, non fuori né contro di essa;

— la verita dev’essere congiunta con 'amore. Per motivi storici e
teorie relativistiche la verita & stata spesso considerata un ostacolo
alla pacifica convivenza. Una ragione in piu perché la verita di Cri-
sto sia realizzata nell’amore. «Le comunita cristiane sono chiamate
ad essere luoghi in cui 'amore di Dio per gli uomini pud essere in
qualche modo sperimentato e quasi toccato con mano. La sete di
autenticita che, proprio a causa della presente «cultura del sospet-
to» € particolarmente viva nel cuore degli uomini, rende acuta I’esi-
genza di simili comunita: esse appaiono la via maestra per ricon-
durre il nostro popolo all’appartenenza piena alla Chiesa e all’ade-
sione integrale alle verita della fede;

— il principio della verita, della coerenza, ma anche della miseri-
cordia dev’essere applicato anche nella pastorale dei casi difficili,
quali quelli dei divorziati, dei sacerdoti in situazioni irregolari. An-
che per il «dissenso la via del ritorno rimane sempre aperta a condi-
zione che si accettino le esigenze della comunione ecclesiale sul ter-
reno della fede e della disciplina».

6) Per promuovere la comunione ecclesiale ¢ necessario che asso-
ciazioni e movimenti facciano costante riferimento al VESCcovo,
«principio visibile e fondamento dell’'unita delle Chiese particolari»
(Lumen gentium, n. 23), deponendo ogni spirito di antagonismo e di
contesa. Solo cosi, queste aggregazioni possono costituire canali
privilegiati di formazione e di promozione del laicato.

La seconda parte del discorso pontificio riguarda I'altro aspetto
del convegno, il contributo, ciog¢, che la Chiesa pud e deve dare
all'Italia. Si puo dire che il Papa non abbia detto nulla che in altre oc-
casioni non avesse gia espresso. Ricordato che la Chiesa cammina
con l'uomo, che & suo compito svelare all’'uomo il senso della propria
esistenza, che 'uomo ¢ la principale via della Chiesa, Giovanni Paolo
IT ha parlato di discernimento che individua nell'uomo e nella sua
centralita il principio di convergenza fra credenti e non credenti
nell’epoca presente, ha sottolineato la necessita di superare la frattu-
ra fra Vangelo e cultura e di por mano all’'opera di inculturazione
della fede in modo da trasformare, mediante la forza del Vangelo, i
criteri di giustizia, i valori determinanti, le linee di pensiero e i mo-
delli di vita. Cio pero deve avvenire senza ambigui compromessi, sen-
za appiattire la verita cristiana e senza nascondersi le differenze.

125



A questo punto c’¢ quella parte del discorso, che ha dato occasio-
ne a interpretazioni riduttive delle parole del Papa. Giovanni Paolo
II, in sintesi, ha detto che il regime democratico, esistente in Italia,
che come cittadino ogni cristiano deve salvaguardare e rafforzare,
offre spazio d’intervento e postula la presenza di tutti i credenti. Da
questo principio, che non puo essere da alcuno contestato, il Papa
ha dedotto 'impegno per i cristiani a difendere i valori etici, in cui
si rispecchia la piena verita dell'uomo, l'esigenza dell’unita, I'im-
portanza delle opere e delle iniziative sociali cattoliche a favore del-
la famiglia, del mondo del lavoro, per I’educazione e le comunica-
zioni sociali, per la pastorale giovanile. A proposito dell’'unita lo
stesso Giovanni Paolo II ha ripreso alla lettera quanto lui stesso ha
avuto occasione di dire nel 1981 in un convegno indetto dalla CEI
per il novantesimo anniversario della Rerum novarum: «Esiste, de-
ve esistere una unita fondamenale, che & prima di ogni pluralismo e
sola consente al pluralismo di essere non solo legittimo, ma auspi-

_cabile e fruttuoso... La coerenza con i propri principi e la conse-
_guente concordia nell’azione ad essi ispirata sono condizioni indi-
spensabili per I'incidenza dell'impegno dei cristiani nella costruzio-
ne di una societa a misura d’'uomo e secondo il piano di Dio» (Oss.
Rowm., 1 nov. 1981).

Da Loreto Giovanni Paolo II ha lanciato un’esortazione allimpe-
gno e un messaggio di fiducia: «E necessario avere fiducia, non solo
per quanto concerne la Chiesa, ma anche per la vita della societa,
nella forza unitiva e riconciliatrice della verita che si realizza
nell’amore. Vorrei dire qui agli uomini e alle donne di questa gran-
de Nazione: non abbiate paura di Cristo, non temete il ruolo anche
pubblico che il cristianesimo puo svolgere per la promozione
dell'uomo e per il bene dell'Italia, nel pieno rispetto anzi della con-
vinta promozione della liberta religiosa e civile di tutti e di ciascu-
no, e senza confondere in alcun modo la Chiesa con la comunita po-
litica» (Oss. Rom., 12 aprile 1985).

126



