ELEUTERIO F. FORTINO*

Il «Direttorio Ecumenico» strumento
pastorale in una societa aperta al dialogo

Nel giugno del 1993 veniva pubblicato il nuovo Direttorio per l'ap-
plicazione delle norme e dei principi sull’ecumenismo (DE). Piu che
di una edizione riveduta di quella del 1967 e 1970, si tratta di un
nuovo documento che aggiorna la materia trattata e I’amplia con
nuovi argomenti.

Questa nuova elaborazione veniva dettata dal progresso che nel
frattempo aveva fatto il movimento ecumenico e per raccogliere in
un documento organico le diverse norme e orientamenti che la Chiesa
aveva emanato di tempo in tempo, come la questione dei matrimoni
misti, la dimensione ecumenica della catechesi, la cooperazione ecu-
menica.

Una nuova elaborazione era richiesta soprattutto dopo la pubbli-
cazione dei due Codici di Diritto Canonico, quello per la Chiesa la-
tina (1983) e quello per le Chiese orientali (1990).

Il nuovo Direttorio pertanto costituisce non solo la conferma del-
I'impegno ecumenico della Chiesa cattolica, ma anche uno strumento
di pastorale ecumenica. La caratteristica di una tale pastorale ¢ che
essa & strettamente fondata sulla teologia. La ricerca della piena co-
munione tra i cristiani e la conseguente applicazione nell’azione pa-
storale, soprattutto nelle situazioni di convivenza interconfessionale
- ma anche per le regioni dove i cattolici sono in maggioranza -, si
devono fondare su chiari principi dottrinali che determinino non sol-
tanto la possibilita d’instaurare rapporti profondi fondati sulla co-
munione esistente ma anche che orientino il corretto atteggiamento.
Per questa ragione nota caratteristica del nostro Direttorio ecume-
nico & lo sforzo, lucido e costante, di dare per le diverse norme il
fondamento teologico.

Indicando le sue finalita, si afferma esplicitamente al n. 6 che «Il
Direttorio intende motivare l’attivitd ecumenica, illuminarla, gui-
darla e in alcuni casi particolari, dare anche direttive obbligatorie».

Per queste ragioni, il Direttorio & nello stesso tempo strumento

*Sottosegretario del Pontificio Consiglio per I’Ecumenismo

101



di

formazione, di promozione e di azione ecumenica oltre che sussi-

dio di corretta pastorale ecumenica.

PRIMA PARTE

Il Direttorio Ecumenico della Chiesa Cattolica

«La nuova edizione del Direttorio ¢ destinata ad essere uno stru-

mento messo al servizio di tutta la Chiesa cattolica e specialmente

di

coloro che sono direttamente impegnati in un’attivita ecumenica»

(DE, 6). Questa indicazione generale viene ulteriormente specificata.

a)

b)

Innanzitutto «II Direttorio ha come primi destinatari i vescovi della
Chiesa Cattolica». Cid & coerente con la funzione del vescovo nella
Chiesa quale garante della fede apostolica e dell'unita della Chiesa.
E anche in sintonia con I'orientamento del Decreto conciliare sul-
I’ecumenismo il quale «raccomanda ai vescovi di ogni parte della
terra ’azione ecumenica, perché sia promossa con sollecitudine
e sia con prudenza da loro diretta» (Unitatis Redintegratio, 4 UR).
Identica prospettiva & stata assunta dai due codici di Diritto ca-
nonico, per la Chiesa latina (1983) e per le Chiese orientali (1990)
che affermano che «spetta in primo luogo a tutto il collegio dei
vescovi e alla sede apostolica sostenere e dirigere in mezzo ai cat-
tolici il movimento ecumenico» (CIC, can. 755,1; CCEO, 902).
«Ma - aggiunge immediatamente il DE - riguarda anche tutti i fe-
deli chiamati a pregare e ad agire per 'unita dei cristiani sotto
la guida dei loro vescovi» (DE, 4). Cio ¢ pienamente normale se
il decreto sull’ecumenismo stabilisce che «la cura di ristabilire
I’'unione riguarda tutta la Chiesa, sia i fedeli che i pastori» (UR,
5). Di conseguenza il DE afferma: «Vanno incoraggiate anche le
iniziative dei fedeli nel campo dell’ecumenismo» assicurando in
pari tempo «che siano attuate secondo i principi cattolici dell’e-
cumenismo» (DE, 30).

Il DE si considera anche «utile» per gli altri cristiani: «C’¢ da au-
gurarsi - si afferma al n. 5 - che il Direttorio sia utile ai membri
delle Chiese e delle Comunita ecclesiali che non sono in piena co-
munione con la Chiesa cattolica».

Si intravede questa utilita per la seguente considerazione.

102



Nel presupposto chiaramente affermato che gli altri cristiani con-
dividano con i cattolici la sollecitudine «per la qualita dell'impegno
ecumenico», sara ad essi vantaggioso conoscere gli orientamenti che
determinano ’azione ecumenica della Chiesa cattolica per un duplice
motivo. Da una parte essi in tal modo possono valutare le iniziative
prese dai cattolici e dall’altra potranno comprendere le risposte dei
cattolici alle iniziative delle altre Chiese e Comunita ecclesiali.

d) Il Direttorio infine precisa che «non intende trattare dei rapporti
della Chiesa cattolica con le sette e con i nuovi movimenti reli-
giosi» (n. 5). Al problema dedica tuttavia due numeri per affer-
mare che sul tema specifico la Santa Sede ha pubblicato un primo
documento («Il fenomeno delle sette o nuovi movimenti religiosi:
una sfida pastorale », 1986) e per richiamare alcuni aspetti.

Si richiama I’attenzione sulla fondamentale distinzione tra sette
e nuovi movimenti religiosi, da una parte, e le Chiese e Comunita
ecclesiali dall’altra (n. 35).

Nel numero seguente si nota che «’'unico fondamento per la con-
divisione e la cooperazione sta nel riconoscimento reciproco di una
certa comunione gia esistente, anche se imperfetta, congiunta all’a-
pertura e al riconoscimento reciproco generati da un tale riconosci-
mento» (n. 36).

Questa condizione di fondo sembra sia sostanzialmente carente
o di fatto carente, nel comportamento delle sette.

Cio non significa che il tema delle sette non abbia alcun peso o
debba essere trattato con avversione preconcetta. Il Direttorio af-
ferma: «E chiaro che spetta primariamente al Vescovo, alla Confe-
renza episcopale o al Sinodo delle Chiese orientali cattoliche discer-
nere il miglior modo di rispondere alla sfida rappresentata dalle sette
in una determinata regione» (n. 36).

Contenuto e struttura del Direttorio

11 Direttorio ecumenico «intende motivare I’attiviti ecumenica, il-
luminandola, guidarla e in alcuni casi particolari, dare anche diret-
tive obbligatorie» (DE, 6). Con questo scopo il DE presenta innanzi-
tutto i principi cattolici sull’ecumenismo. Trattandosi della ricerca
della piena unita dei cristiani & necessario stabilire I’ambito eccle-
siologico in cui la ricerca si situa. Trattandosi poi di un’attivita, di
un movimento si rendono necessari strumenti adatti alla ricerca, in-
dicazioni di vie da percorrere, orientamenti sugli scopi immediati

103



e sullo scopo finale. Si tratta anche di evitare rischi.

Il DE osserva: «Nel nostro tempo c’¢, qua e la, una certa tendenza
alla confusione dottrinale. Percio € molto importante che, nel campo
dell’ecumenismo come in altri, si evitino abusi che potrebbero con-
tribuire ad essa o portare all’indifferentismo dottrinale» (DE, 6).

Tenendo conto di tutte queste esigenze il DE contiene principi teo-
logici, determinazione di strutture, indicazioni metodologiche, orien-
tamenti pastorali, norme canoniche.

Siamo pertanto di fronte ad un documento di un genere letterario
non omogeneo. Per quanto riguarda la parte di applicazione della
norma canonica, il DE si situa nell’ambito dei Decreti generali ese-
cutivi che per sé non possono né restringere né applicare la norma
canonica vigente (cf. CIC, 33, 1).

Il nuovo DE presenta la seguente struttura:

I. La ricerca dell’'unita dei cristiani

E un capitolo nuovo, di carattere teologico, nel quale si presenta
I'impegno ecumenico della Chiesa cattolica fondato sui principi dot-
trinali enunciati dal Concilio Vaticano Secondo.

II. L'organizzazione nella Chiesa cattolica
del servizio dell’unita dei cristiani

Il presente capitolo tratta delle persone e delle strutture impegnate
a promuovere ’ecumenismo a tutti i livelli e delle norme che rego-
lano la loro attivita.

Esso riprende quanto precedentemente prescritto per le commis-
sioni ecumeniche diocesane e le commissioni ecumeniche delle Con-
ferenze episcopali (I° cap. del DE 1967), aggiungendo altri settori e
strutture di promozione: strutture ecumeniche in altri contesti ec-
clesiali (organismi internazionali), negli Istituti di vita consacrata
e nelle Societa di vita apostolica, nelle organizzazioni di fedeli ed
a livello dell’intera Chiesa cattolica (PCPUC).

III. La formazione all'ecumenismo
nella Chiesa cattolica

Si indicano qui le diverse categorie di persone da formare; scopo,
quadri e metodi di formazione nei diversi loro aspetti dottrinali e
pratici. In questo capitolo il DE riprende la seconda parte del Diret-

104



torio del 1970, sull’ecumenismo nell’insegnamento superiore, ma ne
amplia la trattazione fino a comprendere tutte le componenti della
Chiesa con la seguente progressione:

a) formazione di tutti i fedeli (mezzi: predicazione, catechesi, litur-
gia, vita spirituale; ambienti: famiglia, parrocchia, gruppi e associa-
zioni);

b) formazione di coloro che operano nel ministero pastorale (mini-
steri ordinati e collaboratori non ordinati);

c) formazione specializzata (facolta teologiche, universita cattoliche,
istituti ecumenici);

d) formazione permanente (indicazioni per cicli di aggiornamento di
coloro che lavorano nel ministero pastorale «perché il movimento
ecumenico € in evoluzione»).

IV. Comunione di vita e di attivita
spirituale tra i battezzati

Il capitolo presenta la comunione esistente con gli altri cristiani
sulla base del legame sacramentale del battesimo e le norme sulla
compartecipazione alla preghiera (preghiera comune) e ad altre at-
tivita ivi compresa in casi particolari, quella dei beni sacramentali
(possibilita e limiti della «communicatio in sacris»).

Questo capitolo riprende cio6 che il DE del 1967 aveva detto della
validita del battesimo amministrato da ministri delle altre Chiese
e Comunita ecclesiali (II capitolo) e della «<communicatio in spiritua-
libus» (IV capitolo).

Questa materia tuttavia & pill organicamente strutturata, la nor-
mativa & aggiornata e completata. Vi si & aggiunta una sezione sui
matrimoni misti che non erano trattati nel DE del 1967.

V. Collaborazione ecumenica
dialogo e testimonianza comune

Questo capitolo & nuovo nel DE, ma riprende sostanzialmente il
documento pubblicato dal Segretariato per 'unita dei cristiani nel
1975: «La collaborazione ecumenica sul piano regionale, nazionale
e locale». Nel capitolo viene anche ripresa, dalla seconda parte del
DE del 1970, la sezione relativa alla «collaborazione negli Istituti di
insegnamento superiore».

11 capitolo comporta anche parti completamente nuove, come «la
collaborazione ecumenica nell’attivita missionaria», sulla base del

105



Decreto conciliare Ad Gentes, dell’Esortazione apostolica Evangelii
Nuntiandi e dell’Enciclica Redemptoris Missio; oppure come la se-
zione su «la collaborazione ecumenica nel campo della catechesi»
sulla base degli orientamenti dell’Esortazione apostolica Catechesi
Tradendae.

Il capitolo contiene sezioni importanti per strutture di coopera-
zione ecumenica come i «Consigli di Chiese e i Consigli cristiani»,
o il lavoro comune concernente la traduzione e la divulgazione della
Bibbia.

In questa prospettiva il DE indica le possibilita di cooperazione
nella vita sociale e culturale, nello studio comune delle questioni eti-
che, nella collaborazione allo sviluppo e per i bisogni umani piu ur-
genti, nel campo medico, nei mezzi di comunicazione sociale.

Il capitolo da anche orientamenti sul dialogo ecumenico e sull’e-
sigenza e le modalita di rendere una testimonianza comune nel no-
stro tempo.

Per quanto riguarda le questioni relative alla communicatio in sa-
cris e ai matrimoni misti, si tratta in realta di una applicazione della
norma canonica stabilita nei due Codici di Diritto Canonico. La no-
vita mi sembra che risieda, in questa parte, piuttosto sull’attenzione
pastorale che permette un’applicazione adeguata alle necessita delle
persone in causa.

L’intero capitolo sulla collaborazione ecumenica, indica vaste zone
di possibilita che vanno dalla cooperazione nella stessa opera mis-
sionaria, alla divulgazione della Sacra Scrittura, alla catechesi, al-
I’educazione teologica, alla vita sociale e culturale. L'insieme & fon-
dato sul n. 12 di Unitatis Redintegratio: «La cooperazione di tutti i
cristiani esprime vivamente quella unione che vige tra loro...» e inol-
tre «Da questa cooperazione i credenti in Cristo possono facilmente
imparare come gli uni possano meglio conoscere e maggiormente
stimare gli altri, e come si appiani la via verso 'unita dei cristiani»
(UR, 12). :

Di questo capitolo, per I’avvenire dell’ecumenismo, va particolar-
mente segnalato cio che si afferma sull’intero processo della «rece-
zione» dei risultati dei dialoghi. Questa sara la prossima fase del-
I'intero movimento ecumenico.

Il Segretario generale del Consiglio Ecumenico delle Chiese sot-
tolineava particolarmente la parte relativa ai principi e quella sulla
cooperazione. «Di particolare importanza - aggiungeva - ¢ il primo
capitolo, che fornisce un inquadramento teologico attentamente va-
gliato e che potrebbe ispirare un ulteriore dibattito ecumenico sulla

106



comprensione della Chiesa e della sua unita come comunione» (No-
tizie Evangeliche, 9 giugno 1993). Segnalava, infine, la giusta preoc-
cupazione che il DE attribuisce alla formazione ecumenica a cui «fi-
nora ¢ stata data - commentava - scarsa attenzione».

Per quanto riguarda questa decisiva questione della formazione
ecumenica il DE presenta un’indicazione pastorale omogenea che
coinvolge tutti gli ambienti formativi nella Chiesa cattolica. Va no-
tato in particolare che il Direttorio aggiunge che occorre fare riferi-
mento a un altro aspetto che ha attinenza con il tema, ma che ¢ pre-
sentato nell’ultimo capitolo nel paragrafo su «la collaborazione ne-
gli istituti di insegnamento superiore» (nn. 191-203). Vi si afferma:

«Vi sono molte occasioni di collaborazione ecumenica e di testimonianza comune nello
studio scientifico della teologia e delle discipline affini. Una tale collaborazione & pro-
ficua per la ricerca teologica. Essa accresce le qualita dell'insegnamento teologico,
aiutando i professori ad accordare all’aspetto ecumenico delle questioni teologiche
|’attenzione richiesta, nella Chiesa cattolica, dal Decreto conciliare Unitatis Redinte-
gratio. Essa facilita la formazione ecumenica degli operatori pastorali» (DE, 191).

Vi si presenta quindi la possibilita e le norme che regolano I'in-
vito a insegnanti di diverse confessioni per tenere corsi negli isti-
tuti cattolici e viceversa.

L’insieme del capitolo sulla formazione ecumenica si fonda sulla
convinzione e sulla prospettiva teologica secondo cui «la cura di ri-
stabilire 'unita riguarda la Chiesa intera, tanto i fedeli che i pastori
e ognuno secondo le proprie capacita, tanto nella vita quotidiana che
negli studi teologici e storici» (UR, 35).

Se tutti siamo tenuti a partecipare alla promozione ecumenica, cia-
scuno deve poter ricevere la formazione adeguata. Per questa ragione
si & insistito sulla dimensione ecumenica, non soltanto specializzata
ma anche nei seminari, che riguarda il clero e nella catechesi che
riguarda tutti i battezzati. Per questa via ogni membro della comu-
nita cattolica sara coinvolto nella preoccupazione ecumenica. In que-
sta prospettiva la pubblicazione del Catechismo della Chiesa catto-
lica con le sue affermazioni e con il processo di rielaborazione dei
catechismi nazionali che avviera, offre una nuova possibilita di in-
trodurre la dimensione ecumenica nella stessa trasmissione della
fede, evitando cosi di fare dell’ecumenismo una questione marginale
o un’appendice secondaria.

107



Principi ispiratori

Il DE oltre alla spiegazione della norma intende anche motivarla
e illustrarla perché sia compresa nella sua vera intenzione, in modo
che ne possa risultare una guida attendibile per le diverse situazioni.
Questa ¢ la ragione del primo capitolo che espone i principi di fondo
della ricerca dell’'unita dei cristiani con il conseguente impegno dei
cattolici. Ma questa ¢ anche la ragione per cui la parte normativa
¢ sempre introdotta dal rilevamento delle soggiacenti motivazioni
teologiche.

Ricordo alcuni dei principi ispiratori del DE.

1. La ricerca dell'unita come impegno ecclesiale

La ricerca della piena unita fra i cristiani non ¢ un’attivita opzio-
nale nella pastorale della Chiesa. La preoccupazione ecumenica € una
dimensione necessaria di tutta la vita della Chiesa che si esige pre-
sente con una certa urgenza. Papa Giovanni Paolo II lo ricorda spesso:
«Ho gia chiesto piu volte che il ristabilimento dell’'unita dei cristiani
divenga realmente una priorita pastorale».

Il DE la fa provenire dallo stesso piano di Dio sulla Chiesa:

«Il movimento ecumenico intende essere una risposta al dono della grazia di Dio, chia-
mando tutti i cristiani alla fede nel mistero della Chiesa, secondo il disegno di Dio
che vuole condurre 'umanita alla salvezza e all’'unita in Cristo mediante lo Spirito
Santo» (n. 9). E aggiunge che la fede nel mistero della Chiesa stimola i cristiani «e
li illumina in maniera tale che la loro azione ecumenica possa essere ispirata e gui-
data da una vera comprensione della Chiesa che & in Cristo come sacramento, cioe
segno e strumento dell’intima unione con Dio e dell’unita di tutto il genere umano»
(Lumen Gentium, 1).

Da queste premesse si deduce il fatto che la ricerca della piena unita
¢ un impegno di tutti i battezzati.

Il DE assumendo la prospettiva del decreto sull’ecumenismo af-
ferma da una parte che «il battesimo costituisce il vincolo sacramen-
tale dell’unita che vige tra tutti quelli che, per mezzo di esso, sono
rinati» (n. 92), dall’altra ne indica le implicazioni dinamiche di esi-
genza di ‘pienezza‘. Infatti «il battesimo, di per se, & soltanto un ini-
zio, poiché esso tende alla pienezza della vita in Cristo. Pertanto esso
¢ ordinato alla professione di fede, alla piena integrazione nell’eco-
nomia della salvezza e alla comunione eucaristica» (n. 92). La comu-
nione stabilita nel battesimo, unico per tutti i cristiani, tende alla

108



piena comunione nella fede, nei sacramenti e servizio ministeriale
nella Chiesa. «La comunione nel battesimo - afferma altrove il Di-
rettorio - € ordinata alla piena comunione ecclesiale» (n. 22). Di con-
seguenza «per questo motivo, tutti i fedeli sono chiamati ad impe-
gnarsi per realizzare una comunione crescente con gli altri cristiani»

(n. 55).

Questo impegno come nell’indirizzo generale, ¢ bene diversificato
nelle sue concrete realizzazioni. Il Direttorio dopo averne indicato
gli orientamenti per una adeguata formazione all’ecumenismo nella
Chiesa cattolica (dalla dimensione ecumenica nella catechesi, alla
formazione teologica nei seminari e nelle universita e negli istituti
specializzati) ne indica le varie possibilita di cooperazione delle di-
verse categorie nella comunita ecclesiale.

La composizione di una commissione ecumenica diocesana o na-
zionale esprime nella sua varieta questo principio del coinvolgimento
di tutti nella ricerca della piena unita «secondo la capacita di cia-
scuno». Il Direttorio & esplicito: «La commissione o il segretariato
dovrebbe essere rappresentativo dell’intera diocesi e, in linea di mas-
sima, comprendere membri del clero, dei religiosi, delle religiose e
del laicato, con varie competenze, e specialmente che abbiano una
specifica competenza ecumenica» (n. 43).

A livello nazionale & previsto che «ogni conferenza episcopale, se-
condo le procedure proprie, costituira una commissione episcopale
per I'ecumenismo» (n. 46). Poiché una tale commissione per defini-
zione & composta da vescovi, il Direttorio per esprimere in qualche
modo anche a livello nazionale la varieta dei ruoli e delle competenze
dei vari componenti di una Chiesa, richiede che tale commissione
episcopale sia «assistita da esperti, uominie donne, scelti tra il clero,
tra i religiosi e le religiose, e tra i laici» (n. 46).

2. La Chiesa cattolica e le altre Chiese e Comunita ecclesiali

Essendo lo scopo ultimo del movimento ecumenico «la piena comu-
nione» oppure «la piena unita» di tutti i cristiani, concepita come
«il risultato di una crescita comune e di una comune maturazione»
(n. 55) - attraverso il contatto, il dialogo, la preghiera e la coopera-
zione pratica - &€ necessario prendere conoscenza € coscienza della
parziale ma reale comunione esistente e come per i cattolici in que-
sta ‘comunione’ si pone la Chiesa cattolica nei confronti degli altri

109



cristiani, considerati non come singoli dispersi, ma organizzati come
Chiese e Comunita ecclesiali con proprie visioni teologiche e in par-
ticolare ecclesiologiche. La posizione chiara di questo problema non
solo & un compito di coerenza con le proprie convinzioni di fede ma
¢ anche utile per il realismo con cui occorre porre il problema ecu-
menico per risolverlo.

Il Direttorio sulla scorta del Concilio, da una parte presenta la con-

vinzione di fede dei cattolici sulla realta della Chiesa cattolica e dal-
I’altra individua la comunione parziale con le altre Chiese e comu-
nita ecclesiali.
a) Innanzitutto si dichiara la fede dei cattolici circa la stessa Chiesa
cattolica: «I cattolici hanno la ferma convinzione che 'unica Chiesa
di Cristo sussiste nella Chiesa cattolica che & governata dal succes-
sore di Pietro e dai vescovi che sono in comunione con lui» (DE n.
17; cf. Lumen Gentium, n. 8).

L’affermazione conciliare, fatta propria dal Direttorio, costituisce
uno dei punti fermi dei cattolici nella ricerca ecumenica. La divisione
tra i cristiani non € pervenuta a far scomparire la Chiesa.

Di conseguenza, nel numero seguente, trattando dell’'unita della
Chiesa, il Direttorio cita il n. 4 del decreto conciliare sull’ecumeni-
smo che afferma: «Noi crediamo che essa ('unita) sussista, senza pos-
sibilita di essere perduta, nella Chiesa cattolica e speriamo che cre-
scera ogni giorno di piu, fino alla fine dei secoli« (n. 18).

b) Con eguale realismo e identica convinzione la Chiesa cattolica di-
chiara nel Direttorio sulla base del Concilio Vaticano II che «le al-
tre Chiese e Comunita ecclesiali, pur non essendo in piena comunione
con la.Chiesa cattolica, in realta mantengono con essa una certa co-
munione» (n. 18).

La Costituzione Dogmatica sulla Chiesa afferma che, con gli altri
cristiani, «la Chiesa cattolica sa di essere congiunta per molteplici
ragioni» (plures rationes) e ne esplicita il senso: «Fra loro ci sono in-
fatti molti che onorano la Sacra Scrittura come regola di fede e di
vita, dimostrando di avere uno zelo religioso sincero, credono di
cuore in Dio Padre onnipotente, sono segnati dal battesimo che li uni-
sce a Cristo, anzi riconoscono nelle proprie Chiese e Comunita ec-
clesiali anche altri sacramenti. Molti fra di essi hanno anche [!’epi-
scopato, celebrano la Santa Eucaristia e coltivano la pieta verso la
Vergine Madre di Dio» (Lumen Gentium, 15). Su questa base si fonda
una considerazione che da una parte rileva la affermata comunione

110



esistente e dall’altra constata la differenziazione di grado di comu-
nione fra le diverse Chiese e comunita ecclesiali.

Se indistintamente, per tutte le Chiese e Comunita ecclesiali il Di-
rettorio Ecumenico riporta I’affermazione conciliare generale per
la quale «lo Spirito di Cristo non si rifiuta di servirsi di esse come
strumenti di salvezza» (DE, 18; UR, 3), esso, sempre sulla traccia del-
I'insegnamento conciliare, indica «gli elementi che, da una parte,
sono condivisi tra la Chiesa cattolica e le Chiese orientali e dall’al-
tra tra la Chiesa cattolica e le altre Chiese e Comunita ecclesiali»
(ibidem). Qui il Direttorio Ecumenico fa riferimento per le Chiese
ortodosse ad Unitatis Redintegratio nn. 14-18 e per le Comunita ori-
ginate dalla Riforma ai nn. 21-23 dello stesso Decreto conciliare. Tale
riferimento, come si diceva sopra, comprende una vasta gamma di
situazioni differenziate. Esse vanno da quelle descritte al n. 3 di Uni-
tatis Redintegratio - («Tra gli elementi o beni, dal complesso dei quali
la stessa Chiesa ¢ edificata e vivificata, alcuni, anzi parecchi e se-
gnalati, possono trovarsi fuori dei confini visibili della Chiesa cat-
tolica») - alle situazioni descritte al n. 15 del Decreto, relativamente
alle 32 Chiese ortodosse («Con la celebrazione dell’Eucaristia del Si-
gnore, in queste singole Chiese, la Chiesa di Dio ¢ edificata e cresce»).

3. Grado di comunione e conseguenti norme canoniche

11 differenziato grado di comunione fra la Chiesa cattolica e le al-
tre Chiese e Comunita ecclesiali & alla base della diversita di norma-
tiva disciplinare riguardante alcuni distinti settori.

In particolare questa distinzione riguarda la possibilita e i limiti
della «communicatio in sacris» o alcuni aspetti concernenti i «ma-
trimoni misti» come la questione della forma e anche specifiche pos-
sibilita pastorali.

1l Direttorio ha difatti norme distinte circa queste materie se si
riferisce ai rapporti fra cattolici e ortodossi, oppure a quelli con i
protestanti. E cio tanto nelle particolari norme della «communica-
tio in sacris» quanto per i matrimoni misti. Per esempio un matri-
monio misto celebrato di fronte al ministro ortodosso & valido, la
dispensa dalla forma ¢ richiesta soltanto per la liceita venendo cosi
di conseguenza considerata valida la forma della Chiesa ortodossa,
mentre per un matrimonio misto con un protestante la forma € ri-
chiesta per la validita. Ovviamente dietro questa norma vi sono le
questioni aperte della sacramentalita del matrimonio e del ministero
ordinato: temi di divergenza fra cattolici e protestanti.

111



Il Direttorio tuttavia ha inteso indicare tutte le possibilita concrete
e fondate - sebbene differenziate - di condivisione dei beni spirituali per
crescere insieme - nella verita e con lealta - verso la piena comunione.

Questa differenziazione avviene tuttavia nell’ambito di comunione
stabilita dal battesimo. L’ecumenismo infatti ha per scopo la ricom-
posizione dell’unita dei cristiani. Al proposito ¢ esplicito il Decreto
conciliare sull’ecumenismo: «A questo movimento per 'unita, chia-
mato ecumenico, partecipano quelli che invocano la Trinita e pro-
fessano la fede in Gesu Cristo, Signore e Salvatore» (UR, 1).

Questa impostazione teologica, divenuta norma canonica, fa distin-
guere - per base teologica, per strumenti usati e per scopo - 1 ecume-
nismo dal dialogo interreligioso.

4. Movimento ecumenico generale e ecumenismo locale

L’impianto generale del DE si fonda sul presupposto che sia ne-
cessaria una maturazione ecumenica d’insieme. Pertanto occorre una
interazione fra i dialoghi internazionali e I’ecumenismo locale, cosi
come occorre una coerenza fra gli orientamenti e le norme che si
danno sul piano locale (nelle diocesi e nelle conferenze episcopali)
e i principi e le norme del DE generale della Chiesa cattolica.

La possibilita e 'unita per emanare orientamenti locali sono pre-
viste dal diritto canonico e dallo stesso DE. Il can 755, par. 2 del CIC
afferma: «Spetta parimenti ai vescovi e, a norma del diritto, alle con-
ferenze episcopali, promuovere la medesima unita (= l'unita fra tutti
i cristiani) e, secondo che le diverse circostanze lo esigano o lo con-
siglino, impartire norme pratiche, tenute presenti le disposizioni
emanate dalla suprema autorita della Chiesa».

Il Direttorio segnala i luoghi principali dove & possibile interve-
nire per apportare specificazioni concrete, come per la formazione
ecumenica, la «communicatio in sacris», i matrimoni misti o anche
per segnalare dei rischi che puo affrontare 1’azione ecumenica, come
I'indifferentismo e il falso irenismo.

E da tenere comunque presente che I'’ecumenismo locale, nell’am-
bito delle norme generali, ha particolari possibilita di esprimersi e
non ¢ una semplice esecuzione di norme ricevute dal di fuori, ma
anche una propria possibilita di creativita ecumenica divenendo cosi
elemento fondamentale del movimento ecumenico nel suo insieme.

Per la promozione dell’ecumenismo locale, oltre alle Commissioni
ecumeniche diocesane e nazionali, il DE dedica una sezione ai Con-
sigli di Chiese e ai Consigli cristiani.

112



«I Consigli di Chiesa e i Consigli cristiani figurano tra le strutture
piu stabili create per promuovere l'unita e la collaborazione ecume-
nica» (DE, 166). Tali Consigli, differenti per struttura, statuti e fina-
lita, in cui la Chiesa cattolica locale € membro, si estendono sempre
piu e sempre piu spesso.

1l Direttorio offre degli orientamenti per la partecipazione catto-
lica e nota che «essi devono essere valutati secondo le loro attivita
e sulla base di quanto essi dicono di se stessi nelle loro costituzioni»
(DE, 166).

In ogni modo: «La prima preoccupazione deve essere quella della
chiarezza dottrinale, soprattutto per quel che riguarda l’ecclesiolo-
~gia» (DE, 169). Il Direttorio Ecumenico esprime questa positiva con-
vinzione: «Pit1 il lavoro dei Consigli sara seguito con attenzione dalle
Chiese che vi sono rappresentate, pit il loro contributo al movimento
ecumenico sara importante ed efficace» (DE, 171).

5. Unita e diversita

Il positivo rapporto di una crescente comunione di fraternita fra
i cristiani, creato dalle relazione ecumeniche, assieme ai progressi
realizzati con convergenze teologiche per mezzo dei molteplici dia-
loghi bilaterali e multilaterali non puo soddisfare le esigenze della
piena unita. Scopo del movimento ecumenico ¢ infatti la piena unita
tra i cristiani e non un qualsiasi grado - seppure grande - di comu-
nione. Il Direttorio Ecumenico ¢ esplicito: «Nessun cristiano o cri-
stiana puo essere pago di tali forme imperfette di comunione che
non corrispondono alla volonta di Cristo ed indeboliscono la sua
Chiesa nell’esercizio della missione che le ¢ propria» (n. 19).

Il fine ultimo del movimento ecumenico & quella unita che, secondo
il decreto conciliare sull’ecumenismo riportato dal DE (al n. 20), si
realizza «nella confessione di una sola fede, nella comune celebra-
zione del culto divino e nella fraterna concordia della famiglia di Dio»
(UR, 2; Lumen Gentium, 14). Questa concordia si realizza «per mezzo
della fedele predicazione del Vangelo, dell’amministrazione dei sa-
cramenti e del governo esercitato nell’amore da parte degli apostoli
e dei loro successori, cioe dei vescovi con a capo il successore di Pie-
tro» (n. 20).

Questa unita, organica e compatta, non ¢ sinonimo di uniformita.
Essa si esplica in realta in una multiforme varieta la quale anziché
mortificare 'unita, la esprime arricchita e piu feconda per la vita
della Chiesa.

113



Il Direttorio assicura che tale unita «non richiede affatto che venga
sacrificata la ricca diversita di spiritualita, di disciplina, di riti li-
turgici e di elaborazione delle verita rivelate alla Tradizione aposto-
lica» (n. 20). La possibilita di una tale varieta non ¢ soltanto affer-
mata come principio ecclesiologico teorico o escatologico. Il Diret-
torio stesso ne offre un esempio quando fonda le sue norme paralle-
lamente sui due Codici di diritto canonico, il Codex Iuris Canonici
per la Chiesa latina e il Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium
per le Chiese orientali.

Un codice & espressione di una Chiesa con proprie tradizioni di-
sciplinari, liturgiche, spirituali e teologiche. I due codici poi non sono
semplicemente giustapposti ma si realizzano in modo armonico nel-
I’ambito dell’'unica professione di fede cattolica.

L’unita nella varieta € cosi un principio essenziale della visione,
insieme tradizionale e moderna, della Chiesa.

Osservazioni conclusive

Considerando 'insieme del Direttorio ecumenico, ci provengono
utili indicazioni tanto per la ricerca teologica quanto per l’azione pa-
storale.

a) Per lo studio della teologia

Nel suo orizzonte generale, il Direttorio ecumenico rivela con chia-
rezza che oggi il problema maggiore nella ricerca ecumenica ¢ il pro-
blema dottrinale. La non piena comunione nella fede costituisce il
limite oggettivo di ogni iniziativa ecumenica. Essa s’incontra inelut-
tabilmente come problema da risolvere nel dialogo. Tutti i dialoghi,
infatti, nella loro ampia problematica e nella loro specificita, ten-
dono ad esaminare le divergenze esistenti.

Pertanto la ricerca teologica non & solo necessaria, ma prioritaria
nella questione ecumenica. Il Direttorio ecumenico insiste partico-
larmente sulla formazione ecumenica e propone non soltanto il me-
todo della cooperazione interdisciplinare per I'aspetto ecumenico,
ma anche la cooperazione interconfessionale come metodo d’insegna-
mento e soprattutto di ricerca.

L’ecumenismo pertanto deve essere una delle preoccupazioni di
tutte le scuole teologiche, perché non si puo delegare I'intera ricerca
ecumenica alle commissioni miste di dialogo. Il dialogo ecumenico

114



infatti fa affidamento sulla ricerca teologica che avviene negli isti-
tuti specializzati.

b) Per l'azione pastorale

Il Direttorio ecumenico ¢ anche uno strumento di pastorale ecu-
menica.

Non soltanto per le indicazioni di carattere organizzativo-culturale
per la promozione dell’unita con le sue indicazioni sui compiti delle
commissioni ecumeniche a livello diocesano e delle Conferenze epi-
scopali, ma soprattutto per le indicazioni sulle implicazioni ecume-
niche della predicazione, della catechesi, della pastorale quotidiana
e in particolare per le indicazioni sulle due tematiche di diretto im-
patto ecumenico, come la questione della communicatio in sacris e
dei matrimoni misti. Per queste due problematiche viene in diretto
soccorso il Direttorio che contiene norme di applicazione che ten-
gono conto della complessita pastorale, che non ¢ limitata ad una
meccanica applicazione di principi teologici e canonici, ma tiene
conto delle circostanze di tempo, di luogo e di persone e quindi di
elementi di psicologia religiosa generale e di maturazione spirituale
delle persone coinvolte.

Il Direttorio viene in soccorso anche per I’ampia gamma di possi-
bilita di cooperazione pratica che in un dato luogo aiuta ad attivare
tutte quelle possibilita di azione comune che il patrimonio comune
rende possibile e agli occhi del mondo puo costituire una autentica
testimonianza cristiana.

¢) La recezione del Direttorio Ecumenico

Il DE ha avuto un’ampia divulgazione nel mondo. Diverse Confe-
renze episcopali nazionali - come quella italiana, spagnola, porto-
ghese, brasiliana - hanno curato la traduzione nella propria lingua.
Alcune, come quella brasiliana, hanno completato il Direttorio con
adattamenti alla situazione locale. Altre traduzioni sono state fatte
in altre lingue, come per il polacco, l'ucraino, lo slovacco. Prossima-
mente uscira in russo.

Per promuovere questo orientamento e per considerare aspetti del-
I’applicazione concreta il PCPCU ha scelto come tema della sua ses-
sione Plenaria di quest’anno 1995: «La recezione del Direttorio Ecu-
menico, in particolare la questione delle commissioni ecumeniche
e della formazione ecumenica nei seminari e nelle facolta di teologia».

181’5



d) In vista del «Giubileo del 2000»

Nella Lettera Apostolica «Tertio Millennio Adveniente» il Santo Pa-
dre Giovanni Paolo II nella prospettiva rivolta al futuro dichiara che
«i cristiani sono chiamati a prepararsi al Grande Giubileo dell’ini-
zio del terzo millennio rinnovando la loro speranza nell’avvento de-
finitivo del Regno di Dio, preparandolo giorno dopo giorno nel loro
intimo, nella Comunita cristiana a cui appartengono, nel contesto so-
ciale in cui sono inseriti e cosi anche nella storia del mondo».

Pili concretamente aggiunge: «E necessario inoltre che siano va-
lorizzati ed approfonditi i segni di speranza presenti in questo ul-
timo scorcio di secolo, nonostante le ombre che spesso li nascondono
ai nostri occhi». Per quanto riguarda il campo ecclesiale egli include
«l'intensa dedizione alla causa dell’unita di tutti i cristiani».

La ricerca attuale della piena unita dei cristiani che si esprime in
un movimento di dimensioni mondiali - mai registrato prima nella
storia della Chiesa - ¢ quindi un segno di speranza in questo scorcio
di millennio che passa.

Il DE in questo pellegrinaggio verso l’avvenire intende dare il suo
contributo indicando vie e viottoli che portano alla meta. E un com-
pito modesto, ma necessario.

SECONDA PARTE

Ecumenismo e societa

«Oggi esiste il chiaro bisogno di una nuova evangelizzazione. C’¢
bisogno di un annuncio evangelico che si faccia pellegrino accanto
all’'uomo, che si metta in cammino con la giovane generazione» (Gio-
vanni Paolo II, Varcare le soglie della speranza, Mondadori, Milano
1994, p. 131).

L’Europa ha accolto I'’Evangelo; la sua cultura e stata profonda-
mente segnata dal Cristianesimo. Nell’ambito dell’Europa si sono
sviluppate le due grandi correnti che hanno determinato la fisiono-
mia della civilta europea. Se da una parte Roma e la tradizione la-
tina ha impregnato con la sua cultura la parte occidentale dell’Eu-

116



ropa, Costantinopoli e la tradizione bizantina ha dato forma ed
espressione alla sua parte centro-orientale. I due santi fratelli tes-
salonicesi, Cirillo e Metodio, sono gli artefici della estensione della
tradizione ecclesiale bizantina tra i paesi slavi.

La Calabria in particolare, & una terra segnata dalla convivenza
di due tradizioni ecclesiali: quella bizantina e quella latina, ma an-
che luogo di confluenza di diverse culture.

Alla base della civilta europea vi & la divulgazione della cultura
greco-romana (diritto, filosofia, arte) ed il suo incontro con le tradi-
zioni culturali locali dei singoli paesi con la manifestazione di una
certa unita di fondo e una grande ed arricchente varieta di cui le
espressioni della tradizione latina e della tradizione bizantina non
sono che le forme piti macroscopiche.

- Queste due grandi tradizioni rendono la civiltd europea densa e
feconda di espressioni molteplici con una grande possibilita di adat-
tamento e di aggiornamento alle varie epoche. In questo senso non
mi sembra vero quanto spesso si afferma: che cioe, I’'Europa sia vec-
chiao invecchiata. L’Europa ¢& stata sempre ricca di fermenti cultu-
rali e religiosi. Ne sono espressione per la loro parte anche lo sci-
sma fra oriente ed occidente del secolo XI e la Riforma Protestante,
che nel secolo XVI ha portato un vero scossone alla cultura e alla
Chiesa in occidente. Gli elementi culturali soggiacenti a questi tristi
avvenimenti del Cristianesimo hanno avuto un importante influsso
nelle stesse opzioni teologiche ed ecclesiologiche. Dei fermenti cul-
turali e religiosi che attraversavano I’Europa non va dimenticato,
nei nostri tempi, il movimento ecumenico sorto proprio nei paesi
dove era maturata la divisione. La ricerca dell’'unita dei cristiani nel
nostro secolo ha avuto un impulso determinante proprio in Europa.
Ma & anche nell’Europa che ha avuto origine, sviluppo e realizzazione
pratica il marxismo che ha sottoposto a radicale critica il Cristiane-
simo e ha inteso riproporre una cultura materialistica e ateistica pro-
fondamente estranea al Cristianesimo.

Volendo riflettere sul contributo che '’ecumenismo puo dare al-
I’evangelizzazione dell’Europa e alle societa europee, penso che ci
dobbiamo porre con realismo nella situazione culturale e religiosa
attuale. i

Questa situazione & caratterizzata almeno da tre elementi:

a) Nei paesi dell’Est Europa dove il marxismo ¢ stato praticato po-
liticamente permangono i residui della mentalita marxista.

117



La dichiarazione finale dell’assemblea speciale per I’Europa del
Sinodo dei Vescovi della Chiesa cattolica (1991) ha notato: «Oggi
in Europa il comunismo come sistema ¢ crollato ma restano le
sue ferite e la sua eredita nel cuore delle persone e nelle nuove
societa che stanno sorgendo» (N. 1).

In questi stessi paesi pero le Chiese hanno riacquistato la liberta
di riorganizzarsi e di esprimersi in tutte le loro possibilita nel
campo liturgico, catechistico, pastorale, missionario. Hanno riac-
quistato la possibilita di esprimersi anche nel campo culturale e
sociale.

b) In Occidente, di riscontro il materialismo pratico, consumistico
e agnostico € in preoccupante espansione.

Per quanto riguarda I’Occidente I’Assemblea speciale del Sinodo
dei Vescovi per I’'Europa (1991) ha constatato: «Si diffondono una
mentalita e dei comportamenti che privilegiano in modo esclusivo
la soddisfazione dei propri desideri immediati e degli interessi
economici, con una falsa assolutizzazione della liberta del singolo
e con la rinuncia a confrontarsi con una verita e con valori che
vadano al di 12 del proprio orizzonte individuale o di gruppo» (ibi-
dem). :

D’altra parte, nella Chiesa cattolica si manifesta anche «una
nuova vitalita» specialmente nel rinnovamento biblico e liturgico,
nell’attiva partecipazione dei fedeli alla vita parrocchiale, nella
nuova esperienza di vita comunitaria come nella riscoperta della
preghiera e della vita contemplativa e nel moltiplicarsi di gene-
rose forme di servizio ai piti poveri e agli emarginati.

Cresce una cultura della comunione e della solidarieta, dimen-
sioni autenticamente evangeliche. Si considera il ruolo dei cri-
stiani nella societa. Vi & difatti un vero passaggio di qualita. Si
vuole esprimere un contributo comune di tutti i cristiani insieme
nella societa in cui essi vivono.

c) Il terzo elemento che caratterizza la nostra epoca ¢ il movimento
ecumenico.

Nonostante le oggettive difficoltd permanenti che ha creato la
divisione dei cristiani, il movimento ecumenico - come comune
ricerca del ristabilimento della piena unita - ha instaurato tra loro
una nuova situazione. Il dialogo teologico ¢ in corso fra tutte le
grandi comunioni cristiane mondiali. Importanti risultati si vanno
registrando. L’effetto del contatto e del dialogo € presente nelle

118



comunita cristiane con la creazione di un crescente spirito di fra-
ternita e di solidarieta. La conoscenza reciproca ¢ migliorata gene-
rando anche una maggiore reciproca stima.

E in questo quadro che & maturata la convinzione che sia necessa-
ria per I'Europa un’azione di ri-evangelizzazione, per riportare nuo-
vamente I’Evangelo a quelle masse di cristiani che per cause diverse
danno I'impressione di allontanarsene. Alcune fasce della nuova ge-
nerazione non hanno avuto conoscenza dell’Evangelo, altri non lo
praticano.

Si puo inoltre rilevare una spaccatura profonda tra fede e cultura
e tra fede e vita. «In tale situazione moltissimo dipende dalla testi-
monianza credibile del Vangelo nell’annuncio e nella vitax. (Sinodo
1991).

E ovvio che le situazioni sono diverse da paese a paese, dapper-
tutto tuttavia, la Chiesa e le Chiese, devono annunciare il Vangelo
agli uomini di questo secolo. Come ¢ evidente I’annuncio del Van-
gelo ha anche diretti riflessi nella vita sociale.

Papa Giovanni Paolo II ha parlato della esigenza di una «nuova
evangelizzazione». Per chiarire questa espressione il Sinodo dei Ve-
scovi (1991) ha dato la seguente spiegazione:

«La nuova evangelizzazione non ¢ il progetto di una cosiddetta ‘restaurazione’ del-

_I’Europa del passato, ma lo stimolo a riscoprire le proprie radici cristiane e a instau-
rare una civilta pit profonda, veramente piu cristiana e percio anche pitt umana. Que-
sta ‘nuova evangelizzazione’ vive dell’inesauribile tesoro della rivelazione compiuta
una volta per sempre in Gesu Cristo. Non c¢’¢ un ‘altro Vangelo’. Di proposito si chiama
nuova evangelizzazione perché lo Spirito Santo rende sempre nuova la parola di Dio
e sollecita continuamente gli uomini nel loro intimo (1 Gv. 3,2). E nuova, questa evan-
gelizzazione, anche perché non & legata immutabilmente a una determinata civilta,
in quanto il Vangelo di Gesu Cristo pud risplendere in tutte le culture» (N. 3).

Come la Chiesa cattolica intende questa espressione lo prova il Si-
nodo della Diocesi di Roma. In quanto Chiesa locale «La Chiesa di
Dio che ¢ in Roma ¢& chiamata alla nuova evangelizzazione» (Libro
del Sinodo della diocesi di Roma, Cap. III). Vi sono zone nella stessa
diocesi di Roma che vanno ri-evangelizzate.

L’espressione ‘nuova evangelizzazione’ in alcuni ambienti ¢ stata
malcompresa. Vi si € vista I'intenzione di una «missione della Chiesa
cattolica anche tra le altre comunita cristiane ortodosse e protestanti.
In questi ultimi anni piu volte & stato ribadito in documenti ufficiali
che in nessun modo si puo considerare le altre Chiese e Comunita
cristiane come «terra di missione». Service d’'Information, n. 59, 1985,

p- 2

119



La collaborazione ecumenica nella vita sociale e culturale

Al contrario la Chiesa cattolica, nel Direttorio Ecumenico - sulla
traccia del Concilio Vaticano II - con gli altri cristiani, propone
un’ampia gamma di collaborazioni, per rendere insieme una testi-
monianza comune.

Questa collaborazione va dalla cooperazione nel campo della mis-
sione, alla cooperazione per la divulgazione e la migliore conoscenza
della Bibbia, alla catechesi, alla collaborazione pastorale, fino alla
collaborazione nel campo sociale e culturale (nn. 211-218), sanitario
e dei mezzi di comunicazione sociale.

a. La collaborazione ecumenica nel campo sociale & possibile e au-
spicabile (U.R. 12) fondata sulla fede comune.

b. La cooperazione ecumenica ¢ limitata a causa delle divergenze.

c. La collaborazione ecumenica fa parte della testimonianza comune:
rivela il volto di Cristo servo (U.R. 12).

d.La collaborazione facilita la via verso I'unita (U.R. 12).

La Chiesa cattolica considera la collaborazione ecumenica nella
vita sociale e culturale un aspetto importante dell’azione che tende
all’'unita (DE, 211). i

Il DE riporta un brano di U.R. 12 in cui si afferma che la coope-
razione va intensificata e indica i diversi campi (evoluzione sociale,
pace, scienze e arti, miserie del nostro tempo, ecc.).
Questa collaborazione «deve essere realizzata nel contesto globale
della ricerca dell’'unita» (DE 212). Se non tiene conto di questo pud
trasformarsi in semplice convenienza ideologica.

Collaborazione nello studio comune
delle questioni sociali ed etiche.

- Intento: cooperazione «per dare espressione comune ai valori cri-
stiani e umani fondamentali» (DE, 214).

- «Dimensione morale e sociale della comunione non piena». esi-
stente (DE, 214).

- Il fine? «promuovere una cultura cristiana, una civilta dell’amore»
(DE, 214).

- Valori comuni: «Riconoscimento della vita, senso del lavoro
umano, giustizia e pace, liberta religiosa, diritti dell’'uomo e di-
ritti della terra».

120



- Le minacce della societa: «fattori di poverta, razzismo, consumi-
smo, il terrorismo e tutto quello che minaccia la vita umana in
qualsiasi stadio del suo sviluppo» (DE, 214).

- Programma aperto: «La lunga tradizione dell’insegnamento so-
ciale della Chiesa cattolica potra abbondantemente fornire diret-
tive e ispirazioni» (DE, 214).

- Dialogo su questioni etiche con gli anglicani con rivelamento di
punti di vista divergenti. La divisione dei cristiani non ¢ soltanto
teorica, ma determina anche I’atteggiamento etico.

Collaborazione nell’ambito dello sviluppo

«C’¢ un intrinseco legame tra lo sviluppo, i bisogni umani e la sal-
vaguardia della creazione. L'esperienza ci ha insegnato che lo svi-
luppo che risponde ai bisogni umani non puo far cattivo uso o abu-
sare delle risorse naturali senza gravi conseguenze» (DE, 215).

- problemi che minacciano la dignita della creazione

- effetti negativi dell’industrializzazione e della tecnologia

- impegno per una societa piu giusta

- per la pace

- per il riconoscimento dei diritti e della dignita della donna
- equa distribuzione delle ricchezze

- servizio comune ai poveri, agli ammalati, handicappati

- servizio ai migranti, rifugiati.

Collaborazione nel campo della sanita

La collaborazione & consigliata ma si rileva:

«La collaborazione in questo campo, sia a livello della ricerca, sia
a livello degli interventi, sempre piu solleva problemi di etica me-
dica» (DE, 216).

Collaborazione nei mezzi di comunicazione

- modi per far entrare i principi cristiani nei mezzi di comunica-
~ zione (DE, 217)

- educazione

- uso critico dei mezzi di comunicazione

- «soprattutto quando si tratta di soggetti religiosi».

- Radio, TV, stampa, audiovisivi.

121



In conclusione

- La divisione tra i cristiani continua ad essere un elemento di di-
sturbo della convivenza sociale.

- La collaborazione ecumenica & condizionata allo sviluppo del dia-
logo teologico.

- La crescita di comunione accresce le possibilita di cooperazione.

- La varieta delle diverse comunita cristiane, con il loro variegato
patrimonio, € un elemento costitutivo essenziale di una comunita
dinamica tanto dal punto di vista religioso che sociale.

122



