(GIUSEPPE LLAZZARO

La societa contemporanea e la perdita del senso della vita*

La morte, nella societa di oggi, in sé non & un problema perché
non & modificabile; & il processo del morire che & una parte molto
importante della vital. Nella gran parte della storia dell’'uomo, la
morte & stata considerata la componente di un processo naturale
della vita.

Il primo atteggiamento dinanzi alla morte & quello della #egazzo-
ne. Si esprime essenzialmente nei vari modi di negare 'evidenza del-
la morte.

«Da questo scaturiscono varie censure verbali: non sono pitt i bambini a
nascere sotto i cavoli ma i nonni a partire per un lungo viaggio o a pas-
seggiare in un grande giardino. Della morte non si parla, non si tratta,
non si discute; il suo stesso nome viene eufemisticamente mascherato ed

evitato: la persona cara “non ¢’ pii”, “se ne & andata”, & stata “persa”»?.

1l tentativo di nascondere la morte si rende ancora piu visibile
nei comportamenti che si realizzano di fatto laddove si utilizza il
trucco dei cadaveri per cui il morto non deve sembrare morto, ma
un vivente che dorma.

Con il recente progresso tecnologico, che si prefigge di ritarda-
re il momento della fine, la morte & stata “medicalizzata”. Questo
¢ uno degli aspetti pit tristi della morte contemporanea.

* Gia pubblicato in «Dialegesthai», Rivista telematica di filosofia, anno 14 (2012),
ISSN 1128-5478.
1 Cfr. S. LEONE, L’accanimento terapeutico, Cittadella 2009, pp. 102-104; G. Russo,
Bioetica, manuale per teologi, LAS 2005, pp. 235-236.
2 LEONE, Manuale di Bioetica, ed. Isb, Acireale 2003, p. 146.
3 Cfr, S. SPINSANTI — F. PETRELLI, Scelte etiche ed Eutanasia, Paoline 2003, pp. 17-21.

69



70

L’aumentato benessere individuale e sociale, I'allungamento della vi-
ta media, ha fatto si che sempre pili raramente si muoia in casa e sem-
pre pitl frequentemente in ospedale, essendo la morte non piti 'even-
to conclusivo di una lunga vita, ma I’evento terminale della malattia.

La morte non & pill ritenuta un evento personale e spirituale, con-
naturato nella condizione umana, ora dalla scienza medica & vissuta
come un insuccesso. La medicalizzazione della morte ha fatto si che
nasca un senso di colpa quando non si sia stati in grado di evitarla. La
crescente medicalizzazione della morte nella nostra cultura ha altera-
to l'interesse, portandola nel campo della Medicina, pur non essendo
una malattia.

Lintervento del medico nella nascita e nella morte ha I'unico sco-
po di permettere il compiersi di un evento senza complicazioni né ri-
tardi, operando una vera e propria prevenzione.

Sia la societa sia la classe medica sono complici nel negare la mor-
te, la quale & vista come un nemico da combattere anziché conclusio-
ne inevitabile del vivere. Il luogo, il suono, 'odore della morte sono
stati allontanati dalle nostre case, dalle nostre coscienze.

Nell’evoluzione naturale di diverse malattie esiste un momento in
cui, nonostante le terapie effettuate, si ha una progressione della ma-
lattia che crea sofferenze fisiche e psicologiche al malato, ed una bre-
ve aspettativa di vita. La persona, un po’ alla volta viene considerata
inguaribile, un malato terminale, con un’aspettativa di morte a breve
scadenza come diretta conseguenza della malattia. In questo stadio, se
non si puo piu guarire, si puo curare.

La cura & 'ultima fase della medicina, tanto importante quanto la
terapia per guarire. Spesso la cura usa gli stessi strumenti, ma con
obiettivi diversi che hanno al centro del loro interesse la dignita di
morte e la qualita di vita dei malati. Curare vuol dire prendersi cura
del malato e della sua famiglia dal punto di vista fisico, psichico, so-
ciale e spirituale. La storia clinica della malattia terminale, infatti, in-
terferisce con la quotidianita della vita a causa della durata e delle ma-
nifestazioni (psicofisiche, sociali e spirituali) del processo patologico®.

4 Cfr. RUsso, Bioetica..., op. cit., pp. 239-240; LEONE, Manuale di Bioetica, cit., pp. 146-148.



Lelemento caratteristico del decorso dei malati terminali & rap-
presentato da un passaggio rapido, in poco tempo, dalla perdita di
autonomia alla morte, attraverso fasi variabili di sintomi psico-fisi-
ci, come il dolore, e da soggettiva ed intensa sofferenza. Lo svilup-
parsi e I'aggravarsi della particolare e complessa sofferenza defini-
ta dolore “totale” distingue il malato terminale da ogni altro pa-
ziente. La vicinanza della morte ed il precipitare delle condizioni
fisiche inducono un progressivo deteriorarsi di ogni connotazione
personale — 'identita corporea, il ruolo sociale, lo status socio-eco-
nomico, 'equilibrio psico-fisico, la sfera spirituale, il soddisfaci-
mento dei bisogni primari — causa di un’inaccettabile scadimento
della qualita della vita.

Una volta si “sapeva” morire perché si “imparava” guardando gli
altri, cosi come si apprendeva qualsiasi altro comportamento. La
morte di un tempo era una morte estremamente partecipata. Il vici-
nato esprimeva sensibilmente la sua solidarieta. A meno che non si
trattasse di una morte improvvisa o violenta, si moriva nel proprio
letto circondati da familiari, vicini, amici. Anche i bambini erano
presenti. Allora si viveva per morire e si moriva per la vita eterna. La
morte ha sempre fatto paura, ma la ragione dell’angoscia, allora, era
diversa. Si temevano il giudizio di Dio e della sorte eterna. Oggi si
teme di piti il dolore dell’agonia. Tutto questo va progressivamente
scomparendo. Il dolore, ma anche la morte come evento “sociale”,
si va interiorizzando sempre piti al punto che I"“altro” un tempo ri-
cercato per il suo conforto e il suo aiuto adesso disturba: “si dispen-
sa dalle visite”. Luomo del XX secolo vuole essere lasciato solo col
suo dolore ma soprattutto solo con la sua morte.

La paura maggiore di morire, infatti, & connessa con malattie
come il cancro, tabul principale del nostro tempo e simbolo della
malattia mortale per eccellenza, attorno al quale si ¢ formata una
specie di mitologia popolare fatta di immagini raccapriccianti, di
sensi di colpa, di paura del contagio.

La morte scompare dalle case essendo diventata qualcosa di
sporco, da sottrarre anche agli sguardi dei congiunti’.

5 Cfr. http://www.ospedaleudine.it/ste/info/allegati/Convegno %20del %20moren-
te.pdf 23/11/2012.it Russo, Bioetica..., op. cit., pp. 235-236. A. PERTOSA, Scelgo di mori-

Tl



2

Dalla meta del ventesimo secolo, il luogo comunemente accetta-
to per morire diventod 'ospedale, concepito come istituzione totali-
taria, che ebbe lo scopo di risparmiare ai familiari e ai morenti la
consapevolezza della morte e le azioni che avrebbero potuto essere
troppo dolorose e sconfortanti. La natura della morte aveva rove-
sciato se stessa: né il morente, né i familiari, né gli amici dirigevano
la sequenza degli eventi. Tutti fingevano che la malattia non fosse
terminale e, negando il morire, si aveva una morte in solitudine®.

«La morte & divenuta tabt, una cosa innominabile [...] Una volta si rac-
contava ai bambini che nascevano sotto un cavolo, perd essi assistevano
alla grande scena degli addii, nella camera e al capezzale del morente [...]
oggi i bambini vengono iniziati, fin dalla piti tenera eta, alla fisiologia del-
I'amore e della nascita, ma, quando non vedono piti il nonno e chiedono
il perché, in Francia si risponde loro che & partito per un paese molto lon-
tano, e in Inghilterra che riposa in un bel giardino dove cresce il caprifo-
glio. Non sono piti i bambini a nascere sotto un cavolo, ma i morti a
scomparire tra i fiori»’.

Significato, definizione e forme di eutanasia

Nel suo significato etimologico il termine “eutanasia” non pre-
senta difficolta. Sostanzialmente, il lemma risulta composto dal-
I'avverbio “eu”, che significa bene e dal sostantivo Thanatos, che
significa morte: dall’unione dei due termini viene fuori I'idea che
per eutanasia si intende “buona morte”s.

Ma chi oggi parla di eutanasia, intende la stessa cosa?

Paradossalmente, non c’¢ una definizione di eutanasia tanto
soddisfacente e autorevole da imporsi come condivisa e valida.

re? Eutanasia, accanimento terapeutico, eubiosia, ESD Edizioni Studio Domenica-
no, 2006, pp. 101-107; LEONE, Manuale..., cit., pp. 147.

6 Cfr. LEONE, Manuale, cit., pp. 146-147.

7P. ARIES, Storia della morte in Occidente dal Medioevo ai giorni nostri, trad. it. di S.
VERGEZZI, Rizzoli, Milano 1985, pp. 213-214.

8 Cfr. Eutanasia in AANV., Encilopedia di Bioetica e di Sessuologia, Elledici, Torino
2004, p. 854; cfr. A. ARAMINI, Eutanasia, Ancora, Milano 2006, pp. 13-14; cfr. A. PERTO-
SA, Scelgo di morire?..., op. cit., p. 62; cfr. A. ARAMIN, I confini della vita, Piemme, Casa-
le Monferrato 2009, p. 64.



Secondo alcuni Eutanasia significa garantire sé e gli altri dal ri-
schio di finire vittima di un accanimento terapeutico®, capace solo
di prolungare I'agonia con le sue angosciose sofferenze; altri, inve-
ce, intendono evitare una morte tecnologizzata, tra apparecchiatu-
re sofisticate e con intorno solo persone estranee, e per giunta piu
attente ai dati gradualmente forniti dagli strumenti che alla perso-
na del morente e alle sue profonde esigenze umane; una morte per-
cid in desolante solitudine; altri ancora intendono una morte indo-
lore, volutamente procurata, su sua richiesta o no, ad una persona,
altrimenti destinata ad incontrare la morte dopo un periodo piti o
meno lungo di sofferenze particolarmente pesanti. Infine, vi € la
definizione del Comitato consultivo francese di Bioetica che defi-
nisce ’eutanasia come un «atto praticato da un terzo che pone in-
tenzionalmente termine alla vita di una persona su richiesta della
medesimax»1°.

Soffermando I’attenzione solo a questi significati, & facile cogliere
profonde differenze tra di loro. I problemi dell’accanimento tera-
peutico e dei limiti nel ricorso a tecnologie di rianimazione, o di te-
rapia intensiva, si pongono all'interno di una situazione di lotta con-
tro la morte, con tentativi che si sperano efficaci nello strappare a
morte prematura il paziente. In tale contesto, il vero problema ¢
quello dei limiti, cioe: fin dove ¢& lecito insistere in tali tentativi, e do-
ve comincia il dovere di sospendetli perché davanti alla morte, or-
mai inevitabile, il paziente sia aiutato ad accettarla, confortato dalla
vicinanza affettuosa di persone care e alleviato nelle sue sofferenze.
Si tratta dunque di evitare una lotta ad oltranza contro la morte, lot-
ta disperata e assurda che finisce per rendere ancora piti opprimen-
te e angosciata la morte stessa.

Totalmente diversa, anzi opposta, ¢ la situazione in cui si colloca
il terzo significato di eutanasia, cioé quello non di una lotta contro la
morte, ma di una morte voluta e procurata. Usare lo stesso termine
per indicare cose tra loro opposte non pud che generare confusioni
ed equivoci. Si creano cosi grovigli di problemi tali da renderli qua-
si insolubili.

? Cfr. LEONE, L’accanimento terapeutico, cit., pp. 10-11.
10 ARAMINI, Eutanasia..., op. cit., p. 14.

75



74

La confusione si & ulteriormente aggravata quando & stata mes-
sa la formula diritto a morire con dignitat. Con questa formula, la
tragica realta dell’eutanasia viene come avvolta da una cortina fu-
mogena e, insieme, luminosa, con la capacita di mettere in imba-
razzo chi dichiara di rifiutarla. Certamente, infatti, fa parte del di-
ritto a vivere con dignita anche il morire con dignita, cio¢ in modo
rispondente alla dignita dell'uomo. Il pericolo dell’equivoco viene
fuori quando si dichiara non degna dell'uvomo una morte che sia
preceduta e accompagnata da sofferenze, da un progressivo deca-
dimento fisico e psichico come si ha spesso nel vecchio ammalato
e in tutti i casi di malattia irreversibile.

Il Comitato Nazionale di Bioetica (CNB) nel 1995, con il pare-
re Questioni bioetiche relative alla fine della vita umana, ha esami-
nato il tema dell’eutanasia.

Il CNB ha posto in evidenza una distinzione tra eutanasia pro-
pria ed eutanasia impropria.

La prima viene definita come I'uccisione diretta e volontaria di
un paziente terminale in condizioni di grave sofferenza e su sua ri-
chiesta e coincide con la tradizionale figura dell’eutanasia volonta-
ria attiva, 'uccisione mirata allo scopo di abbreviare le sofferenze
di un’altra persona.

La seconda, comprende tutte le altre ipotesi riconducibili al-
I’eutanasia ¢ si quando al fine di alleviare le sofferenze vengono im-
piegati mezzi (p. es. farmaci antidolorifici) i quali come effetto col-
laterale possono ridurre la durata di vita. Per I'eutanasia indiretta
¢ determinante I'intenzione che sta alla base della decisione. Lo
scopo dell’azione & I'alleviamento delle sofferenze e non I’abbre-
viamento della vita, anche se in tal modo il processo del morire
puod subire un’accelerazione!2.

Altra considerazione deve essere fatta per ’accanimento tera-
peutico e per le cure palliative. Il progresso scientifico e tecnologi-
co oggi & in grado di allungare le aspettative di vita e di offrire cu-

U Tvi, pp. 17-20; RUSSO, Bioetica, op. cit., pp. 235-237.

12 Cfr, COMITATO NAZIONALE DI BIOETICA (CNB), Question: bioetiche relative alla fi-
ne della vita umana, Roma 14 luglio 1995, p. 60, anche in www.governo.it/bioetica
12/11/2011; E. DE SEPTIS, Eutanasia, Edizioni Messaggero, Padova 2008, pp. 22ss.



re palliative anche ai malati terminali. Casi complessi, carichi di
implicazioni etiche, giuridiche, scientifiche e religiose, proposti ne-
gli ultimi mesi dai media, riaprono il dibattito sul prolungamento
forzato della sopravvivenza, sul confine tra accanimento terapeuti-
co, suicidio assistito ed eutanasia.

Nell’Eutanasia passiva si rinuncia a misure atte a conservare la
vita. Importante in questo caso ¢ il pensiero di fondo che I'eutana-
sia passiva vuole influenzare in modo dignitoso il processo del mo-
rire, lasciando indeterminato il momento della morte, mentre I'eu-
tanasia attiva mira a provocare la morte entro minuti.

Si tratta di Suicidio assistito quando una persona sostiene un’al-
tra nella realizzazione della sua decisione precedentemente assun-
ta di suicidarsi.

- attiva: quando la morte viene procurata con un’azione, ad esem-
pio, con la somministrazione di dosi mortali di stupefacenti, o
di una sostanza letale;

- passiva: quando & conseguente ad omissione, o interruzione, di
interventi il cui scopo & semplicemente quello di offrire il soste-
gno indispensabile alla vita (nutrizione, idratazione, ecc.), e che
percid possono denominarsi “cure di sostentamento vitale”.
Meglio sarebbe, forse, denominarla eutanasia “per omissione”
di cure dovute; le misure curativemedico-palliative possono mi-
gliorare sensibilmente la qualita di vita di malati gravi e di mo-
renti e, quindi, evitare che sorgano desideri di morte.

La medicina, nei confronti di una malattia incurabile, offre le sue
competenze e le sue imitazioni non si configurano come sconfitte,
ma riconoscimento dei suoi limiti costitutivi. Il concetto di accani-
mento terapeutico & particolarmente complesso, poiché richiama al-
I’attenzione problemi etici e deontologici propri della fase terminale
della vita. Il termine “accanimento” assume una connotazione nega-
tiva, poiché richiama una perseveranza tenace e intensa nel curare
un soggetto malato, attraverso tentativi terapeutici, destinati ad un
sicuro insuccesso.

E estremamente importante non confondere I’accanimento te-
rapeutico con la continuita terapeutica propria dell’assistenza al

72



76

malato terminale anche attraverso la continuita delle funzioni vita-
li sostenute artificialmente.

1l Codice Italiano di Deontologia Medica nell’art. 14 definisce
I’accanimento terapeutico come: «l’ostinazione in trattamenti da
cui non si possa fondamentalmente attendere un beneficio per il
paziente, o un miglioramento della qualita della vita»?.

Ultimamente perd, alcuni studiosi hanno definito tre tipologie
di accanimento terapeutico.

La prima tipologia di accanimento terapeutico riguarda quella
che gli inglesi chiamano appropriatamente futility cioé i tratta-
menti, che di fatto si rivelano futili. Si tratta sostanzialmente del-
I'insistenza nel ricorso a procedure medico-chirurgiche non inci-
denti in modo significativo sul naturale decorso della patologia né
su una migliore qualita della vita del paziente.

La seconda possibilita di accanimento terapeutico & costituita dal
ricorso a quelli che una volta venivano chiamati mezzi straordinari,
e oggi piti opportunamente sproporzionati. Da un punto di vista ge-
nerale possiamo dire, che un mezzo terapeutico & straordinario,
quando eccede le ordinarie capacita che ha il paziente di usufruirne.
Sul piano etico, il paziente é tenuto a ricorrere solo a mezzi ordina-
ri e proporzionati.

Il terzo significato assunto dal termine accanimento terapeuti-
co indica il prolungamento intensivo di funzioni vitali in via di ces-
sazione'.

Alla luce di queste considerazioni, si desume che I’accanimento
terapeutico sia un concetto ben diverso da quello di continuita te-
rapeutica: se I'uno, infatti, vuole indicare I'utilizzo di trattamenti,
che procurerebbero un prolungamento precario e penoso della vi-
ta con inutili sofferenze del paziente, I'altro specifica che sia illeci-
to interrompere le cure normali, dovute all’ammalato in determi-
nate situazionil®.

La disponibilita di mezzi come la ventilazione meccanica, la nu-
trizione parentale totale, 'emodialisi, ’assistenza meccanica del

3 http://www.privacy.it/codeome. html 23/11/2012.
14 Cfr. LEONE, Manuale. .., cit., pp. 168-170.
L Cfr. DiE in EV 7/371.7/371.



circolo, permettono di mantenere in vita per mesi, pazienti prima
destinati a morte sicura.

Questa possibilita di controllare il divenire della morte, di ritar-
darla e di anticiparla, di decidere e programmare, il momento in cui
termina la vita, pone seri interrogativi con I'obiettivo di difendere la
vita dell'uomo, senza assoggettarlo ad un vero tecnicismo. Ma se da
un lato, oggi I'atteggiamento medico puo cadere nell’accanimento
terapeutico, & necessario non rischiare di sconfinare nell’astensioni-
smo terapeutico'®.

Ma quali sono le motivazioni dell’accanimento terapeutico? Per ri-
spondere a tale interrogativo seguiremo quanto riportato da Salvino
Leone.

Una prima motivazione € la paura di comportamenti eutanasici.
I familiari e i malati temono che Iatto di rifiutare o sospendere un
dato trattamento possa costituire una forma larvata di eutanasia: la
vita deve essere conservata in qualsiasi condizione senza fare nulla
che possa abbreviarla anche di un solo istante. La persona malata,
fino a che non interviene la morte, viene estenuata con trattamen-
ti non solo futili ma a volte anche dolorosi.

Altre volte ’accanimento ¢ frutto di una particolare necessita
dei familiari che cosi acquietano la propria coscienza, ritenendo di
aver fatto tutto il possibile fino alla fine; vogliono rispettare ipote-
tici accenni di coscienza nel malato comatoso, che potrebbe sen-
tirsi “abbandonato”. La spinta affettiva, il senso del dovere e la co-
scienza di dover curare comunque il proprio familiare li porta a
non considerare il disagio che puo provocargli un inutile sovracca-
rico assistenziale. I’appagamento della propria coscienza ¢ supe-
riore al reale bene del paziente. Sfugge loro che per il proprio con-
giunto a volte & preferibile non far nulla o sospendere quei presidi
che si rivelano inutili o dannosi: la richiesta dei familiari & la prima
e pill importante causa di accanimento terapeutico. La pressione
che possono esercitare sul malato i familiari, considerato il suo sta-
to di debilitazione e stanchezza, pud impedire al malato stesso di
contrastare la loro volonta d’accanimento.

16 Cfr. LEONE, Laccanimento terapeutico, cit., pp. 6-8.

74



78

Altre volte la paura di cadere nell’eutanasia, puo rivelarsi da
parte dei pazienti o dei familiari una vera e propria “ignoranza eti-
ca” che li porta ad assumere la decisione dell’accanimento. Viene
ignorato quale sia I'atteggiamento pit giusto sotto il profilo etico,
che non li renda responsabili di un atto d’eutanasia o di un gesto
d’abbandono nei confronti del proprio caro. Erronee concezioni
religiose contribuiscono anche a tale ignoranza.

Di raro, a determinare tutto questo & proprio il medico. Il me-
dico, non essendo coinvolto affettivamente, dovrebbe essere nelle
condizioni ideali per evitare inutili sofferenze al paziente. Proprio
lui, che dovrebbe essere consapevole dei limiti di una data terapia
e quindi della sua “inutilita”, diventa talvolta artefice di accani-
mento. Un trattamento inutile viene eseguito per evitare possibili
conflitti con i familiari che potrebbero non comprenderne la futi-
lita, o per il timore di contenziosi medico-legali.

Un’ultima giustificazione & costituita da una sbagliata concezio-
ne della volonta di Dio. Dio, padrone della vita e della morte, de-
ve decidere in ultima istanza non solo quando un essere umano
viene al mondo, ma anche |’esatto momento in cui debba abban-
donarlo. In certa misura questo atteggiamento ¢ consono alla fede
cristiana. In tale visione si perde il ruolo delle decisioni umane nel-
le quali la stessa volonta di Dio s’inserisce!’.

La morte & erroneamente giudicata una patologia da combatte-
re con ogni mezzo. Il medico la vive come una sconfitta, e nel ten-
tativo di ritardarla, anche solo per qualche ora, pone in atto tera-
pie inutili e gravose. I parenti convinti, che la medicina moderna
sia in grado di curare qualsiasi patologia, chiedono ai medici tutto
il possibile e oltre il possibile, per mantenere in vita i loro cari. Ap-
pare evidente che questa opposizione alla morte, con qualsiasi
mezzo e a qualsiasi costo, induce alla adozione di trattamenti com-
plessi e sproporzionati che, in alcuni casi, possono configurare at-
teggiamenti di vero e proprio accanimento terapeutico!8.

17 Cfr. LEONE, L’accanimento terapeutico, cit., pp. 10-14.
18 Cfr. Russo, Bioetica. .., op. cit., pp. 235-236.



Ma non accanirsi, non significa, come ¢ stato detto pitl volte,
abbandonare il paziente a se stesso, considerandolo gia morto, pri-
ma del tempo. E necessario, infatti, offrire sempre cure palliative,
e mettere a disposizione comunque i cosiddetti “mezzi ordinari”
(obbligatori): idratazione, alimentazione, cure igieniche.

E chiaro che, con il progredire della scienza, oggi piti che in pas-
sato risulta difficile fermarsi ai “mezzi ordinari”, perché si ha sem-
pre il dubbio se quei “mezzi straordinari” (interventi chirurgici,
chemioradioterapici, che contribuiscono a determinare dolore, ri-
schi e costi eccessivi), possono in realta essere efficaci per aiutare
il moribondo.

La chiave di volta del problema & che alcuni mezzi oggi fre-
quentemente usati per malati gravi, allo stadio terminale, vengono
considerati mezzi normali dovuti al paziente.

Inoltre, non bisogna tuttavia forzare oltre misura la distinzione
fra cure ordinarie e terapie in senso stretto, perché ci possono es-
sere situazioni nelle quali persino le cure ordinarie, inclusa I'idra-
tazione e I’alimentazione artificiale, risultano inutili, gravose e pe-
nose per il paziente e pertanto devono essere sospese, come una
qualunque terapia sproporzionata.

I/ fenomeno dell eutanasia nella storia e nella tradizione morale

Il concetto di eutanasia nel corso dei secoli ha subito diverse in-
terpretazioni.

La “buona morte” nell’Antica Grecia veniva riferita alla con-
clusione dell’esperienza terrena che per colui che combatteva co-
incideva con la morte in battaglia, cosi come la morte serena per
I'artigiano. Con il Cristianesimo il concetto di “buona morte” si
appropria di un significato “esistenziale”: & buona la morte di co-
lui che vive in “maniera santa”. L'eutanasia era la “morte Santa”:
cioé la morte, in grazia di Dio, di colui che si apprestava a vivere
serenamente il trapasso, dopo una vita condotta cristianamente.

Nell’antichit3, il tema dell’eutanasia intesa come sistematica eli-
minazione del malato non era del tutto assente; 'uccisione dei sof-
ferenti fu spesso mascherata sotto la definizione di “Eutanasia so-
ciale”: i governanti di alcuni stati antichi sopprimevano o abban-

79



80

donavano alla propria sorte le persone non autosufficienti. Sparta, il
mondo romano e anche alcune culture ancor piu arcaiche utilizza-
rono tale pratica. Il piti celebre esempio & costituito da Platone che
nella Repubblica ideale e utopica, da lui descritta, vuole che non sia-
no curati e allevati (quindi siano lasciati morire) bambini che nasca-
no privi delle qualita da lui indicate come ottimali'®; come pure che
i malati inguaribili non vengano pitl curati dal medico il quale cosi
non farebbe altro che «rendere lunga e penosa la vita dell'uomo»®.
C’& pero da chiedersi come si possa chiamare eutanasia il lasciar mo-
rire per fame e sete i neonati; e quanto ai malati inguaribili, piti che
di eutanasia sembra doversi parlare di rinuncia a quello che noi og-
gi chiamiamo “accanimento terapeutico”.

Nell’antichita, salvo qualche eccezione riferibile a costumi pri-
mitivi o a pratiche empiriche nelle fasi evolutive incipienti o im-
mature delle civilta, non fu legalizzato alcun diritto al suicidio o al-
la soppressione piti 0 meno “pietosa” dei vecchi, degli inetti, degli
incurabili, dei malformati e simili.

Ma I'uccisione di un uomo sofferente & un atto di infamia inau-
dita e apre vari problemi etici. I’eutanasia non coinvolge solo il
malato, ma principalmente il medico: i sanitari svolgono un ruolo
di importanza capitale nella decisione finale legata alla scelta della
“dolce morte”. Storicamente, quanto al ruolo del medico, la pras-
si comunemente accettata escludeva categoricamente tale pratica:
ne & un esempio il Giuramento di Ippocrate. In epoca medievale
la virtts etica del medico ereditava la preziosa dote lasciata da Ip-
pocrate e Galeno arricchendosi, inoltre, degli ammonimenti della
cultura cristiana riguardo alla dignita dei malati. Il 7zedico

«della tradizione ippocratica & obbligato moralmente a “essere la co-
scienza” del malato. La sua professione gli attribuisce un carisma morale
particolare, simile a quello dei sacerdoti e dei re, obbligandolo a essere
contemporaneamente tutore, padre e madre dei suoi malati. Il medico
della tradizione ippocratico-galenica esercita un’autorita non solo fisica

19 Cfr. PLATONE, Repubblica, Libro V e IX, in PLATONE, Opere, vol. I1, Laterza, Bari
1974, pp. 238s., nn. 460s.; PERTOSA, Scelgo di morire?..., op. cit., p. 73.
20 Ibidem.



ma anche morale, e questa autorita a legittimata dal possesso di un cari-

sma. Cosi & avvenuto durante tutto il corso del medioevo»2!,

IT medico si occupava della cura e della salvezza dei suoi pa-
zienti e delle loro anime. «Un decreto del Concilio Laterano IV im-
poneva ai medici di compiere un’azione di persuasione nei con-
fronti dei loro pazienti, affinché chiamassero il confessore, prima
- di intraprendere qualunque tipo di attivita terapeutica»?. In un ta-
le contesto, si avvertiva una sorta di concezione religiosa della ma-
lattia era vista sotto una concezione religiosa: Dio mandava nel
mondo la malattia al fine di purificare 'anima del peccatore. Il ma-
le fisico rimanda a un male spirituale; la sofferenza provocata dal-
la malattia diventa un mezzo di espiazione per raggiungere la sal-
vezza. 1l suicidio nel medioevo era condannato; ’assoluta inconci-
liabilita dell’atto suicida con la morale cristiana viene evidenziato
da molti Padri della Chiesa: «I'uomo non era, cosi come non ¢ tut-
t’oggi, il padrone della propria vita e non pud disporne, in alcun
modo, da arbitro assoluto»?. In un’epoca di evidenza di fede, qua-
le fu I’eta medievale, la morte era universalmente considerata un
evento naturale, inscritto nella volont e nei disegni divini. In quel
contesto culturale, la condanna morale dell’eutanasia era un fatto
scontato: appariva del tutto chiaro che uccidere un malato termi-
nale per non farlo soffrire, significava andare contro le leggi intan-
gibili di Dio, contro la dignita stessa dell'uomo e, in pit, significa-
va arrogarsi impropriamente un diritto, cioé quello di decidere sul-
la vita e sulla morte dell'uomo. Con la messa in crisi dell’ovvieta
cristiana, 'eta moderna apre il varco all’attacco della vita da parte
del pensiero. Difatti, la legittimazione dell’eutanasia si fece strada
allorquando il progresso scientifico inizid a muovere i primi passi
verso la manipolazione della natura; da qui sorsero i nuovi inter-
rogativi morali: fino a che punto si puo e si deve resistere alla mor-
te? Perché non scegliere quando morire? Perché I'eutanasia do-
vrebbe essere un affronto alla natura e a Dio? Infatti, se Dio stes-

21 PERTOSA, Scelgo di morire? ..., op. cit., pp. 64-65.
22 [yi, p. 64.
2 Tbidem.

81



82

so ha affidato all'uomo il compito di amministrare la natura e la
sua stessa vita, perché egli non puo disporne liberamente in modo
che la morte avvenga in circostanze meno umilianti e pitt conformi
alla dignita della persona??*

In epoca moderna, agli inizi del secolo XVII, Moro e Bacone
tornano a giustificare 'interruzione attiva della vita dopo che que-
sta era stata condannata nel Medioevo e la collegano con I'espres-
sione di eutanasia. Nella sua opera del 1623 De dignitate et aug-
mentis scientiarum, Bacone riprende per la prima volta nella storia
la denominazione di eutanasia dell’antichita, che non troviamo nel
Medioevo, differenziandone due tipologie: I’“eutanasia esteriore”
intesa come interruzione diretta della vita ed “eutanasia interiore”
intesa come preparazione psicologica al morire. Secondo Bacone &
determinante il carattere volontario (autonomia); I'eutanasia attiva
non pud avvenire contro la volonta del malato (eteronomia). Se-
condo Moro, ne L’utopia, chi non vuole lasciare la vita deve conti-
nuare ad essere curato senza riserve?.

I medici dei secoli successivi non hanno seguito le idee di Mo-
ro e Bacone. L'eutanasia dall’esterno viene rifiutata mentre si giu-
stifica I’eutanasia passiva e si promuove |’eutanasia interiore. Da al-
lora I’eutanasia viene adoperata nell’ambito di questa molteplicita
di significati tra gli estremi di una interruzione della vita e di un’as-
sistenza al morire.

Agli inizi del secolo XX sorge un forte movimento che pro-
muove la legalizzazione dell’eutanasia. Si costituiscono proprio per
questo obiettivo le prime Associazioni, e compaiono i primi pro-
getti di legge. Ed ¢ significativo che tale fenomeno abbia avuto i
suoi inizi proprio nei Paesi che, avendo cominciato per primi il
cammino culturale connesso con la cosiddetta rivoluzione indu-
striale, erano gia ad una fase avanzata di industrializzazione: In-
ghilterra, Stati Uniti d’America e Germania.

Gli sviluppi successivi non ebbero una continuita lineare, ma
procedettero quasi a ondate distanziate. Il primo tentativo di su

24 Cfr. Ivi, p. 66.
2 Cfr. Tvi, p. 78; T. Moro, Utopia, Laterza, Bari 1982, pp. 112s.



izzazione si ebbe in Inghilterra, nel 1936, con la presentazione di
una proposta di legge. Nessuno di tali progetti, né in Germania, né
in America, né in Inghilterra, ebbe I'approvazione nei rispettivi
parlamenti, come pure quelli presentati negli anni immediatamen-
te antecedenti e susseguenti alla Seconda Guerra mondiale.

A questo punto, non & raro veder inserire nella storia dell’euta-
nasia alcuni degli orrori commessi dal nazismo in Germania, ciog,
’eliminazione sistematica di vecchi, malati di mente, bambini han-
dicappati: un’eutanasia eugenetica.

Ma considerare eutanasia, cioé morte indolore e dolce, quella
atroce procurata nelle camere a gas, o con altri sistemi miranti so-
lo ad uccidere, senza la benché minima preoccupazione di rispar-
miare sofferenza alle vittime risulta decisamente riduttivo.

Il cammino verso I'eutanasia legalizzata nel mondo occidentale
riprende percid dopo la Seconda Guerra mondiale, a partire anco-
ra una volta da Inghilterra e Stati Uniti. Attualmente sono diffuse
opinioni contrastanti sull’eutanasia; altrettanto variegata ¢ la realta
nei diversi paesi del mondo. Spesso si avviano iniziative a favore
della legalizzazione dell’eutanasia attiva. In Olanda e in Belgio, in
situazioni particolari, & ammessa l'uccisione da parte del medico o
si rinuncia all’azione penale: libero desiderio del paziente informa-
to dal medico curante, dolore insopportabile per il malato, condi-
zione di inguaribilita ed irreversibilita della patologia, consultazio-
ne di un secondo medico non coinvolto nella terapia, attuazione da
parte del medico curante con la massima precisione, rapporto
scritto, comunicazione al medico legale e pubblico ministero?.

26 Cfr. http://www.portaledibioetica.it/documenti/001072/001072.htm.

83






