SERGIO ZINCONE*

Fil 2, 5 ss. nella tradizione esegetica patristica

Nellepistola ai Filippesi Paolo, dopo aver invitato a non fare nulla per
rivalita ed aver esortato ciascuno ad un atteggiamento di umilth e a non
cercare interesse proprio, ma anche quello degli altri!, inserisce una sorta
di inno cristologico, di cui riportiamo il testo in una recente traduzione: -

«Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gestt: egli, pur essendo nel-
la condizione di Dio, non ritenne un privilegio I'essere come Dio, ma
svuotd se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile
agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, umilio se stesso fa-
cendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce. Per questo Dio
lo esalto e gli dond il nome che ¢ al di sopra di ogni nome, perché nel no-
me di Gesti ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra, e
ogni lingua proclami: “Gest Cristo ¢ Signore!”, a gloria di Dio Padre»?.

Come si ¢ accennato, questa sezione di Filippesi & stata considerata
un inno, un cantico o anche si ¢ pensato al genere epidittico della lode
di Cristo nell’ambito dell’encomio; altri studiosi hanno lasciato cadere
la qualifica di inno e preferiscono parlare di una composizione che con-
tiene alcuni elementi poetici®. Un’altra questione riguarda I’origine del-
la redazione di questo testo che sarebbe autonomo rispetto all’epistola
e secondo alcuni verosimilmente prepaolino%; Paolo I'avrebbe integra-

" SERGIO ZINCONE. Universitis “La Sapienza’, Roma

VFil 2, 3-4.

2 Ib. 5-11. Cfr. La Bibbia di Gerusalemme, Bologna 2009, pp. 2795-2797.

3 Per le tematiche relative a questa sezione di Fi/ Cfr. R. FABRIS, Lettera ai Filippesi. Lette-
ra a Filemone, Bologna 2001, 100 ss.

4 Cfr. in questo senso ad es. J. GNILKA, Lz lettera ai Filippesi, ed. ital. Brescia 1972, 229 ss.

143



to con alcune espressioni o, secondo altri, ne sarebbe direttamente I'au-
tore e I'avrebbe potuto comporre prima della redazione dell’epistola o
anche in occasione della stesura della stessa. Ad ogni modo questa se-
zione di Filzppesi non sembra essere una pura digressione, pur conser-
vando una sua identit, in quanto si notano consonanze tematiche e
lessicali con quanto precede e segue. Certamente, nell'ambito dell’epi-
stolario paolino, ci troviamo di fronte ad alcuni termini che sono esclu-
sivi di questo passo, quali morphé e harpagmés, e quest’ultimo & anche
/mpax neotestamentario; non si ritrovano in Paolo espressioni come
quelle riferite a Cristo en morphé theoii o morpheé doiilou e anche il nes-
s0 harpagmén heghésato. Comunque c'¢ anche da osservare che il lessi-
co del brano, pur avendo peculiarita specifiche, non appare estraneo ai
testi paolini. In ultima analisi si tratta di un testo che ha una sua auto-
nomia e che, qualunque sia la sua origine, & stato fatto proprio da Pao-
lo e inserito nel corpo della sua epistola.

Non c’¢ dubbio che in questa sezione di Filippesi uno dei termini su
cui si discute molto & morphé (“condizione” nella traduzione)’. Esso nel
greco classico significa forma, natura, condizione, apparenza, aspetto;
nel greco biblico indica I'aspetto di qualcuno o la forma visibile della
divinita nelle sue manifestazioni. Nel passo in questione tale vocabolo
assume un significato che oscilla tra condizione reale e aspetto visibile.
Sembra da escludere sia il senso filosofico di natura, sia quello di pura
apparenza. Si puo ritenere che il termine indichi la forma che rende vi-
sibile o percepibile la realtd e I'identita di qualcuno. Cristo viene mo-
strato nella condizione di Dio, cio¢ appartiene alla condizione divina e
al tempo stesso si manifesta per mezzo di essa; Cristo dunque nel suo
modo di essere e di manifestarsi ¢ nella condizione divina.

Altro termine assai pregnante & harpagmds (“privilegio” nella tradu-
zione) che si pud intendere in senso attivo, qualcosa da rapire, o passi-
vo, qualcosa da trattenere; 'espressione pud avere il significato che Cri-
sto non considerd I'uguaglianza con Dio come una realta da cui trarre
vantaggio per il proprio interesse.

Inoltre riguardo a ekéndsen (“svuotd” nella traduzione), questo ver-

5 Cfr. R. FABRIS, Lettera ai Filippesi... 127 ss.

144



bo, per quanto concerne il NT, si trova solo in Paolo nel senso di svuo-
tarsi, annientarsi. Non si tratta di rinuncia, da parte di Cristo, ai suoi
attributi divini né alla gloria del suo rango divino. Egli non ha sfrutta-
to la condizione divina in cui si trovava come occasione per essere alla
pari di Dio, ma si ¢ annichilito scegliendo la condizione di servo e umi-
liandosi fino alla morte di croce; per questo Dio lo ha esaltato in mo-
do che tutti lo proclamano Signore. In estrema sintesi questo sembra
essere il senso complessivo della densa pericope paolina.

In questa sede si delimitera il campo di indagine all'interpretazione,
in ambito patristico, dei termini suddetti che appaiono di fondamen-
tale importanza per comprendere il significato del brano nel suo insie-
me; si fard inoltre qualche cenno anche alla tematica relativa al nome
donato a Cristo da Dio. Si cerchera di offrire, senza pretesa di esausti-
vitd, una rapida panoramica degli autori cristiani dei primi secoli, con
particolare attenzione a quelli di cui sono stati conservati commenti

specifici a FilippesiC.

Morphé

Tertulliano, in un contesto polemico nei confronti dei marcioniti
che accusava di considerare la carne di Cristo come un fantasma, met-
te in rapporto morphé, che traduce effigies, con la sostanza (substantia),
cui riferisce anche termini quali similitudo e figura di Fil 2,7 (in simili-
tudine hominis. .. figura inventus homo), dove si parla di Cristo che di-
venne simile agli uomini e dall’aspetto fu riconosciuto come uomo.
Tertulliano sviluppa questo discorso per affermare la divinita e 'uma-
nita di Ciristo, ricordando che questi in Co/ 1, 15 ¢ detto immagine di
Dio invisibile e collegando quindi il t. ¢ffigies con il concetto di imma-
gine. Se dunque Cristo, posto nella forma( effigies) e nell'immagine di
Dio, per cui ¢ Figlio del Padre, ¢ veramente Dio, allora sara anche ve-
ramente uomo in quanto posto nella forma( effigies) e nell'immagine di

6 Cfr. la sintesi di P HENRY s. v. Kénose in Dictionnaire de la Bible, Supplément, t. V (1957),
pp- 56-136. .

145



uomo, per cui & figlio dell’'uomo’. Insomma effigies di Dio e effigies del
servo, vale a dire dell'uomo, sono messe da Tertulliano in stretta corre-
lazione, per cui se non ¢ stata reale 'umanita di Cristo, come volevano
gli eretici, non lo sarebbe neppure la sua divinita; & proprio contro que-
sta assurda conseguenza che il nostro autore intende reagire.

Uno dei primi commenti a Filippesi che sia stato conservato ¢ quel-
lo di Mario Vittorino che sottolinea i due precetti contenuti in Fi/ 2,
2-5, vale a dire 'umilta e I'invito a non occuparsi solo dei propri inte-
ressi, ma anche di quelli altrui. Cristo ha umiliato se stesso e ha preso
la condizione (forma) di schiavo, il che ¢ in rapporto con 'umilta. Vit-
torino inoltre intravede anche il riferimento al secondo precetto, di cui
si & detto in precedenza, perché Ciristo per gli altri ha patito e si & preoc-
cupato degli altri pitt che di se stesso. Nello spiegare la locuzione “for-
ma di Dio”, Mario Vittorino specifica che forma non ¢ figura, non vol-
to, ma immagine (come si & visto anche in Tertulliano) e potenza. Ri-
leva quindi, imprimendo al suo discorso un’impronta filosofica, che
Dio consiste in cid che & I'essere originale, e lo stesso essere che ¢ origi-
nale ha il vivere e il conoscere. Ora conoscere e vivere sono in certo mo-
do la forma e 'espressione (imago) dell’esistenza stessa. Dio ¢ esistenza
e al di sopra dell’esistenza, e forma dell’esistenza ¢ muoversi, conosce-
re, vivere: allora I'essere ¢ padre, vivere e conoscere, che consistono an-
ch’essi nell’essere, sono per cosi dire la forma. Percio Cristo ¢ la forma
di Dio; infarti Cristo & la vita, la conoscenza e intelletto. Questa ¢ la
forma e 'immagine di Dio, il che viene a indicare tutto ci6 che & pro-
prio di Dio. Nel mettere in risalto la preesistenza di Cristo prima del-
Iincarnazione, il nostro autore ne sottolinea la potenza, la divinita e la
virtll, anche in polemica antiariana®. In questo contesto si pud inserire
Iinterpretazione, da parte di Vittorino, del nome, di cui parla Fi/ 2, 9,

7 Adv. Marc. 5, 20, 3-4; CCL 1, 724. Cfr. A. VERWILGHEN, Ph 2, 6-8 dans [oeuvre de Ter-
tullien, Salesianum 47 (1985), 456 ss. Del medesimo autore Cfr. anche Ph 2, 5-11 dans l'oeu-
vre de Cyprien et dans les écrits d'auteurs anonymes africains du ITF™ siécle, ib., 707-734. Da se-
gnalare altresi A. GAYTAN, Jo 14, 28 ¢ Phil 2, 6 nella Patristica prenicena, in Filippi: inizio del
dialogo di S. Paolo con ['Occidente. Esegesi patristica su Fil 3-4, VIII Seminario di esegesi patri-
stica realizzato a Kavala (Grecia), 10-15 Aprile 2007, Analecta Nicolaiana 6, Bari 2009, pp.
153-168.

8 Comm. Phil; ed. F. Gori, Corona Patrum 8, Torino 1981, pp. 328-330.

146



inteso nel senso di Figlio. Certamente il nostro autore ha ben presente
che la dottrina cattolica afferma che Cristo sempre ¢ stato il Figlio® e
allora stabilisce una sottile distinzione tra la realtd (res), sottesa all’ap-
pellativo (wocabulum) di Figlio, vale a dire il Logos e la potenza e la for-
ma di Dio che esistevano anche prima dell'incarnazione, e appunto
I'appellativo di Figlio che lo stesso Logos incarnato ha preso dopo la
passione e la morte in croce. In ultima analisi secondo Vittorino non
era conveniente, per cosi dire, che il nome di Figlio fosse preso prima
che Ciristo fosse inviato, ma dopo, in quanto proprio in virtl di questo
invio 'uno & Padre e altro ¢ Figlio!?.

Ilario di Poitiers mette chiaramente in collegamento il concetto di
forma con quello di natura osservando, in chiave antiariana, che essere
nella forma di Dio non vuol dire se non dimorare nella natura di Dio.
Ora Cristo, rimanendo nella forma di Dio, ha preso la forma di un ser-
vo, ma se, come asserito dagli ariani, colui che & nella forma di Dio &
una creatura, Dio non sara separato dalla creatura, perché nella forma
di Dio c’¢ una creatura; conseguentemente, proprio per 'assimilazione
che Ilario stabilisce tra forma e natura, poiché nella natura di Dio c’¢
una creatura, anche Dio ¢ una creatura, secondo un sillogismo con cui
il vescovo di Poitiers intende portare alle estreme conseguenze la dot-
trina ariana!l. Ma per Ilario colui sul quale Dio aveva messo il suo si-
gillo, non avrebbe potuto essere altro che forma di Dio, e cid che ha
avuto il sigillo nella forma di Dio bisogna immaginarlo come recante
in sé tutto cid che appartiene a Dio. La conclusione evidente per il no-
stro autore & che Cristo, poiché era nella forma di Dio, era Dio'2.

Anche I’Ambrosiaster, come Tertulliano, richiama Co/ I, 15 per ri-
levare che Ciristo era sempre nella forma di Dio in quanto immagine di

2 Ivi, p. 334.

10 Tyj, p- 336.

11 De Trin. 12, 6, SCh 462, 392. Cfr. la traduzione di G. TEZZ0, Torino 1971, 641-642.

12 De Trin. 8, 45; SCh 448, 450-452. Trad. cit., 423. Sull'argomento Cfr. P GALTIER, Lz
Forma Dei et la Forma servi selon saint Hilaire de Poitiers, Recherches de science religieuse
48(1960), 101-118; E. CAVALCANTIL, Filipp. 2, 6-11 nel De Trin. di llario(De Trin. VIII, 45-47;
X, 23-26), Pléroma. Salus carnis. Homenaje a Antonio Orbe, Santiago de Compostela 1990,
421-441.

147



Dio invisibile. Occorre sottolineare che il nostro autore mostra di rife-
rire la pericope paolina nel suo insieme al Cristo incarnato. U'Apostolo
infatti presenta il Figlio di Dio, divenuto uomo nell'incarnazione. La
forma di Dio non differisce in nulla da Dio; Cristo, vivendo fra gli uo-
mini, appariva essere Dio per le sue opere. Per questo ¢ stato chiamato
forma e immagine di Dio, con un accostamento di termini che si & vi-
sto in Tertulliano, perché si capisse che ¢ distinto da Dio Padre, ma ¢
quel che & Dio!?. LAmbrosiater, ritornando sull’espressione “nella for-
ma di Dio”, specifica che Paolo ha indicato la forma come opera, per ri-
badire che il Figlio di Dio, fatto uomo, mentre appariva uomo, faceva
le opere di Dio, quali i miracoli di resuscitare i morti, ridare 'udito ai
sordi, guarire i lebbrosi; quindi in queste opere appariva come DlO in
modo che fosse compreso come Dio. Sul monte apparve come DIO
camminando sul marel®, apparve non solo uomo, ma anche Diol©

Gregorio di Nissa, sottolineando che Paolo parla dell’Unigenito che
¢ detto figlio di Dio e figlio dell'uomo, Dio e uomo, morphé di Dio e
di servo, rileva che la prima espressione si riferisce alla natura( physis)
superiore, I'altra all'incarnazione!”. Il Nisseno afferma esplicitamente
che la morphé di Dio si identifica con 'essenza( ousia) e richiama Eb 1,
3 relativamente al Figlio che & impronta della sostanza del Padre!8. In
un altro passo Gregorio, mentre identifica la morphé di servo con il cor-
po, mette in evidenza che Paolo, usando la locuzione “in forma di
Dio”, non ha parlato di una forma simile a Dio, il che si dice di chi &
stato fatto secondo la somiglianza di Dio, con allusione a Gen 1, 26,
ma ha asserito che Cristo ¢ nella stessa morphé di Dio, perché tutto cio
che & del Padre & nel Figlio, quindi anche I'eternitd, 'immaterialita,
Pincorporeita, sicché in tutto si preserva nel Figlio la morphé dell'im-
pronta paternal®.

13 CSEL 81/3, 139.

14 Cfr. M 17, 2: si tratta dell’episodio della trasfigurazione di Cristo.
15 Tvi, 14, 26.

16 CSEL 81/3, pp. 140-141.

7. C. Eunom. 3, 2, 55; ed. W. Jaeger, Leiden 1960, p. 70.

18 i, 147; p. 100.

19 Ady. Apolin.; ed F. Mueller, Leiden 1958, p. 159.

148



Giovanni Crisostomo, che inserisce il commento a Fi/ 2, 5 ss. nel-
'ambito dell’esortazione di Paolo all'umiltd e lo contestualizza all’in-
terno della polemica contro varie eresie?’, identifica chiaramente la
morphé di Dio con la natura (physis) di Dio, non semplicemente con la
sua attivita (enérgheia), come d’altra parte la morphé del servo non si
identifica con lattivith (enérgheia), ma con la natura (physis)?!. Criso-
stomo, dopo aver messo in rilievo il carattere di persona ugualmente
del Padre e del Figlio ed aver affermato la preesistenza dell’Unigenito,
puntualizza che il fatto che Cristo fosse nella morphé di Dio vuol dire
che ¢ Dio, mentre morphé di servo indica che egli divenne uomo?2,
Sempre a proposito della morphé di Dio, ¢ significativo che Giovanni
associ I'espressione a Fs 3, 14: “Io sono colui che ¢” e metta in eviden-
za che morphé mostra 'immutabilita (della natura divina) in quanto ¢

morpbé23 .

Anche Teodoro di Mopsuestia, il cui commento a Fi/ ¢ stato con-
servato in traduzione latina, rileva che forma servi ¢ la natura del servo,
cioé la natura umana, come iz forma Dei equivale a nella natura divi-
na: Cristo esisteva nella natura divina; forma Dei dunque & Dei existens,
vale a dire Signore, dominatore, creatore di tutto?. Teodoro ribadisce
con grande chiarezza che le espressioni “forma di Dio” e “forma di ser-
vo” si riferiscono alle due nature, divina e umana, e parla di una sola
persona®®. Egli tiene a distinguere le due nature, mettendo in rilievo
che le parole della pericope paolina sul fatto che Ciristo si fece obbe-
diente fino alla morte e alla morte di croce, concernono 'uvomo e non
la natura divina che non pud subire la morte. Al tempo stesso Teodoro
osserva che le suddette parole, riferite all’'uomo, non potevano dimo-
strare nulla di cid che attiene all’'umiltd, tema che Paolo sottolinea, se
non fosse stato indicato che in Cristo c’era anche la natura divina, per

20 I Philipp. hom. 6, 1; PG 62, 218-219. Crisostomo menziona vari eretici: Ario, Paolo
di Samosata, Marcello, Sabellio, Marcione,Valentino, Mani, Apollinare, Fotino.

21 Ib; p. 219.

22 1b. 6, 2; pp. 219-220.

23 Ivi, 6, 3; 223.

24 Ed. H. B. Swete, I, Cambridge 1880, pp. 216-217.

25 Ivi, p. 219.

149



mezzo della quale era lecito che non subisse quella morte. Saggiamen-
te dunque ’Apostolo ha ricondotto tutto quasi in una sola persona se-

condo la divisione delle nature?.

Per Agostino la “forma di Dio” non ¢ concetto diverso da Dio; d’al-
tra parte la forma del vero Figlio non pud essere diversa da quella di
Dio Padre?’. Anche il vescovo di Ippona associa forma a natura e os-
serva che, permanendo senza mutamento quella natura per la quale il
Figlio in forma di Dio ¢ uguale al Padre, ricevette la nostra mutevolez-
za per mezzo della quale potesse nascere da una vergine?8. Mettendo in
risalto 'unica persona in Cristo, Agostino rileva che poiché la forma di
Dio ha assunto la forma di servo, Dio ¢ I'uno e I'altro, come 'uvomo ¢
'uno e laltro, secondo uno schema che potremmo assimilare alla co-
municazione degli idiomi. Ma Dio lo & perché ha assunto I'uomo;
I'uvomo lo & perché & stato assunto da Dio. Infatt,i nell’'incarnazione
nessuna delle due nature si ¢ mutata nell’altra: la divinita non fu certa-
mente mutata nella creatura, cessando di essere divinit, né la creatura
divenne divinitd, cessando di essere creatura?®. Con questa chiarezza
espositiva Agostino sembra anticipare la definizione dogmatica del con-
cilio di Calcedonia®. Per il nostro autore Cristo appare un gigante di
doppia natura( substantia), sotto un aspetto obbediente, sotto un altro
uguale a Dio; sotto un aspetto figlio dell’'uomo, sotto un altro Figlio di
Dio3!. E proprio al figlio dell’'uomo in particolare che Agostino riferi-
sce Fil 2, 9, in quanto il nome donato da Dio concerne 'umaniti di

26 Ip., p. 219. 221.

27 C. Maximinum 1, 5; NBA XI1/2, 188. Sull’esegesi agostiniana di i/ 2, 5 ss. Cfr. A.
VERWILGHEN, Christologie et spiritualité selon saint Augustin. LHymne aux Philippiens, Paris
1985. Cfr. anche V. GROSSI, Indicazioni di approccio all’'utilizzazione agostiniana della “Lettera
ai Filippesi”, Filippi: inizio del dialogo... 93 ss., 98.

28 C. Faustum 3, 6; NBA XIV/1, 30.

29 De Trin. 1,7, 14; NBA 1V, 28.

30 “Noi confessiamo un solo e medesimo Cristo, Figlio, Signore, unigenito, che ricono-
sciamo in due nature senza confusione né trasformazione né divisione né separazione, perché
la differenza delle nature non ¢ affatto soppressa dalla loro unione, anzi piuttosto la proprieta
di ciascuna natura & salvaguardata e sussiste in una sola persona ed una sola ipostasi”: C. J. HE-
FELE-H. LECLERCQ, Histoire des Conciles 11/2, Paris 1908, p. 725.

31 C. serm. Arianorum 8; NBA XI1/2, 40.

150



Cristo32. Fu esaltata la stessa forma con la quale fu crocifisso e a lui fu

donato il nome perché proprio con la forma di servo sia chiamato Fi-
. perché prop

glio Unigenito di Dio%.

Harpagmds

Origene spiega il fatto che Cristo non considerd una rapina, l'esse-
re uguale a Dio nel senso che non attribui a se stesso qualcosa di gran-
de in quanto era uguale a Dio e una cosa sola con il Padre?%. L'Ales-
sandrino, rilevando che il Figlio di Dio assunse la forma di servo per li-
berare quelli che erano schiavi del peccato, mette in luce la bonta di
Cristo che, nel momento in cui umilid se stesso, facendosi obbediente
fino alla morte e alla morte di croce, si manifesta piti grande, piti divi-
no e veramente conforme all'immagine del Padre che non nel caso che
egli avesse tenuto per sé gelosamente I'essere pari a Dio, rifiutando di
farsi servo per la salvezza del mondo?”.

Per Mario Vittorino Cristo non ha ritenuto rapina, nel senso di ri-
vendicarlo a sé, 'essere forma di Dio, ma si & abbassato nella potenza
per discendere fino al mondo e alla carne e assumere la forma di uomo,
vale a dire 'immagine di un essere piccolo e umile3®. Quindi rapina
viene a indicare I'attaccamento intransigente alla condizione di ugua-
glianza con Dio, loggetto prezioso che si vuole possedere egoistica-
mente, ed & proprio questo che Cristo non ha ritenuto di fare?’.

Analogamente Ilario sottolinea che poiché Cristo doveva prendere la

32 De Trin. 1, 13, 29; NBA 1V, 58. Cfr. En. in Ps. 109, 7; NBA XXVII, p. 960.

3 C. Maximinum 1, 5; NBA XII/2, p. 188.

34 I, Rom. 5, 2: ed. C. P. Hammond Bammel, Der Rimerbriefeommentar des Origenes, Buch
4-6, Freiburg/Breisgau 1997, p. 394. Cfr. Origene. Commento alla lettera ai Romani. Libri I
VII, a cura di E. COCCHINI, Casale Monferrato 1985, p. 258.

35 Comm. Io. 1, 32; SCh 120, 172-174. Cfr. Commento al vangelo di Giovanni di Origene,
a cura di E. CORSINI, Torino 2001( ristampa), p. 182.

36 Ed. Gori, pp. 330 e 331( trad.).

37 Cft. il commento di Gori in proposito, p. 430.

151



forma di servo e sarebbe stato necessario soggiacere alla morte, non ten-
ne per sé gelosamente I'essere pari a Dio®.

Invece I’Ambrosiaster mette in collegamento rapina con il verbo fu-
rari e intende che Cristo non si appropriato indebitamente il fatto di
essere uguale a Dio, non ha fatto, per cosi dire, un colpo di mano. Di
conseguenza il nostro autore, che fa riferimento a Gv. 10, 30 ¢ 5, 18
per dare risalto all'uguaglianza di Cristo con Dio, osserva che pensa che
sia rapina chi si fa pari a colui al quale & inferiore®.

Ambrogio, a proposito di 7apina, puntualizza che si cerca di impa-
dronirsi di quello che non si possiede, mentre Cristo non come una
preda possedeva I'essere uguale al Padre, particolarita che nella sua so-
stanza egli possedeva in quanto Dio e Signore. Cristo fu dunque ugua-
le nella forma di Dio, vale a dire nella pienezza della divinita?, ma in-
feriore nell’assunzione della carne e nella passione umana®!. Al tempo
stesso il vescovo di Milano considera la forma di servo come la pienez-

za della perfezione umana, la pienezza dell’obbedienza®?.

Crisostomo che, come si ¢ detto, pone I'accento sull'umiltd nel
commentare la pericope paolina, osserva, in polemica antiariana, che se
il Figlio fosse inferiore al Padre, nelle parole dell’Apostolo non ci sa-
rebbe stato un modo idoneo di esortare all’'umiltd, perché questa non
sussiste quando I'inferiore non insorge contro il superiore e non si im-
padronisce del comando®3, Paolo intende affermare che Dio, I'Unige-
nito Figlio del Padre, che non ha nulla di inferiore al Padre ed & ugua-
le a lui, non considerd questa uguaglianza come harpagmds. Cosi spie-
ga Crisostomo: chi si impadronisce di qualcosa e lo prende contro cid
che & conveniente, non osa disfarsene, temendo di perderlo, ma lo tie-

38 De Trin. 8, 45; SCh 448, 452.

39 CSEL 81/3, 139.

40 De fide 5, 108; Sancti Ambrosii episcopi Mediolanensis opera 15, Milano-Roma 1984, p-
386.

41 Ivi, 2, 70; pp. 158-160.

42 Ivi, 5, 109; p. 386.

43 In Philipp. hom. 6, 3; PG 62, p. 222.

152



ne sempre; invece chi ha una dignita per natura, non teme di perderla,
sapendo che cid non gli potra accadere. Il Figlio di Dio non temette di
perdere la sua dignitd, perché non considerd una preda (harpagmés) la
divinita, non temette che qualcuno gli togliesse la natura (divina) o la
dignita. Percid la depose, avendo fiducia di riprenderla, e la nascose, ri-
tenendo di non essere affatto sminuito da un gesto del genere. Il nostro
autore sottolinea che I'’Apostolo non ha detto: Non si impadroni, ma:
Non considerd una preda, perché Cristo non aveva il dominio in segui-
to ad un'azione predatoria, ma I'aveva per natura; in lui 'uguaglianza
con Dio era un dato naturale®4,

Teodoro di Mopsuestia specifica che il verbo che indica I'azione di
prendere, impadronirsi (rapere nel testo latino del suo commento a Fil),
si riferisce al vantaggio che si pensa di acquisire da cid che si prende; si
tratta quindi di un oggetto di valore di cui si cerca di impossessarsi.
Cristo non ha pensato che fosse grande 'uguaglianza con Dio né & ri-
masto nella sua dignita andandone superbo, ma ha scelto piuttosto, per
P'utilita altrui, di sopportare una condizione pitt umile di quella che era
in lui®.

Analogamente Teodoreto rileva che Cristo, il quale era Dio e Dio
per natura, non considerd come grande 'uguaglianza con il Padre, il
che sarebbe proprio di chi ha conseguito un onore al di la del merito,
ma, celando la sua dignit, come si & visto nell’esegesi crisostomiana, ha
abbracciato I'umilta in sommo grado e si & rivestito della 7z0phé uma-
na. Teodoreto riferisce a Dio Logos Fil 2, 7, dove si parla di Cristo che
¢ apparso in forma umana, in quanto, essendo Dio, non era visto co-
me Dio perché era rivestito della natura umana“®.

A proposito di rapina Agostino, dopo aver messo in evidenza che rzp-
tor & colui che usurpa una cosa altrui, osserva che il Figlio era uguale a Dio
per natura, non per r4pina, € non pensod che fosse qualcosa di estraneo cid

44 i, 7, 1; pp. 227-229.
45 Ed. Swete I, pp. 215-216.
46 PG 82, 569 BC.

153



che gli apparteneva per nascita; tuttavia, sebbene non abbia pensato che
l'uguaglianza con Dio gli fosse estranea, ma sua, si umilid, cercando non
il proprio interesse, ma il nostro*”. Agostino associa quindi rzpina ad usur-
patio, per ribadire che Cristo aveva per natura I'uguaglianza con Dio*8

Ekénosen

Origene rileva che Cristo annientd se stesso dall’uguaglianza e dalla
forma di Dio per farsi uomo?®. Per I'’Alessandrino questo discorso si in-
serisce nel motivo della compassione di Cristo per la condizione del-
Pumaniti in cui regnava la morte a causa della caduta di un solo uo-
mo>Y. Nella riflessione teologica origeniana I'incarnazione costituisce la
fase cruciale del processo di abbassamento del Logos rispetto al Padre;
si & verificato uno svuotamento radicale della condizione originaria del
Logos che ha assunto la forma di servo, vale a dire la natura umana,
umiliandosi e spingendo la sua obbedienza al Padre fino alla morte in
croce!. Al tempo stesso I'Alessandrino sottolinea I'innalzamento del
Figlio dell’uomo, che gli fu concesso per aver glorificato Dio con la
propria morte e che consistette nel fatto che egli non ¢ piti diverso dal
Logos, ma identico a lui. Cumanita di Gesii ¢ diventata una cosa sola
con il Logos in quanto da una parte ¢ stato sovrinnalzato quello che
non tenne gelosamente per sé I'essere pari a Dio, mentre il Logos, d’al-
tra parte, & rimasto nella propria altezza o ¢ stato reintegrato in essa al-
lorché fu di nuovo presso Dio, Logos che & Dio pur essendo uomo2.

Mario Vittorino specifica che I'abbassarsi di Cristo non va inteso nel
senso dell’abbandono della sua potenza o che se ne sia privato, ma nel

47 C. Maximinum 1, 5; NBA X11/2, pp. 186-188.

48 Ep. 140, 4, 12; NBA XXII, 218.

49 In Rom. 5, 2, ed. Himmond Bammel, 394.

50 Cfr. la trad. di E COCCHINI, Origene... p. 258.

51 E. CORSINI, Commento al vangelo... pp. 56-57.

52 Comm. Io. 32, 25; SCh 385, 326. Trad. Corsini, Commento al vangelo... pp. 795-796.
Cfr. G. BOSTOCK, Origen’s Exegesis of the Kenosis Hymn(Philippians 2: 5-11), Origeniana VI,
Leuven 1995, pp. 531-547.

154



senso che ¢& disceso al livello delle cose meschine, adeguandosi ai com-
piti pitt umili®3. Cristo incarnandosi non ha dunque perduto nulla del-
la sua divinita.

Ilario tiene a precisare che quando Ciristo spoglio sé stesso di sé, non
si privo del suo essere, perché sarebbe diventato altro nel genere da
quello che era stato. Colui che si spoglid di sé in sé, non cesso di esse-
re sé stesso, perché, anche se egli pud spogliare sé stesso di sé, I'effica-
cia della sua potenza permane e I'essere passato nella forma di un servo
non significa la perdita della natura divina, poiché I'essersi spogliato
della forma di Dio, cio¢ dell’essere pari a Dio, ¢ niente altro che un mi-
racolo della potenza di Dio**. Colui che ¢ nella forma di Dio non si
trasforma in un altro Dio e inoltre non perde la sua divinita, perché
non pud essere separato dalla forma di Dio, in quanto esiste in essa; e
colui che & nella forma di Dio non & privo della divinita®®. Il comples-
so discorso di Ilario, caratterizzato chiaramente da un’'impostazione an-
tiariana, & ulteriormente precisato a proposito di Fi/ 2, 9, relativamen-
te al nome, al di sopra di ogni altro nome, donato da Dio a Ciristo. In-
fatti, se la nascita come uomo conferi a Cristo una nuova natura e la
sua umiliazione mutod la sua forma quando assunse la forma di uno
schiavo, ora il dono del nome gli restituisce 'uguaglianza della forma
(divina)>°. Quindi si puo dire che il Figlio, in virth della sua resurre-
zione ed esaltazione, ricevendo il nome al di sopra di ogni nome, ri-
prende la forma Dei, il che caratterizza la condizione divina®”. Il vesco-
vo di Poitiers, cui sta a cuore sottolineare I'uguaglianza tra Padre e Fi-
glio, facendo riferimento a Gv 14, 28 (“Il Padre ¢ piu grande di me”) e
10, 30 (“Io e il Padre siamo una cosa sola”), mette in luce che il Padre
¢ pilt grande quando dona al Figlio il nome, ma d’altra parte il Figlio e
il Padre sono una cosa sola quando, come attestato in £/ 2, 11, ogni
lingua confessa che Gesli ¢ Signore nella gloria di Dio Padre. Dunque

53 Ed. Gori, pp- 330 e 331(trad.).

54 De Trin. 12, 6; SCh 462, 392-394. Trad. cit., p. 642.
55 Ib. 8, 47; SCh 448, 454. Trad. cit., pp. 424-425.

56 Ivi, 9, 54; SCh 462, 126. Trad. cit., p. 495.

57 Cfr. n. 4 di SCh 462, 126.

155



se il Padre ¢ pil grande per la sua autorita di donatore, non ¢ minore il
Figlio al quale & concesso di essere una cosa sola con il Padre®.

Da parte sua ’Ambrosiaster mette in evidenza che Ciristo, per insegna-
re la legge dell’'umiltd, svuotd se stesso, vale a dire ritrasse il suo potere per
sembrare che si fosse indebolito essendosi umiliato®®. Nel puntualizzare
che lo svuotamento di ¢ si riferisce all'umanita di Cristo, il nostro autore
nota come sia apparso uomo e fosse ucciso chi non poteva morire, fre-
nando la sua potenza perché non apparisse in 1ui®. Il discorso sull'umilta
¢ sviluppato dal nostro autore anche a proposito di £/ 2, 9 ss. in quanto
rileva che Ciristo, pur essendo Dio, fattosi carne si abbassd verso gli uo-
mini®. In questo contesto si inserisce la spiegazione del nome donato a
Cristo. LAmbrosiaster, contro gli ariani, afferma con forza che il Figlio di
Dio ¢ nato perfetto da Dio Padre e dunque ¢ nato nella pienezza della di-
vinita per fare tutto ci6 che ha fatto e prima di questa attivita ha ricevuto
il dono; ora essere Figlio appare come il dono del Padre, in modo che il
suo nome sia al di sopra di ogni nome, il che equivale ad essere Dio, e il
nome di Dio ¢ per natura, non secondo un semplice appellativo®. CAm-
brosiaster, dissentendo da chi riferisce il dono del nome all’'umanita di
Cristo, con allusione forse a Mario Vittorino, mette in luce che il Figlio di
Dio non ricevette nulla dopo la passione e ribadisce quindi che il nome al
di sopra di ogni nome ¢ il nome di Dio%.

Anche Ambrogio mostra di non far rientrare nella £énasis di Cristo
la sua natura divina, affermando che egli “si umilid non per svuotarsi
della sua pienezza, ma per essere infuso in me in proporzione della mia
capacitd, in quanto io non potrei sostenere la sua pienezza”®.

58 De Trin. 9, 54; 126-128. Trad. cit., pp. 495-496.

59 CSEL 81/3, p. 140.

60 b., pp. 140-141-144.

61 Tyj, p. 142.

62 It

3 Ivi, pp. 143-145.

64 De Spiritu sancto 1, 92; Sancti Ambrosii episcopi Mediolanensis opera 16, Milano-Roma
1979, p. 120 (trad. di C. MORESCHINI). In De fide 4, 6 Ambrogio rileva che Cristo non aveva
perso nulla in seguito al suo annientamento; Sancti Ambrosii... 15; Milano-Roma 1984, p. 260.

156



Con grande efficacia Gregorio di Nissa mette in rilievo che la divi-
nita si svuota per essere intelligibile alla natura umana, e d’altra parte si
rinnova 'umanitd, divenendo divina per la mescolanza con la divini-
495, Cristo si svuotd nella forma del servo e, con riferimento a £ 5, 1
ss., offri doni e sacrifici per gli uomini, divenendo cosi sacerdote se-
condo I'ordine di Melchisedec®. Nel pensiero di Gregorio la kéndsis &
opposta alla pienezza della divinita che Cristo possedeva nella preesi-
stenza; con la kéndsis egli da inaccessibile si rende accessibile alla nulli-
ta umana. Per il Nisseno I'espressione “svuotd se stesso” indica chiara-
mente che Cristo non era sempre quello che si manifestd agli uomini,
era uguale a Dio; quello che era, era grande e perfetto, mentre quello
che prese era commisurato alla natura umana. Egli si fece comprensi-
bile alla mortalita della carne quando appunto svuoto la gloria indici-
bile della sua divinita e la ridusse alla pochezza umana. Laltissimo si
umilid per mezzo dell’'unione con I'umilta della natura umana. Al tem-
po stesso Gregorio tiene a precisare che non fu la divinita a subire pa-
timenti, ma I'uomo, congiunto alla divinita per mezzo dell'unione®”.

Giovanni Crisostomo, a proposito dello “svuotamento” del Figlio di
Dio, nota che se egli fosse stato in una situazione di assoggettamento e
non avesse fatto la scelta di questa kéndsis di sua propria iniziativa, non
si sarebbe trattato di umilta®®. Grande umiliazione & che Dio diventas-
se uomo; ma se era solo uomo e faceva cose umane, che umiliazione
era? Percid Paolo ha usato I'espressione “diventando simile agli uomi-
ni”, perché, quando si ascolta che Cristo svuoto se stesso, non si pensi
ad un cambiamento, un mutamento, una soppressione (della natura di-
vina); egli invece, rimanendo cid che era, prese cid che non era e, dive-
nuto carne, rimase Dio Logos®. Giovanni ribadisce che il Logos non
si mutd in un uomo né cambid la sua essenza (ousiz), ma apparve co-
me uomo, ammaestrandoci all'umiltd, che, comesi ¢ visto, ¢ un tema

65 C. Eunom. 3, 3, 67; ed. W. Jaeger, Leiden 1960, p. 131.
66 Ivi, 3, 4, 19; p. 141.

7 Adv. Apolin.; ed. F. Mueller, Leiden 1958, pp. 159-160.
8 In Philipp. hom. 7, 1; PG 62, p. 229.

9 Ivi, 7, 2; p. 231.

157



su cui Crisostomo insiste molto. Un solo Dio, un solo Ciristo, il Figlio
di Dio, afferma con forza il nostro autore, specificando che quando si
dice” uno solo”, si parla di unit3, non di confusione. Come Figlio ob-
bedi al Padre volontariamente, non cadendo nella condizione servile,
ma soprattutto in questo custodendo il prodigio della genuina figlio-
lanza con il Padre’?. Infine, per dare risalto ancora alla distinzione del-
le due nature in Cristo, Crisostomo, a proposito degli ultimi vv. 9-11
della pericope paolina, in polemica con gli eretici che li riferivano a Dio
Logos, specifica che i suddetti versetti, e quindi anche il richiamo al no-
me donato a Cristo da Dio, concernono colui che si era incarnato, per-
ché il Logos di Dio permette che tali parole si riferiscano alla carne, in
quanto non riguardano la natura divina, ma l'incarnazione (oikono-
mia)’l.

Teodoro di Mopsuestia, analogamente a quanto si ¢ gia visto in Cri-
sostomo, osserva che Cristo svuoto se stesso nel senso che, accogliendo
la forma, ciot la natura, del servo, nascose la dignita della natura divi-
na che era occulta a tutti’2. Teodoro riferisce all’'umaniti assunta da
Cristo e non al Logos il nome donatogli da Dio; quella che ¢ stata ac-
quisita non ¢ una denominazione (vocabulum), ma una realta (res), nel
senso che Cristo ha ottenuto una tale gloria, quale ¢ lecito che conse-
gua egli che ascrive a sé Dio come Padre”3. Da parte sua Teodoreto ri-
leva, forse alludendo a Teodoro, che alcuni hanno interpretato il zome
nel senso di gloria e, facendo riferimento a £b 1, 3-5, mette in eviden-
za che Ciristo, avendo umiliato se stesso, non solo non perdette quello

che aveva come Dio, ma lo ricevette anche come uomo’4.

Pelagio riporta 'opinione di molti, per i quali Cristo si umilid se-
condo la divinitd, cioé la forma di Dio, e si svuotd non annullando la
sostanza, ma abbassando ’onore, vale a dire rivestendo la forma del ser-

70 [b. 7, 3; pp. 231-232.
11vi, 7, 4; p- 233.

72 Ed. Swete I, p. 217.
73 Ini, pp. 222-223.

74 PG 82, 569D-572A.

158



vo, quindi la natura umana. Il nostro autore stigmatizza questo tipo di
interpretazione, ravvisandovi elementi della dottrina ariana che consi-
derava il Figlio inferiore al Padre, e fa riferimento in particolare all’in-
terpretazione di Fi/ 2, 9-10, che affermava che Cristo fu esaltato dal
Padre secondo la divinitd e ricevette il nome che prima non aveva,
quindi, agli occhi di Pelagio, con un’esegesi di stampo ariano. Per il no-
stro autore dunque kéndsis ed esaltazione di Cristo, come del resto il
dono, da parte di Dio, del nome che ¢ al di sopra di ogni nome, ri-
guardano la natura umana; Cristo celd per umilta cid che era, dandoci
I’esempio perché non ci vantiamo di cid che forse non abbiamo”?.

Per Agostino I'atto di annientamento del Figlio nella forma del ser-
vo non altera la sua uguaglianza con il Padre, ma ¢ il frutto di una gra-
tuitd di cui il sacrificio della croce misura I'insondabile generosita’®. In
un passo assai suggestivo il vescovo di Ippona osserva: “Come ha preso
la forma del servo, cosi si & preso anche il tempo. Per questa ragione si
& forse cambiato? E forse diminuito? E diventato pilt piccolo? Ha subi-
to deterioramenti? Certo no... Si dice che si ¢ annientato perché ha
preso la natura inferiore, non perché abbia perduto la natura di chi & a
lui uguale””’. Anche Agostino mette in luce il nascondimento della na-
tura divina di Cristo nella sua umanita: “Questo dunque ti turba: che
tu vedi 'uomo, che scorgi la carne, che vedi la morte, che deridi la cro-
ce?... tu devi capire questo: ove a te ¢ stata mostrata la debolezza, ivi si
nasconde la divinitd””%. Si pud concludere che per Agostino la com-
prensione dell’annientamento del Figlio nella forma del servo fa acce-
dere al mistero divino in quanto la povertd, la debolezza, la morte del
Figlio annientato sono i luoghi in cui si manifestano la ricchezza, la for-

za, eternita divine”?.

75 Ed. A. SOUTER, Pelagiuss Expositions of thirteen Epistles of St Paul 11, Cambridge 1926,
pp- 397-398.

76 A. VERWILGHEN, Christologie. .., p. 473.

77 En. in Ps. 74, 5; NBA XXVI, p. 914.

78 Ib. 40, 1; NBA XXV, p. 980.

79 A. VERWILGHEN, Christologie. .., p. 489.

159



In ultima analisi emerge innanzitutto la preoccupazione, da parte
degli autori esaminati, di mettere in evidenza I'umanita e la divinita di
Cristo, spesso in un contesto di polemica antieretica. Lespressione
morphé di Dio & collegata ai concetti di sostanza e immagine (Tertul-
liano, Mario Vittorino, Ambrosiaster), anche con il riferimento a Co/
1, 15, e sempre pilt esplicitamente al t. natura, come si pud rilevare in
Iario, Gregorio Nisseno, Crisostomo, Teodoro, Agostino. Il concetto
di harpagmds & spesso inteso nel senso di qualcosa di grande e di pre-
zioso che non ha impedito al Logos di abbassarsi alla natura umana nel-
la sua missione salvifica(Origene, Mario Vittorino, Ilario, Teodoro,
Teodoreto). Altri come Ambrogio e Crisostomo sottolineano che Cri-
sto non considerd I'uguaglianza con il Padre una preda o qualcosa che
non si ha in proprio, mentre il Figlio di Dio aveva per natura la sua di-
gnita divina. Analogamente Agostino, mettendo in collegamento 72pi-
na con usurpatio, osserva che il Figlio di Dio non considerd come estra-
nea quell’uguaglianza con il Padre che possedeva per natura. Da parte
sua ’Ambrosiaster associa rapina con furari per rilevare che Cristo non
si approprid indebitamente la condizione di uguaglianza con Dio. Inol-
tre se Origene mette in risalto il processo di abbassamento e svuota-
mento radicale del Logos della sua condizione originaria, ma anche il
suo innalzamento, per cui il Logos & rimasto nella sua altezza o vi ¢ sta-
to reintegrato, & comune nella tradizione patristica il concetto che la
kén_sis di Cristo non ha comportato 'abbandono della sua potenza né
la perdita o mutamento della sua natura divina. Questo svuotamento o
annientamento ha, per cosi dire, celato la dignita divina del Logos che
per Gregorio Nisseno in questo modo si ¢ reso accessibile alla natura
umana. Cosi Cristo ha portato a compimento il suo piano salvifico,
scendendo al livello della debolezza umana e proprio in questo manife-
stando la grandezza del suo splendore divino. Infine la tradizione pa-

tristica, nel suo complesso, mostra di collegare il nome donato da Dio
a Cristo con la sua umanit, distinguendo chiaramente tra la preesi-
stenza e |'incarnazione; in tale contesto si inserisce la distinzione stabi-
lita da Mario Vittorino che, come si & visto, intende il nome nel senso
di Figlio, tra la res sottesa al nome, vale a dire il Logos e la potenza di
Dio, e il uocabulum che Cristo assume dopo la passione e la croce. Si
tratta ancora una volta della preoccupazione di sottolineare, soprattut-

160



to in chiave antieretica, la divinita di Ciristo e la sua uguaglianza con il
Padre senza mutamento né confusione. Una posizione particolare ¢ as-
sunta dall’ Ambrosiaster, nella cui esegesi, come si ¢ visto, si ritrova un
riferimento polemico antiariano. Egli sembra quasi rovesciare I'argo-
mentazione di Vittorino in quanto, nel quadro della preesistenza di
Cristo, vede nell’essere Figlio il dono del Padre e nel nome, che ¢ al di
sopra di ogni nome, il nome di Dio, il che ¢ una prerogativa che attie-
ne alla natura divina di Cristo e quindi non alla sua umanita. Ad ogni
modo si potrebbe concludere che, pur nella diversita di interpretazio-
ni, nella tradizione patristica fin qui esaminata Cristo appare, per dirla
con Agostino, un gigante di doppia natura, sotto un aspetto figlio del-
'uomo, sotto un altro Figlio di Dio.

161






