ANVINN HZNAIOS ANOIZAS

La Provvidenza divina e il governo prudenziale
delle creature secondo S. Tommaso d’Aquino*

Mario Pangallo**

1. La provvidenza parte principale della prudenza divina 2. Il caso, il disordine,
il male 3. Provvidenza e liberta umana 4. Provvidenza e agire delle creature,
causa prima e cause seconde 5. Conclusione

1. La provvidenza parte principale della prudenza divina

S. Tommaso commentando la definizione di provvidenza di Boezio,
per cui «la provvidenza ¢ la stessa sapienza divina costituita nel Sommo
Principio di tutte le cose, che tutto dispone»', osserva: «si ha tale dispo-
sizione tanto nellordinamento delle cose al loro fine, quanto nellordi-
namento delle parti rispetto al tutto’ quindi afferma che la provvidenza
propriamente & la predisposizione delle cose al loro fine (ratio ordinan-
dorum in finem proprie providentia est) e che in tal senso la provvidenza
¢ “la parte principale della prudenza™. Provvidenza dunque indica: 1) il
piano divino rispetto alle cose che devono essere dirette al loro fine (ratio
ordinis rerum in finem); 2) il governo divino dell'universo, in cui ogni
ente contribuisce allordine, e pertanto al bene, dell'universo stesso (ratio
ordinis partium in toto). La provvidenza ¢ espressione dellamore con cui

* 1 testo riprende, con delle modifiche, il contenuto di un mio intervento al Convegno
su “La provvidenza di Dio e il senso della vita umana’, tenutosi presso la PUG I'11 e il 12
novembre 2021, a cura della Facolta di Filosofia della PUG, dellAIFR e del CSFG

** Professore ordinario di Storia della filosofia medievale presso la facolta di filosofia
della Pontificia Universita Gregoriana (PUG) in Roma.

! «Providentia est ipsa illa divina ratio in summo omnium principe constituta, quae
cuncta disponit» (Boez1o, De Consolatione Philosophiae, IV,6).

2 (Dispositio autem potest dici tam ratio ordinis rerum in finem, quam ratio ordinis
partium in toto» (Summa Theologiae, 1, q. 22, a. 1). Per i testi della Summa Theologiae
di S. Tommaso d’Aquino ho seguito la traduzione presente nell’Edizione Salani, recepita
nelledizione dellOpera da parte delle Edizioni Studio Domenicano di Bologna. Per i
testi della Summa contra Gentiles di S. Tommaso dAquino ho seguito la traduzione di
Tito Centi delledizione UTET, Torino 1975.

3 «Ratio autem ordinandorum in finem, proprie providentia est. Est enim principalis
pars prudentiae» (Ibidem).

118



Dio si prende cura delle creature; il prendersi cura comporta tener con-
to della natura propria di ogni realtd creata, nella sua specificita e nella
sua individualita. Poiché ¢ proprio della prudenza guidare l'agire consi-
derando in concreto il modo migliore per raggiungere efficacemente un
determinato obiettivo buono, Dio, analogamente, provvede alle creature
donando loro le qualita proprie della loro natura ed aiutandole a realizza-
re le potenzialita insite in tale natura, specifica e individuale, nel contesto
dellesistenza concreta. Pertanto l'azione della provvidenza divina é rice-
vuta dalle creature secondo i loro gradi di perfezione: in questo senso si
potrebbe dire che Dio ama “di pit”” un uomo che un cane e ama di “pit”
un cane che una pietra, perché la natura umana ¢ piu capace di capire e
di accogliere il progetto divino e possiede dunque finalita piu alte rispetto
alla natura animale o minerale; cio significa anche che il governo divino
¢ piu esigente con le creature razionali che con le altre creature, perché
a chi molto ¢ dato molto ¢ richiesto. Poiché il creare divino ¢ un atto
libero, ¢ libero anche il provvedere divino che ne consegue: pertanto la
provvidenza non ha altra ragion dessere che la bonta di Dio, che vuole
liberamente comunicarsi alle creature, e all'uomo in particolare. La prov-
videnza divina dona lessere e si prende cura di cio che ha creato secondo
una forma di giustizia superiore a quella umana: infatti le creature non
hanno il “diritto” di esistere né altri diritti davanti a Dio; tutto cid che
sono e tutto ciod che hanno di bene lo hanno ricevuto in dono da Dio, il
quale & giusto nei riguardi delle creature non per un “obbligo” assoluto
ma per un “obbligo” ch’Egli ha voluto assumersi nei loro confronti per
puro amore, senza altra ragione movente. Se Dio nel provvedere dipen-
desse da un motivo distinto da Sé stesso e dalla sua stessa Bonta, dipen-
derebbe da questo motivo e dunque non sarebbe Dio. Egli muove e causa,
ma non puo essere mosso o causato da altro, come afferma S. Tommaso
nelle prime due “vie” della Summa Theologiae.

2. Il caso, il disordine, il male

Poiché la Provvidenza ¢ espressione dell’attivita creatrice di Dio, Cau-
sa Prima universale dellessere, ¢ chiaro che essa si estende a tutta la re-
altd. Come si pone allora la questione dellesistenza del caso? Si puo ten-
tare di rispondere “ad mentem Thomae” con due precisazioni: 1) esiste
il disordine ed esistono avvenimenti casuali o fortuiti e noi lo capiamo

119

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN ZNAIOS INOIZAS

proprio perché esiste lordine ed esiste il finalismo di gran parte dellagire
naturale in concreto; il caso & il combinarsi improprio di due o pili azioni
o di due o pili fenomeni, ciascuno dei quali ha una propria finalita ed ¢
collocato in un ordine; 'incrociarsi di queste azioni o di questi fenomeni,
come tale, invece, non ha per se stesso una propria finalita; 2) il disordi-
ne e il caso rientrano in un ordine superiore, che ¢ il piano della divina
provvidenza, a cui tutto & sottoposto; ma cio non toglie che un evento,
considerato in se stesso sul piano fenomenico, possa essere casuale. In
una prospettiva religiosa, il credente deve saper scorgere anche nel caso e
nel disordine la presenza provvidenziale di Dio per riportare ad un signi-
ficato pili alto cid che in sé stesso sembra privo di significato. Dio vuole
e aiuta 'uomo a reagire a eventi casuali dannosi con fortezza d'animo e
con fede, per trarre il bene dal male, sottomettendo il caso alla Sua Prov-
videnza, il male al Bene, il disordine all'Ordine. Disperarsi di fronte alla
sfortuna, ribellarsi a Dio o negarne lesistenza, ¢ inutile (non risolve alcun
problema), & errato (significa negare, almeno dal punto di vista pratico, la
provvidenza) e controproducente (pu6 produrre ulteriori danni alla per-
sona, quali, p.es., la depressione). La trattazione sulla provvidenza divina
viene cosi a completare quanto detto da S. Tommaso a proposito della
“quinta via” e del finalismo.

3. Provvidenza e liberta umana

La provvidenza divina puo esercitare la sua azione di governo in modo
diretto, senza bisogno di intermediari, oppure mediante le creature. In
ambedue i casi la provvidenza ¢ infallibile, nel senso che vi ¢ piena con-
formita tra lordine degli esseri e il piano divino che li misura. Cio - se-
condo S. Tommaso - non comporta un determinismo assoluto: infatti
Dio infallibilmente predispone al fine eventi necessari, dovuti a cause
necessariamente concatenate tra di loro, ed eventi contingenti, dovuti a
cause contingenti, cioé concatenate in un certo modo non per necessita
ma in modo indeterminato o per mezzo di volonta libere, come accade
nelle azioni umane. In ogni caso, sia l'agire naturale delle creature sia le
azioni libere dell'uomo rientrano nel piano infallibile di Dio. Se la provvi-
denza escludesse a priori, per la sua stessa esistenza, ogni liberta, sarebbe
difficile giustificare che la provvidenza ¢ parte della prudenza: infatti un
governo veramente prudente considera un bene misurarsi saggiamente

120



con le altre liberta, piuttosto che annullarle, perché la liberta creata (quel-
la umana) ¢ un bene nell'universo, anche se ¢ imperfetta ed esposta al
peccato. La provvidenza vuole il bene delle creature e percid non vuole
che si eliminino i beni dall’'universo. Ma - osserva S. Tommaso - se si to-
gliesse la liberta del volere umano verrebbero eliminati molti beni quali,
per esempio, il merito dell'uomo virtuoso, la giustizia di chi premia e di
chi punisce, la prudenza nei consigli etc. Dunque lesclusione della liberta
umana ¢ contro la ragione stessa del governo divino delle cose, in quanto
governo buono e prudente. Tra la provvidenza divina e la libertd umana
ce un rapporto inscindibile di causalita: la provvidenza divina sta alla
liberta umana come la causalita universale sta alla causalita particolare,
cosicché si puo dire che non solo la provvidenza divina é compatibile con
il libero arbitrio dell'uomo, ma addirittura che il libero arbitrio dell'uomo
¢ contenuto nell'azione di Dio provvidente. Da cio risulta evidente che
ogni atto libero dell'uomo ¢ sempre soggetto alla divina provvidenza, pur
essendo autenticamente e veramente libero. Lappartenenza e dipenden-
za assoluta delle creature non puo darsi nellordine dellessere, senza che
percio non si dia anche nellordine dell’agire. Possiamo pertanto distin-
guere tre momenti della causalita divina: la creazione, la conservazione e
la provvidenza, che muove ad agire le creature e quindi produce una mo-
zione: questi momenti costituiscono il medesimo rapporto di fondazio-
ne totale della realta finita da parte dell’Atto puro infinito, visto sotto tre
aspetti distinti. Nel provvedere Dio si inserisce nel dinamismo dell’agire
delle creature, causando, sostenendo e aiutando, in modo che l'agire delle
creature in qualche modo & causato, mosso e sostenuto dalla causalita
divina. Dio ¢ la Causa Prima di ogni causa seconda e opera in ogni causa
seconda con prudenza e provvidenza: per esempio, Egli non pretende da
una creatura piu di quello che tale creatura puo dare. Non mi addentro
nelle complesse implicazioni antropologiche ed etiche di queste afferma-
zioni, e mi limito a proporre brevemente qualche considerazione metafi-
sico-teologica al riguardo®.

* Per ulteriori approfondimenti dal punto di vista antropologico, mi permetto di rinviare
al mio Il creatore del mondo. Breve Trattato di Teologia filosofica, Casa Editrice Leonardo
da Vinci, S. Marinella (Roma) 2004, dal quale sono tratte - con delle modifiche e parzia-
le rielaborazione - le considerazioni contenute nel presente intervento. Linterpretazione
dei testi di S. Tommaso per quanto riguarda il rapporto tra Causa Prima e cause seconde
segue sostanzialmente quella di Cornelio Fabro (cfr. C. FABRO, Partecipazione e causali-
ta secondo S. Tommaso d’Aquino, SEI, Torino 1961).

121

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN ZNAIDS INOIZAS

4. Provvidenza e agire delle creature, causa prima e cause seconde

1l fatto che Dio si inserisce nell’agire delle creature € certamente una
conseguenza della nozione filosofica di creazione-conservazione: e S.
Tommaso fa appunto appello alla creazione-conservazione, per trattare
della struttura della causa operandi, facendola derivare dalla struttura
della causa essendi: questo avviene nel Commento alle Sentenze e nelle
Quaestiones disputatae De Veritate. Ma lo sviluppo del pensiero di S. Tom-
maso conduce a scoprire che la causalita delle creature & voluta, causata
e governata da Dio non solo a motivo della creazione-conservazione, ma
anche a motivo dellapplicazione, della strumentalita, della gerarchia co-
smica e della finalita universale. 11 testo della Summa Theologiae 1, q. 105,
a. 5, offre una sintesi chiara del pensiero dell’Aquinate, il quale si chiede
Utrum Deus operetur in omni operante. Per I'Angelico tanto Dio quanto
le creature esercitano integralmente la propria causalita nelloperazione
creata; questo non significa porre la causalita divina “accanto” alla causa-
lita delle creature, quasi in secondordine; la causalita divina, infatti, non
si “aggiunge” a quella creata, ma la sostenta e la pone in atto nell'intensita
ed estensione che compete alla Causa Prima, secondo la metafisica della
partecipazione e dei gradi dellessere (che &, poi, la metafisica dellatto).
Nelloperazione creata entrano in gioco il fine, I'agente e la forma.

Scrive S. Tommaso nella Summa Theologiae, I, q. 105, a. 5:

11 primo principio di unoperazione, come ¢ evidente nelle manifatture, ¢ il fine,
il quale muove la causa agente; segue la causa agente; e finalmente la forma del-
lo strumento che viene applicato all'azione dell'agente, sebbene lo stesso agente
operi in forza della sua forma.

Dio opera nelle creature secondo tutti e tre questi tipi di causalita, e
nellordine indicato. Primariamente, come causa finale. S. Tommaso uti-
lizza evidentemente la dottrina della partecipazione integrata con la con-
cezione finalistica delloperazione creata. Infatti ogni operazione tende a
un bene (che ha ragione di fine) e quindi per cio stesso tende a Dio, Fine
ultimo, dal momento che nessun bene puo essere tale, e quindi nessun
bene puo essere un fine che costituisca motivo di operazione, senza la
partecipazione reale alla divina Bonta. Largomento ¢ legato alla conce-
zione di Dio come Provvidenza causa di ogni bene e dellattrazione di
ogni bene, tanto sotto laspetto oggettivo quanto sotto l'aspetto sogget-

122



tivo, al punto che perfino nell'azione malvagia Dio & causa dell’atto di
liberta ma non ¢ causa del peccato: in altre parole, Egli & in certo senso
anche causa dell’atto libero cattivo, in quanto atto e in quanto libero, ma
non in quanto cattivo. In secondo luogo, Dio ¢ realmente causa agente
(efficiente) delle operazioni di tutte le cause agenti. Il ragionamento ¢ lo
stesso di quello usato per la II via per dimostrare l'esistenza di Dio. In ter-
zo luogo, Dio non solo ¢ causa delle operazioni in quanto da la forma, che
¢ principio di operazione, ma anche perché conserva le forme e le virtu
(le capacita operative) delle cose nel loro essere, mediante un’intima pre-
senza ontologica che ¢ costitutiva dellessere della forma e di ogni opera-
re, che da essa scaturisce o puo scaturire. Nell'analisi dell'intervento della
mozione divina emerge poi il concetto di applicatio come suo momento
decisivo: Dio, come Primo agente, applica la forma e le potenze operative
degli enti creati alla loro rispettiva operazione. Lidea di una applicatio ad
agendum proviene certamente dall'analogia dell’artefatto:

Lartigiano infatti che applica la virtti di un corpo naturale a una data operazione,
si dice causa di codesta funzione; il cuoco per esempio & causa della cottura che
viene prodotta col fuoco®.

Tale applicazione ¢ descritta come un imprimere il movimento o im-
pulso all’'azione:

Le virtu operative vengono applicate alle loro operazioni mediante qualche moto,
o dal corpo, o dallanima. Ebbene, il principio primo di entrambi codesti moti &
Dio, essendo egli il primo motore del tutto immobile...Cosi pure ogni moto del-
la volonta, dal quale certe virtii sono applicate alla loro operazione, risale a Dio
quale primo oggetto appetibile e quale primo volente. Dunque ogni operazione
va attribuita a Dio come al suo primo e principale agente®.

Nel testo delle Quaestiones disputatae De Potentia, q. 3, .7, S. Tomma-
so sviluppa ampiamente l'analogia della causa strumentale. I quattro mo-
menti dell’attivita causale provvidenziale divina in ordine alle operazioni
delle creature, sono: 1) la “causalita di fondazione” (Dio provvede dando
a ciascuna creatura la capacita di operare); 2) la “causalita di conserva-
zione” (Dio provvede conservando la capacita di operare delle creature);

> Summa contra. Gentiles., 111, 67.
¢ Ibidem

123

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN dZNAIOS ANOIZAS

3) la “causalita di applicazione” (Dio provvede muovendo l'applicazione
della capacita operativa alloperazione); 4) Dio provvede causando l'agire
delle creature come un agente principale rispetto ad uno strumento. La
causalita creata in atto risulta quindi costituita da due componenti: una
predicamentale, che si potrebbe denominare “orizzontale’, che ¢ la vir-
tus naturalis, propria dei singoli soggetti operanti; ed una trascendentale,
che si potrebbe denominare “verticale’, che ¢ l'impulso o mozione divina,
che attua la virtus naturalis. Rispetto alla mozione divina aristotelica, la
concezione tomista del rapporto tra Dio e l'agire creato aggiunge dunque
la certezza causale della divina Provvidenza, come fa notare Bernard Lo-
nergan:

La sintesi superiore di S. Tommaso fu di porre Dio sopra e al di la degli ordini
creati di necessita e contingenza; poiché Dio ¢ causa universale, la sua prov-
videnza devessere certa; ma poiché egli & una causa trascendente, non ci pud
essere incompatibilita alcuna tra la contingenza terrestre e la certezza causale
della provvidenza [...] Nel Commento alle Sentenze e nel De Veritate si possono
trovare affermazioni sia della provvidenza cristiana che della premozione ari-
stotelica; le si possono trovare non soltanto separate ma anche insieme, come
quando la preparazione remota alla giustificazione & spiegata con la perdita della
salute o con 'ammonimento di un predicatore o con qualsiasi cosa del genere che
possa stimolare la volonta, poiché tutte queste cose sono dovute alla divina prov-
videnza. Rimane pero che in queste opere la divina provvidenza non puo essere
messa in connessione con la premozione aristotelica se non in modo vago. Solo
quando S. Tommaso si applico al vasto compito di ripensare 'universo cristiano
nel Contra Gentiles, arrivo alla verita che la divina provvidenza € una causa in-
trinsecamente certa di ogni combinazione o interferenza di cause terrestri. Con
cio stesso sarebbe arrivato alla verita praticamente identica che Dio applica ogni
agente alla propria attivita. Di conseguenza, siamo portati a concludere che les-
senza dell’idea di applicazione ¢ la premozione aristotelica in quanto informata
dalla certezza causale tomista della divina provvidenza’.

Per Aristotele Dio muove tutte le cose quale oggetto di amore delle
intelligenze o delle sfere animate, mentre per S. Tommaso Dio ¢ anche
un Artefice trascendente che pianifica prudenzialmente l’attivita di tutto
cio che esiste, muovendo tutte le cose secondo la finalita di ciascuna: que-
sto & l'aspetto principale del provvedere divino sotto I'aspetto puramente
ontologico. Nella Summa contra Gentiles, I11, c. 67, S. Tommaso afferma:

7 B. LONERGAN, Grazia e liberta, tr. it di N. Spaccapelo, Ed. PUG, Roma 1970, 124.

124



Da questo risulta evidente che Dio per tutti i soggetti operanti & causa delle loro
operazioni. Infatti ogni soggetto operante é in qualche modo causa dellessere, o
sostanziale o accidentale. Ma niente puo essere causa dellessere, se non in quan-
to agisce per la virtu di Dio, come or ora abbiamo visto. Dunque ogni soggetto
operante agisce per la virtu di Dio.

Il testo esprime lintreccio tra causalita divina e causalita creaturale,
tra Causa Prima e cause seconde, sia nellordine statico che dinamico, po-
nendo un’identita fra il principio basilare della causalita predicamentale
nihil dat esse nisi inquantum agit in virtute divina, cioé la forma non da
lessere (e I'agire) se non si presuppone che lo abbia ricevuto per parteci-
pazione da Dio, e il principio trascendentale della mozione divina Deus
est causa omnibus operantibus ut operentur. Questa “identitd” & lespres-
sione pitt matura della concezione tomistica della doppia causalita, predi-
camentale e trascendentale, rispetto all'azione creata. Laffermazione per
cui Dio ¢ causa totale dell'azione creata, non compromette la realta della
causalita esercitata dalle creature; al contrario, proprio le tesi che attribu-
iscono alla causalita divina un influsso parziale, o soltanto in sé indeter-
minato, nei riguardi dell'azione della creatura, compromettono la verita
delle cause seconde e la stessa liberta creata. Certo, per l'azione prodot-
ta dall’'agens voluntarium la problematica della mozione divina diventa
evidentemente pitt complicata, pur ammettendo i due livelli di attivita
causale e la “mediazione trascendentale” tra loro da parte dell’esse par-
ticipatum inerente alla forma. Cio appare evidente quando si considera
l'azione umana. Lazione umana, infatti, quando ¢ liberamente posta dal-
le potenze dell'anima, presenta delle caratteristiche particolari ed uniche
nel mondo corporeo, che non si conciliano facilmente con 'universalita e
la totalita della mozione divina. Eppure non ce dubbio che anche la crea-
tura razionale & mossa da Dio nel suo agire. E sempre valido il principio
della applicatio della mozione divina a tutte le virti operative create, con-
siderate come suoi strumenti, anche per 'uomo e per i suoi atti volontari,
per cui non solo Dio ¢ causa della nostra volonta, ma anche del nostro
stesso volere. Parimenti Dio ¢ causa sia dell'intelletto e dell'intelligibile
sia dellatto stesso dell'intendere. Mentre per gli animali ¢ sufficiente una
causalita e una provvidenza che attinge direttamente la sola specie, per
l'azione umana si afferma una presenza ancor piu immediata e profonda
della causalita e della provvidenza divina, che penetra l'atto umano nella
sua ultima individualita. Questa tesi, che potrebbe apparire paradossale

125

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN HZNAIOS ANOIZAS

nella sua radicalitd, non implica alcuna violenza sulla scelta della volonta,
che pone liberamente il proprio atto; ed il motivo & che la mozione divi-
na ¢ alla radice stessa dellessere di ogni movimento dell'intelletto e della
volonta. La intimita della presenza divina, che & massima nella creatura
razionale (per la partecipazione ontologica e la gradazione degli enti se-
condo Pactus essendi intensivus), e 'universalita della Causa Prima, sono
le ragioni per cui Dio puo determinare I'azione volontaria senza alterarne
la struttura.

5. Conclusione

Limmanenza causale o presenza fondante della Causa Prima si ap-
plica dunque tanto ai processi naturali quanto alla vita dello spirito (vita
intellettiva e volitiva). Nelle facolta spirituali Dio agisce in un duplice
modo, che potremmo definire oggettivo e soggettivo. Oggettivamente Dio
interviene quanto alloggetto che si presenta all'intelletto e alla volonta,
rendendolo conoscibile e appetibile (verum e bonum), grazie all'influs-
so causale creativo-conservativo comunicante I'esse con le sue proprieta
trascendentali. Soggettivamente Dio agisce sulla facolta stessa dellanima,
muovendola trascendentalmente ad agire, mediante I'esse animae, sen-
za nulla togliere alla reale attivita propria della facolta nel suo ordine.
La causalita divina e quella umana non si trovano a operare nello stes-
so piano causale. Pertanto voler trovare un “accordo” tra lonnipotenza
divina e la libertd umana, mettendole sullo stesso livello & impossibile.
Nella presente prospettiva, dunque, sono insufficienti tanto un'imposta-
zione esclusivamente “psicologica” del problema del rapporto tra mozio-
ne provvidenziale divina e azione umana (p. es. il concorso simultaneo),
quanto un’impostazione esclusivamente “fisica” (p. es. la premozione):
occorre conciliare, sotto ambedue gli aspetti, 'Onnipotenza assoluta della
causalita di Dio con le risorse potenzialmente infinite della liberta uma-
na, in cui 'uomo fa esperienza di essere il protagonista delle sue scelte
morali ed esistenziali. Lalternativa, dunque, tra liberta umana e causalita
divina, non esiste sul piano metafisico, perché Iattivita della causa secon-
da non ¢ I'unica componente dell'azione, ma oltre ad essa ce la sua po-
tenzialita radicale, la potenzialita del suo stesso influsso (o movimento)
causale, la potenzialita infine delleffetto che ne segue. Nellattuazione di
tali potenzialita, l'attivita della causa seconda che produce un atto libero

126



¢ non solo mossa all’atto per il conseguimento del suo fine, ma anche so-
stenuta, seguita ed ajutata, in modo abituale e attuale, dalla Causa Prima,
che & Dio, Signore e Padre sommamente buono, prudente e provvidente.

Riassunto: S. Tommaso d’Aquino sviluppa la definizione di provvidenza di Bo-
ezio e descrive la provvidenza divina come parte della prudenza di Dio. Questa
tesi si colloca in una prospettiva metafisica, nella relazione tra Prima Causa e
cause seconde.

Parole-chiave: provvidenza, ordine, prudenza, Prima Causa, cause seconde

Abstract: St. Thomas Aquinas develops Boethius’s definition of providence and
describes divine providence as part of God’s prudence. This thesis is present-
ed in a metaphysical perspective, in the relationship between First and second

causes.

Keywords: providence, order, prudence, First Cause, second causes

127

SEZIONE SCIENZE UMANE



