Il Diaconato nel contesto ecumenico
Enzo Petrolino®

Riassunto: A Enzo Petrolino, diacono presidente della Comunita del diaconato in
Italia, va il merito di aver portato alla luce nel volume il pensiero di papa Francesco sul
diaconato, attingendo ai suoi testi (omelie, discorsi, messaggi). Lautore non si riduce
ariportare solo i contenuti espliciti del papa sul ministero diaconale, ma propone una
interessante rilettura dell'intero suo Magistero, sia episcopale sia pontificio in quanto
Petrolino si preoccupa di evidenziare le innumerevoli consonanze tra il profilo del
diacono e I'idea di Chiesa di cui il papa si fa insostituibile promotore.

Parole chiavi: diaconato, custodi, poveri, servizio

Abstract: To deacon Enzo Petrolino, president of the diaconate Community in Italy,
goes the worth to have brought to light in the volume Pope Francis’ thought on the
diaconate, drawing from his texts (homilies, speeches, messages). The author does not
limit himself to reporting the Pope’s explicit contents on the diaconal ministry, but
rather proposes an interesting re-reading of his whole Magisterium, both episcopal
and pontifical, since Petrolino takes care to outline the countless consonances
between the deacon’s profile and the idea of a Church whose irreplaceable promoter
is the Pope.

Keywords: 1. Diaconate; 2. Keepers; 3. Poor people 4. Service.

Se desideriamo veramente comprendere il diaconato, dobbiamo ricollocarlo
dentro il quadro complessivo dell'insegnamento del Concilio Vaticano II,
che ha voluto restaurare questo ministero nella Chiesa Cattolica®. In senso

! Direttore e docente di un Master su “Il ministero diaconale”. Professore di teologia Ecumenica
presso 'ISSR (RC). Componente del Direttivo dellAssociazione dei professori di Ecumenismo.
2 In anni recenti, la Chiesa Cattolica ha cercato di fare luce sul diaconato, che il Vaticano II ha
restaurato come “grado proprio e permanente della gerarchia” (Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium [Costituzione Dogmatica sulla Chiesa, 1964], n. 29). Le citazioni dai documenti del
Vaticano II sono prese dall’Enchridion Vaticanum. La Ratio Fundamentalis e il Directorium
pubblicati dalle due congregazioni curiali del Vaticano nel 1998 erano espressamente intese
come “una risposta ad un bisogno diffusamente sentito di chiarire e regolamentare la diversita
di approcci adottata negli esperimenti finora condotti”. C2 un bisogno - ¢ stato detto — “di una
certa unita di direttive e di chiarificazione di concetti, oltre che di incoraggiamento pratico
e di obiettivi pastorali pitt chiaramente definiti’, in linea con “il desiderio e le intenzioni
del Concilio Vaticano II” (Dichiarazione Congiunta, premessa della Congregazione per
IEducazione Cattolica, Ratio fundamentalis institutionis diaconorum permanentium [Norme
fondamentali per la formazione dei diaconi permanenti] e della Congregazione per il Clero,
Directorium pro ministerio et vita diaconorum permanentium [Direttorio per il ministero e la
vita dei diaconi permanenti] [pubblicati congiuntamente il 22 febbraio1998]). Successivamente,
nel 2002, anche la Commissione Teologica Internazionale che opera in unita di intenti con la
Congregazione per la Dottrina della Fede ha prodotto uno studio importante sul diaconato
(Commissione Teologica Internazionale, Il diaconato: Evoluzione e Prospettive [2002]. 103

OTTTMMT T ANNNDMAT NANTMMTAATNTT'T



ALl MLy LANIL NN/ WL VL LN Y

stretto, come osserva la Commissione Teologica Internazionale (CTI), quello
che il Concilio ha ripristinato & stato il principio dellesercizio permanente del
diaconato, e non una particolare forma che il diaconato aveva assunto in passato.
Di fatto, il Vaticano II sembrava aperto alla forma che esso avrebbe potuto
prendere in futuro in funzione dei bisogni pastorali e della prassi ecclesiale,
ma sempre nella fedelta alla tradizione®. Dunque bisogna collegare il diaconato,
che storicamente & stato un ministero molto flessibile e diversificato, ad alcuni
dei principi fondamentali dellinsegnamento del Vaticano II. Dobbiamo,
inoltre, entrare nella mentalitd del concilio, o, ancor meglio, nel cuore del
concilio, perché una delle caratteristiche predominanti del Vaticano II & stata
laver in qualche modo temperato quellapproccio piti cerebrale, intellettuale
e scolastico alla fede cattolica proprio del secondo millennio ritornando alla
sapienza dei Padri del primo millennio, e soprattutto dei primi secoli. In un
certo senso, santAgostino parla a nome di tutti loro quando pronuncia queste
notissime parole: Tu ci hai fatti per te, [Signore], e il nostro cuore non trova
pace finché non riposa in te'. Ecco, qui noi troviamo espressa unattenzione al
cuore piuttosto che alla testa, e il papa che convoco il concilio era conosciuto
ed amato in tutto il mondo proprio per il suo grande cuore. Papa Giovanni
XXIII pud certamente condurci dentro il cuore del concilio.

Papa Giovanni annuncio la convocazione di un concilio il 25 gennaio 1959,
alla fine della Settimana di Preghiera per I'Unita dei Cristiani. Solo cinque
giorni piu tardi, egli diceva al clero di Roma che uno dei suoi intendimenti
principali era promuovere l'unita della Chiesa, ma vista in modo nuovo. Cosi
affermava: Noi non intendiamo nominare un tribunale che giudichi il passato.
Non vogliamo provare chi avesse ragione e chi torto. Le responsabilita sono
state divise. Tutto cio che vogliamo dire ¢ ritroviamoci insieme e poniamo fine
alle nostre divisioni. Quella stessa settimana, egli presagi il grande esame di
coscienza al quale papa Giovanni Paolo II invitd la Chiesa a fine millennio,
ammettendo errori precedentemente commessi e chiedendo per essi perdono.
Riguardo agli atteggiamenti che in passato i cattolici avevano tenuto verso i
fratelli e le sorelle cristiani di altre chiese, papa Giovanni disse: «Gli errori da

3 Dalla diaconia di Cristo, 62. possiamo notare che, sebbene il testo della CTI abbia un capitolo
dettagliato sulla restaurazione del diaconato da parte del vaticano II, che fa riferimento a sei
documenti conciliari sul diaconato (59), molto sorprendentemente esso non fa riferimento
alcuno alla Gaudium et Spes (Costituzione Pastorale sulla Chiesa nel Mondo Contemporaneo,
1965). In effetti, la Gaudium et Spes non accenna specificatamente al diaconato, ma a mio
avviso essa fornisce il quadro fondamentale di riferimento per la comprensione del ministero
diaconale.

1 SANT’AGOSTINO, Confessioni, 1,1,1 (Patrologia Latina 32, 661)

104



cui noi cattolici non siamo, ahime, esenti, consistono nel non aver pregato
sufficientemente Dio di appianare le strade che convergono verso la Chiesa
di Cristo; nel non aver sentito carita piena; nel non averla sempre praticata
verso i nostri fratelli separati, preferendo il rigore delle argomentazioni
erudite, logiche, incontrovertibili da opporre allamore tollerante e paziente,
che ha in sé un proprio inoppugnabile potere di persuasione; nell'aver
preferito la rigidita filosofica delle sale congressuali alla serenita cordiale delle
Controversie di san Francesco di Sales».

E del tutto evidente che secondo papa Giovanni i cattolici avevano litigato
troppo con gli altri cristiani, e li avevano per contro amati troppo poco. Era suo
intendimento, quindi, ripristinare il primato dell'amore nella vita cristiana:
«Convincete le persone con I'amore! Fate che la Chiesa cattolica sia conosciuta
perché possiede la pienezza dell'amore! Lamore tollerante e paziente — diceva —
ha in se stesso il potere inoppugnabile della persuasione». Lamore per gli altri
cristiani era destinato a ripristinarsi con lecumenismo, e l'amore per il mondo
intero avrebbe trovato posto in misura crescente nei maggiori documenti del
concilio.

La Dei Verbum si apriva affermando che il concilio intendeva proporre
la genuina dottrina sulla divina rivelazione e la sua trasmissione, affinché
per lannunzio della salvezza il mondo intero ascoltando creda, credendo speri,
sperando ami®. Troviamo qui il desiderio di aiutare il mondo a trovare l'amore.
La Lumen Gentium esordisce dicendo che Cristo ¢ la luce dell'umanita, che ¢
Lui il lumen gentium e questo santo concilio ... ardentemente desidera con la luce
di Lui splendente sul volto della Chiesa illuminare tutti gli uomini annunziando
il Vangelo ad ogni creatura®. La Chiesa ¢ ancora una volta descritta come un
grande sacramento di salvezza, una unione intima di vita, carita e verita che
Cristo ha stabilito per farne strumento di redenzione per tutti’. Tanto il concilio
desiderava sottolineare questo nuovo spirito di solidarieta con il mondo
che esso si propose di produrre un documento specificatamente dedicato
a la Chiesa nel mondo contemporaneo. E mentre molti vescovi premevano
perché questo documento avesse la connotazione decisamente minore di una

“dichiarazione” o addirittura di una “lettera’, larcivescovo Karol Wojtyla fu tra
coloro che insistettero perché questo testo avesse espressamente I'importanza
e il significato di tutto un nuovo atteggiamento verso il mondo, e fosse posto

5 ConcILIo VATICANO II, Costituzione Dogmatica Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 1

6 CoNcILIO VATICANO II, Costituzione Dogmatica Lumen Gentium (21 novembre 1964), n.
1 (da ora in poi, sia nel testo che nelle note, si usera la sigla LG, seguita dai numeri cui si fara
riferimento)

"Ivi,n. 9

105

OMTTMT T A NN AT AANTMTA ATATTT



nella categoria primaria dei documenti e designato col nome di “costituzione”
La Gaudium et Spes divenne cos, a pieno titolo, una della quattro costituzioni
chiave del Vaticano II, assieme alla Dei Verbum, alla Lumen Gentium e alla
Sacrosanctum Concilium.

La diaconia della Chiesa nel mondo

1l pontificato degli ultimi anni di Giovanni Paolo II ¢ stato in molti modi
come il completamento vivente della Gaudium et Spes. Quel testo, su cui egli
personalmente lavoro con altri vescovi e teologi nelle commissioni di stesura
del concilio, & davvero la chiave di lettura per gran parte del suo operare da
papa. Il protendersi verso gli uomini che egli ha mostrato nei suoi frequenti
viaggi apostolici aveva li le sue radici, come anche il suo desiderio di tutelare i
diritti di ogni essere umano, di qualunque religione ed in qualsiasi circostanza.
Il suo cuore raggiungeva tutto quanto Dio aveva fatto, ed egli rendeva cosi
visibile T'autentico spirito “cattolico’, secondo la visione del grande gesuita
francese Henri de Lubac (1896-1991), il quale ebbe grande influenza su di lui
e lavord anche alla Gaudium et Spes. De Lubac disse nel 1938 che la Chiesa
Cattolica desidera portare ad unita ogni cosa per la sua salvezza e santificazione
e che nulla di autenticamente umano, qualunque sia la sua origine, puo esserle
estraneo®.

Vorrei richiamare qui alcune parole di Giovanni Paolo II ai capi religiosi
riuniti ad Assisi nel 2002: «Con rinnovato stupore, osserviamo la varieta di
manifestazioni della vita umana, dalla complementarieta fra uomo e donna,
alla molteplicita dei diversi doni appartenenti alle diverse culture e tradizioni
che formano un universo linguistico, culturale ed artistico multiforme
e versatile. Questa molteplicita ¢ chiamata a formare un tutto coeso, in
un contatto e in un dialogo che portera ricchezza e gioia a tutti... Ora ¢
tempo di superare definitivamente quelle tentazioni di ostilita che non sono
mancate nella storia religiosa dell'umanita. Infatti, quando queste tentazioni
si attaccano alla religione, mostrano un volto profondamente immaturo della
religione stessa. Il vero sentimento religioso porta piuttosto a percepire in
un modo o nellaltro il mistero di Dio, fonte di bonta, ed allo scaturire del
rispetto e dell'armonia tra i popoli; la religione ¢, in realta, I'antidoto principe
contro la violenza e il conflitto»’.

Queste parole comunicano un senso profondo dell'unita che accomuna

8 H. pE LuBAc, Catholicism (1938; San Francisco, Ignatius, 1988), 297-298.
® GIovANNI PaoLo 11, Estratto del Discorso ai Rappresentanti delle Religioni del mondo, Assisi
(24 gennaio 2002).

106



ogni autentico sforzo religioso orientato verso I'unico mistero di Dio. La
Chiesa ¢ posta in mezzo ad un mondo tenuto insieme dal suo stesso tendere
verso la piena realizzazione. Privilegiata da tale consapevolezza, essa esiste
per aiutare tutti a trovare questo destino comune. Ogni cosa che essa opera &
per la salvezza del mondo, di cui essa stessa & parte integrante.

E papa Francesco ancora ad Assisi il 20 settembre scorso ha pronunciato
queste parole: «Noi qui, insieme e in pace, crediamo e speriamo in un mondo
fraterno. Desideriamo che uomini e donne di religioni differenti, ovunque si
riuniscano e creino concordia, specie dove ci sono conflitti. Il nostro futuro ¢
vivere insieme. Per questo siamo chiamati a liberarci dai pesanti fardelli della
diffidenza, dei fondamentalismi e dellodio. I credenti siano artigiani di pace
nell'invocazione a Dio e nell'azione per I'uomo! E noi, come Capi religiosi,
siamo tenuti a essere solidi ponti di dialogo, mediatori creativi di pace. Ci
rivolgiamo anche a chi ha la responsabilita piu alta nel servizio dei Popoli, ai
Leader delle Nazioni, perché non si stanchino di cercare e promuovere vie di
pace, guardando al dila degli interessi di parte e del momento: non rimangano
inascoltati I'appello di Dio alle coscienze, il grido di pace dei poveri e le buone
attese delle giovani generazioni. Qui, trentanni fa San Giovanni Paolo II
disse: La pace é un cantiere aperto a tutti, non solo agli specialisti, ai sapienti
e agli strateghi. La pace é una responsabilita universale (Discorso, Piazza
inferiore della Basilica di San Francesco, 27 ottobre 1986). Assumiamo questa
responsabilita, riaffermiamo oggi il nostro si ad essere, insieme, costruttori
della pace che Dio vuole e di cui 'umanita & assetata»'’.

In realtd, qui andiamo dritto al cuore dell'insegnamento della Gaudium
et Spes, 1a dove di fatto una battaglia combattuta per decenni nella dottrina
cattolica veniva a dichiararsi vinta dai “grandi di cuore”. Si racconta che un
giorno, quando fu chiesto a papa Giovanni cosa il nuovo concilio avrebbe
concretamente fatto, egli raggiunse una finestra e, aprendola, disse: Ecco
quello che fara. La Chiesa era stata per lungo tempo una fortezza posta a
difesa contro il mondo, e papa Giovanni voleva ora aprire porte e finestre, ed
abbassare i ponti levatoi per riprendere il contatto con il mondo, nella piena
consapevolezza che esso ¢, di fatto, il mondo di Dio.

Nel suo libro Varcare la soglie della Speranza, papa Giovanni Paolo II ha
richiamato lintenso ed entusiasmante lavoro portato avanti nella stesura
preparatoria della Gaudium et Spes, soprattutto all'inizio del 1965, quando
lopera del concilio stava raggiungendo il culmine finale. Egli dice: Sono
particolarmente debitore a Fr. Yves Congar e Fr. Henri De Lubac, i quali

10 pppA FRANCESCO, Estratto del Discorso ai Rappresentanti delle Religioni del mondo, Assisi
(20 settembre 2016).

107

AMTTIIT T A MMM AT ALNTINTR AT\ TIT



ALSUA VLA LANAA LN LL NS VALANA VY LL A N4 Al

— ambedue grandi pionieri del concilio — furono da lui successivamente
nominati cardinali. E continua dicendo: Da qual momento in poi, ho goduto di
una speciale amicizia con Fr. De Lubac.

Nei 30 anni che precedettero il concilio, tra crescenti opposizioni De
Lubac aveva pazientemente sostenuto il gia citato detto di santAgostino: Tu
ci hai fatti per te. [Signore], e il nostro cuore non trova pace finché non riposa
in te. Ogni cuore umano vive la stessa inquietudine senza riposo, tutti siamo
chiamati allo stesso destino divino, e la Chiesa deve dunque uscire e andare
verso tutti. Pit1 specificatamente, egli si era fatto portavoce della versione dello
stesso principio che si deve a san Tommaso dAquino, e cioé che ogni essere
umano ha un desiderio naturale di vedere Dio, il che significa la stessa cosa.
Dico fatto portavoce perché il pensiero non-scolastico, ossia coloro che si
proclamavano discepoli dellAquinate, negavano questo principio dottrinale,
ritenendo invece che in qualche modo esso inibisse la liberta di Dio. Essi
preferivano dire che c un destino puramente naturale cui gli essere umani
naturalmente aspirano, e soltanto una chiamata straordinaria - speciale e a
se stante - di Dio ci solleva al di sopra di esso e ci porta a vedere Dio faccia
a faccia. Da qui si fa presto a vedere il mondo come diviso in due categorie:
quelli che sono destinati alla visione di Dio - i membri della Chiesa -, e quelli
che non sono stati chiamati, il mondo la fuori; e De Lubac pensava che la
Chiesa degli anni Trenta e Quaranta avesse di fatto operato questo passaggio
e cominciato quindi ad occuparsi principalmente di se stessa. Chiesa e mondo
si erano separati e, su questa via, la Chiesa aveva di conseguenza perduto la
sua stessa identita ed il suo impegno missionario. Egli era fortemente critico
verso quanto veniva insegnato nelle scuole teologiche del suo tempo, e mostro
in scritti di alta cultura come esse stessero in realta tradendo i loro presunti
maestri, Agostino e soprattutto Tommaso. E fini cosi per rendersi molto
impopolare!

De Lubac fu messo a tacere per tutto il corso degli anni Cinquanta. Nel
1960, pero, papa Giovanni lo nomino fra i consultori teologici per il nuovo
concilio, e cosi facendo appoggio quanto De Lubac era andato affermando e lo
incoraggio a portare avanti il sogno di una Chiesa di nuovo in contatto con il
mondo di oggi e, dobbiamo anche aggiungere, di nuovo in contatto con la sua
autentica tradizione riflessa in Agostino, Tommaso, e molti altri.

Nominato dopo un periodo di silenzio forzato fu anche Yves Congar, l'altro
teologo menzionato da papa Giovanni Paolo II nel suo memoriale. Congar
lamentava anchegli 'ampio isolamento della Chiesa dalla societa. Nel 1965,
alla fine del concilio, egli operd una sintesi efficace di quanto era successo
nei 200 anni precedenti o quasi, man mano cioé che la Chiesa era andata

108



ripiegandosi su se stessa: «Di fronte ad una religione senza mondo, gli uomini
si sono creati I'idea di una mondo senza religione. E aggiungeva, pero: Noi
stiamo adesso venendo fuori da questa infelice situazione; il Popolo di Dio sta
di nuovo riscoprendo che possiede un carattere messianico e porta con sé la
speranza di una realizzazione piena del mondo in Gesu Cristo»'".

Si puo a ragione dire, sullo sfondo appena delineato, che la Gaudium et
Spes ha rappresentato come il coronamento del Vaticano II. Talvolta si dice
che & un testo ormai datato, ma in realta la Gaudium et Spes non pud mai
essere superata, in quanto sfida la Chiesa di ogni epoca a leggere i segni dei
tempi e a darvi risposta’?. Si tratta di una sfida destinata a rimanere attuale
in ogni generazione. In effetti, la stessa Gaudium et Spes cerca di raccogliere
questa sfida nella meta degli anni Sessanta, e lo fa nella sua seconda parte
che, per ovvie ragioni, oggi pud apparire un po’ datata. La prima parte, che
espone i principi fondamentali del rapporto Chiesa-mondo, non perdera mai
la sua freschezza, e merita di essere continuamente letta e riletta perché se ne
possano cogliere ed assorbire tutte le prospettive.

Allora, perché la Chiesa dovrebbe leggere i segni dei tempi? Non dovrebbe
curarsi solo dei “suoi pochi spiritualmente eletti? La risposta ¢ no, perché il
messaggio che risuona dalla Gaudium et Spes fino a noi ¢ che lo Spirito ¢
allopera dovungque. «Il Popolo di Dio, mosso dalla fede per cui crede di essere
condotto dallo Spirito del Signore che riempie I'universo, cerca di discernere
negli avvenimenti, nelle richieste e nelle aspirazioni, cui prende parte insieme
con gli altri uomini del nostro tempo, quali siano i veri segni della presenza o
del disegno di Dio»".

Ne consegue che la Chiesa non da semplicemente qualcosa al mondo, ma
essa anche apprende dal mondo. La Gaudium et Spes riconosce: «La Chiesa
non ignora quanto essa abbia ricevuto dalla storia e dallo sviluppo del genere
umano... E dovere di tutto il Popolo di Dio, soprattutto dei pastori e dei
teologi, con laiuto dello Spirito Santo, di ascoltare attentamente, capire ed
interpretare i vari modi di parlare del nostro tempo, e di saperli giudicare alla
luce della Parola di Dio, perché la Verita rivelata sia capita sempre piti a fondo,
sia meglio compresa e possa venire presentata in forma pit adatta»'.

11 concilio insegna che noi penetreremo pili a fondo la verita rivelata che ci

Y. CONGAR, La Chiesa;-Popolo di Dio, Concilium 1, n. 1 (1965), 10.

12 ConcILIO VATICANO II, Costituzione Pastorale Gaudium et Spes (7 dicembre 1965), n. 4
(da ora in poi, sia nel testo che nelle note, si usera la sigla GS, seguita dai numeri cui si fara
riferimento)

B Ivi,n. 11

" 1vi, n. 44.

109

AFATYTINT T A MTITN AT AN TINTY AT TIT



& stata affidata se sapremo ascoltare le voci e i bisogni del mondo di oggi, e cid
per una ragione duplice e piuttosto complessa: innanzitutto, Cristo stesso ci
ha detto che dobbiamo cercarlo nei poveri - cio che avete fatto ad uno dei miei
fratelli piti piccoli ... lavrete fatto a me (Mt 25,40); in secondo luogo, Cristo
¢ anche il Salvatore del mondo di oggi, e proprio dove esso soffre, la Egli lo
risana o vuole risanarlo.

Tutto questo lo ha ribadito Francesco ad Assisi rivolgendosi ai cristiani:
«Estinguere la sete d'amore di Gesu sulla croce mediante il servizio ai piu
poveri tra i poveri ¢ stata la sua risposta. Il Signore ¢ infatti dissetato dal nostro
amore compassionevole, ¢ consolato quando, in nome suo, ci chiniamo sulle
miserie altrui. Nel giudizio chiamera “benedetti” quanti hanno dato da bere
a chi aveva sete, quanti hanno offerto amore concreto a chi era nel bisogno:
Tutto quello che avete fatto a uno solo di questi fratelli piti piccoli, lavete fatto a
me (Mt 25,40)».

Pili comprendiamo, guidati dallo Spirito Santo, le sfumature dei bisogni
umani, meglio comprenderemo le sfumature del Vangelo. San Girolamo
diceva: L'ignoranza delle Scritture é ignoranza di Cristo". La Gaudium et Spes
rivela che esiste un modo profondo in cui I'ignoranza del mondo di oggi &
ignoranza di Cristo. «La Chiesa, nel dare aiuto al mondo come nel ricevere
molto da esso, a questo soltanto mira: che venga il Regno di Dio e si realizzi la
salvezza dellintera umanita... Il Signore ¢ il fine della storia umana, il ‘punto
focale dei desideri della storia e della civiltd, il centro del genere umano, la
gioia dogni cuore, la pienezza delle loro aspirazioni»'®.

Queste parole si trovano al culmine della prima parte della Gaudium et
Spes. Quello che probabilmente ¢ il passo decisivo dell'intero testo si trova
esattamente al paragrafo ventidue a meta strada nel percorso verso questo
punto. Certamente sembra che questo paragrafo abbia avuto un impatto
straordinario su papa Giovanni Paolo II. Egli non mancava mai di citarne
una frase in ognuno dei testi importanti da lui scritti: In realta solamente nel
mistero del Verbo incarnato trova luce il mistero delluomo. Lidea di fondo,
ed anche il motivo di base della Gaudium et Spes, &€ che ogni essere umano ¢&
un enigma finché Cristo non viene a svelarne il mistero; ogni cuore umano
lo attende, consciamente o inconsciamente; ogni cuore non trova pace che
in Lui: «Cristo, infatti, ¢ morto per tutti, e la vocazione ultima dell'uvomo ¢
effettivamente una sola, quella divina, percié dobbiamo ritenere che lo Spirito
Santo dia a tutti la possibilita di venire a contatto, nel modo che Dio conosce,

15 GIRoLAMO, citato dal Concilio Vaticano II, Dei Verbum, n. 25.
16 GS n. 45.
7 Tvi, n. 22

110



col mistero pasquale»'®.

Quindi, non ci sono due destini, uno per gli esseri umani lasciati alle loro
cure naturali ed uno solo per pochi eletti; no, tutti siamo chiamati ad un unico
comune destino, che é divino: la visione di Dio faccia a faccia. De Lubac aveva
avuto ragione! Inoltre, Dio nella sua misericordia assicura che ogni essere
umano abbia la possibilita di abbracciare I'unica via a questa realizzazione
di pienezza, entrando nella predicazione e nei sacramenti della Chiesa, ma
questo avviene implicitamente in qualche momento della vita di ogni essere
umano, in un modo che sfugge alla nostra comprensione ma che ¢ certamente
conosciuto da Dio. E cosi deve essere, perché possa realizzarsi in pienezza.
«Di fronte a Gesu crocifisso risuonano anche per noi le sue parole: Ho sete (Gv
19,28). La sete, ancor pil della fame, ¢ il bisogno estremo dellessere umano,
ma ne rappresenta anche lestrema miseria. Contempliamo cosi il mistero del
Dio Altissimo, divenuto, per misericordia, misero fra gli uomini»". Dunque,
la Chiesa esiste in un mondo gia redento; essa esce per andare verso un mondo
gia toccato dallo Spirito, al fine di individuare i chiari segni della vita di Cristo
che sono gia stati abbracciati da persone buone e sante di tutte le fedi e di
nessuna fede, per tendere quei germogli ovunque sia possibile, sapendo che
essi sono semplicemente quel che sono, ed aiutandoli a portar frutto.

I diaconi e il nuovo abbraccio sociale del mondo

Come abbiamo visto, c& un legame senza soluzione di continuita fra la
Chiesa ed il mondo nell'insegnamento del Vaticano II - nessuna separazione,
nessuna divisione. La Chiesa esiste ovunque nel mondo, per portarlo alla
salvezza e dire I'abbraccio d'amore che permette a tutte le cose di esistere.
Ovviamente, questo costituiva un atteggiamento del tutto nuovo, o un
atteggiamento ritrovato, e possiamo ben comprendere che il concilio volesse
consolidare questo nuovo atteggiamento in ogni modo possibile. E uno dei
modi con cui il concilio cercod di supportare questo nuovo atteggiamento
della Chiesa di fronte al mondo fu proprio il ripristino del ministero
diaconale. Lantico modello del diacono dei primi secoli, i secoli che sono stati
il modello seguito per tante riforme conciliari, esemplifica perfettamente il
nuovo atteggiamento. La Chiesa primitiva mostra diaconi che svolgevano un
ministero nel cuore della vita ecclesiale, stando presso laltare, e un ministero
anche nel cuore degli affari del mondo, stando sopratutto in mezzo ai poveri

18 Ibidem
19 Papa FRANCESCO, Estratto del Discorso ai Rappresentanti delle Religioni del mondo, Assisi

(20 settembre 2016).
111

OMTTMMT T ANNMDNDMAT NANTIMMTANATANTT'T



Al VLY VALV U WU VLl AN LY

e ai bisognosi ed amministrando i fondi caritativi della Chiesa e la missione
verso gli altri. Nelle loro persone, essi esprimevano la non-separazione fra
Chiesa e mondo, movendosi agevolmente dall'una verso l'altro. Ecco perché i
diaconi sono segni di unificazione, veri segni di solidarieta.

I documenti del Vaticano sul diaconato del 1998 (Norme fondamentali,
Direttorio per il ministero e la vita dei diaconi permanenti) richiamano
qualcosa di molto significativo che Giovanni Paolo II disse gia nel 1993:
«Unlesigenza particolarmente sentita dietro la decisione di restaurare il
diaconato permanente era quella di una maggiore e piu diretta presenza di
sacri ministri in aree come la famiglia, il lavoro, la scuola, ecc, cosi come nelle
varie strutture ecclesiali»?. Vale la pena di ricordare il movimento dei Preti
Lavoratori in Francia e in Belgio dopo la II Guerra Mondiale. Piu di cento
preti si unirono alla forza operaia per essere accanto ai lavoratori in vaste
aree del mondo, e particolarmente per evangelizzare sul posto di lavoro i
cattolici “lontani”. Il movimento fu duramente soppresso da Roma nella meta
degli anni cinquanta, perché quel genere di impegno con il mondo era visto
come sconveniente per i sacerdoti. Al tempo del Vaticano II, il movimento
era ormai quasi estinto. La Presbyterorum Ordinis del concilio rese onore a
quei preti impegnati nel lavoro manuale condividendo le condizioni di vita
degli operai nel caso cio risulti conveniente e riceva laupprovazione dellautorita
competente*, ma quell'approvazione allora era stata abbondantemente ritirata.
Si puo forse obiettare che, avendo concluso per esperienza che il presbiterato
non si coniuga bene con quel genere di impegno mondano, i vescovi hanno
scoperto nel Vaticano II il ministero ordinato che si adatta ad esso, cio¢ il
diaconato. Inoltre, volendo in realta assicurare, come dice Giovanni Paolo II,
la presenza di ministri ordinati sul luogo di lavoro ed altrove, proprio per
questo essi restaurarono il diaconato.

La Lumen Gentium traccia il portfolio dei compiti che caratterizzano
il diacono. In riferimento alle prime fonti della Chiesa, essa dice che il
diacono ha vari compiti liturgici, ma & anche dedito ai doveri della carita e
dellamministrazione®. 1l diacono sta allaltare e prepara i doni con le mani
pulite, ma sta anche dove il bisogno concreto ¢ piti grande, sporcandosi
abbondantemente le mani. Quelli che la Chiesa tradizionalmente considera
come i primi diaconi furono mandati a preoccuparsi di una poco equa
distribuzione di cibo (At 6,1-6). Essendo visibilmente “a casa propria” in

2 G1ovANNI PaoLo II, Udienza Generale del 6 ottobre 1993, citata nell'Introduzione alla
Dichiarazione Congiunta (v. nota 2 di questo capitolo), n. 29.

2 CONCILIO VATICANO II, Decreto Presbyterorum Ordinis (7 dicembrel965), n. 8

2LG n.29. :

112



entrambi i luoghi, il diacono incarna il grande messaggio del Vaticano II, ossia
che il mondo intero ¢ assunto in cio che succede allaltare e che il sacrificio
dell’altare viene celebrato per la santificazione del mondo intero.

Dovremmo anche osservare cosa il concilio dice sulla restaurazione del
diaconato in Ad Gentes. Anche qui ¢ sottolineato il legame diaconale tra opere
di carita e altare, sebbene con un accento leggermente diverso, in quanto
questo testo si apre con il riconoscere che ci sono laici che gia svolgono la
predicazione, l'amministrazione e il ministero caritativo del diacono. Questi
uomini — afferma - potrebbero essere aiutati e rafforzati dallordinazione
diaconale. «Siano conformati e stabilizzati per mezzo della imposizione delle
mani tramandata dagli apostoli, e siano piti saldamente congiunti all’altare,
per poter esplicare piu fruttuosamente il loro ministero con l'aiuto della grazia
sacramentale del diaconato»®.

I documenti vaticani del 1998 inseriscono saldamente il diacono nello
spirito della Gaudium et Spes, asserendo che egli dovrebbe comunicare con

le culture contemporanee e con le aspirazioni ed i problemi del suo tempo ...

In tale contesto, infatti, egli é chiamato ad essere segno vivente di Cristo Servo
e ad assumere la responsabilita della Chiesa di ‘leggere i segni dei tempi ed
interpretarli alla luce del Vangelo™. Tramite il suo impegno nella famiglia, nel
lavoro, nella scuola, etc., per richiamare il profilo che Giovanni Paolo II fa
del diacono, egli vive di fatto una particolare relazione con le aspirazioni ed i
problemi del proprio tempo. Vede i segni dei tempi da vicino ogni giorno ma,
come ministro ordinato del Vangelo, ¢ particolarmente chiamato a leggere
i segni e ad interpretarli alla luce del Vangelo stesso, in modo da guidare
opportunamente fratelli e sorelle cristiani, i quali sono portatori della stessa
responsabilita. Propriamente compreso e vissuto, il diaconato dovrebbe farsi,
allora, lievito per l'apostolato dei laici.

Segni di non-separazione

La non-separazione fra Chiesa e mondo, come si diceva sopra, & gia

2 CONCILIO VATICANO II, Decreto Ad Gentes (7 dicembre 1965), n. 16. La CTI
suggerisce che “c& stato uno spostamento nelle intenzioni del concilio” circa la restaurazione
del diaconato dalla Lumen Gentium (1964) a Ad Gentes (1965). Per il primo documento,

il diaconato sembrava primariamente essere uno strumento per garantire le importanti
funzioni liturgiche in una situazione di diminuzione di preti, mentre per il secondo esso

era “una conferma, un rinforzo ed una pill completa incorporazione dentro il ministero
ecclesiale di quelli che di fatto esercitavano gia il ministero di diaconi.

24 CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Direttorio, n. 43.

113

CTTTMT LT ADDDNTNANTMTAATNTTT



LLANOLY WALV UUU VoL L Lo

esistente. I diaconi non la creano; ¢ cosi che Dio 'ha voluta. Tuttavia, essi la
rendono visibile e la incarnano come un segno chiaro e costante di richiamo
per tutti nella Chiesa - e per chiunque nel mondo - che ¢ Dio che ha voluto
che cosi fosse. La storia evidenzia che la Chiesa ha certamente bisogno di
questo richiamo visibile al suo interno, al fine di impedire che si crei una
barriera tra se stessa e il mondo.

Giovanni Paolo II diceva che, al tempo della sua restaurazione, alcuni
vedevano il diaconato permanente come un pontefra pastori e fedeli*>. Potremmo
anche dire che qui sta il legame stesso tra Chiesa e mondo, liturgia e vita, e
cosi via. Questa terminologia ha un grande impatto e viene frequentemente
utilizzata. Il termine ponte, perd, pone anche qualche problema importante
di identita?. Si parla del diacono come di un ponte proprio per sottolineare
la stretta connessione fra Chiesa e mondo, liturgia e vita, pastori e fedeli. Il
pericolo, tuttavia, sta nel fatto che l'immagine stessa suggerisce un divario che
necessita di essere colmato (e, inoltre, che esso non viene colmato finché non
cé un diacono) — il che non ¢ in realta la nostra visione fondamentale delle cose.
Si, cera un divario tra Chiesa e mondo prima del Vaticano II, ma non avrebbe
dovuto esserci; e se chiamiamo il diacono ponte per forza di cose corriamo il
rischio di implicare che ovviamente un divario tra Chiesa e mondo, pastori
e fedeli, ecc., in realta esiste. Come afferma la CTI, I'idea del diaconato come
medius ordo (ossia ponte, appunto) potrebbe finire col sancire ed approfondire,
attraverso quella funzione, il divario che avrebbe dovuto colmare”. lo direi
che & piu fedele la visione del Vaticano II, particolarmente come ¢ posta in
Gaudium et Spes, che parla di una “non soluzione di continuita” o solidarieta
tra Chiesa e mondo, e del diacono come di un segno splendido e speciale di
questa continuita ininterrotta (o solidarieta).

In molti modi la realizzazione della Gaudium et Spes ci supera addirittura,
e parte della lotta per rafforzare questo testo straordinario ¢ sicuramente
la lotta per acquistare chiarezza sul ministero e la vita dei diaconi, perché -
come ho qui affermato - il programma che la Gaudium et Spes traccia ¢ la vera
carta del diaconato. La chiarezza in merito al diaconato ¢ veramente parte di
una visione pil grande tesa a consolidare I'insegnamento del Vaticano II, che
Giovanni Paolo II ha identificato come la grande grazia mandata sulla Chiesa
nel 20° secolo®. E una grazia - egli intendeva dire con forza — che attende

% G1oVANNI PaoLo 11, I diaconi servono il Regno di Dio.

% Vedi I'interessante discussione sull'idea di fare da ponte o mediare nel testo della CTI, 92-
93.

¥ 1vi, 93.

28 GrovanNI PaoLo II, Lettera Apostolica Novo Millennio Ineunte (2001), n. 57.

114



ancora di essere recepita pienamente, in modo che la Chiesa possa davvero
essere, in questo nuovo secolo, come la Gaudium et Spes enfaticamente la
definiva l'universale sacramento di salvezza che manifesta ed attualizza allo
stesso tempo il mistero dell'amore di Dio per 'umanita®.

In un contesto ecumenico

«Il ristabilimento dell'unita da promuoversi fra tutti i Cristiani, & uno
dei principali intenti del Sacro Concilio Ecumenico Vaticano Secondo»
(UR 1). Sono queste le parole che il Vaticano II, ci ha lasciato nel Decreto
sullecumenismo Unitatis redintegratio (UR) segnando una svolta decisiva per
I'impegno ecumenico ed il ristabilimento dell'unita fra tutti i cristiani. Nel
documento, inoltre, si afferma che non si tratta di un ecumenismo qualunque,
ma di un ecumenismo della verita e dell'amore, volto a ricomporre I'unita
visibile della Chiesa (cf. UR 2 s.).

La missione del diacono & nella Chiesa questa speranza ecumenica conciliare
perché questo ministero schiude in maniera profetica una visione nuova della
realta ecclesiale concreta. Speranza di cui ci parla  Benedetto XVI, nella
Spe salvi. Ed i diaconi, per essere araldi di questa speranza, devono far propria
lesperienza del diacono Filippo. Le parole del Signore pronunciate per bocca
dellangelo - “Alzati e va’ sulla strada” — sono particolarmente per i diaconi.
Per il diacono, infatti, che coniuga il carattere clericale del sacramento con il
carattere laicale della condizione di vita, deve diventare una risposta naturale
ubbidire allordine di andare sulla strada, lui che in un certo modo sulla
strada c@ di gia. Bisogna correre avanti sino a raggiungere 'uomo nella sua
situazione e, camminandogli accanto, offrirgli loccasione di invitarti a salire.
E significativa la scena di Filippo che sale sul carro dell’Etiope, ed ascolta
le sue domande e risponde agli interrogativi. Ecco, vivere intensamente
la diaconia della speranza sul territorio, bisogna, pero, ‘alzarsi” e ‘andare

sulla strada” anche quando la strada sembra deserta; bisogna ‘correre avanti”

sino a raggiungere 'uomo in situazione, camminargli accanto ed ascoltarlo,
parlare con lui. Esiste, inoltre, un rapporto inscindibile e vitale tra il ministero
diaconale ela pace. A ragione, allora, possiamo dire che la via del diaconato
oggi ha la sua cruna dago nella diaconia della pace e dei poveri. Essendosi
disarmati essi per primi, i diaconi sono chiamati a rendere “disarmate” anche
le loro Chiese, disarmate nella penitenza, nella conversione e nella carita
condivisa, riconoscendo la via della pace che é la via della croce e dellamore.

2GS, n. 45.
115

OCTTTMMT T ANMDNDDMATNANTMMTAATANTT'T



LA LY VANLLAN /LN WU Vol ANl Ly

Si tratta, dunque, di una apertura del diaconato ad una dimensione nuova
ed ulteriore di affidamento radicale a Cristo Risorto, Signore e Maestro di
ogni diaconia, se vogliamo che il diaconato si riscopra in tutta la sua ricchezza
e splenda nella Chiesa come icona luminosa del Cristo Servo.

I diaconi compiono questa specifica missione se congiungono nella loro vita
il servizio liturgico e I'impegno caritativo, I Eucaristia e la diaconia ecumenica,
testimoniando a tutti che la carita di Cristo ha bisogno del “grembiule del
servizio”.

Un servizio per lecumenismo quello del diacono forse meno tangibile e
gratificante di altri uffici, ma certamente non meno coinvolgente del ministero
nella triplice dimensione della Parola, dell’Altare e del Povero. Un servizio
rivolto alla causa dell'unitd dei Cristiani, una causa che trova particolare
accoglienza presso il Padre, perché costituisce il “cuore” della preghiera di Gesu
nella notte in cui fu tradito (Gv 17, 20-23) e che al tempo stesso interessa il
mondo intero, desideroso di unita, pace, giustizia e salvezza.

Ed in questa realtd la Chiesa & chiamata ad essere segno e strumento di
unita, di speranza e di salvezza (LG 9, 48). Pertanto, il dialogo ecumenico non
ha come obiettivo primario quello di indurre gli altri a convertirsi alla nostra
Chiesa ma la conversione di tutti a Cristo e a Cristo servo.

Ma come ¢ possibile rispondere a questa vocazione nella divisione? Puo allora
la diaconia fare a meno della dimensione ecumenica e trascurare la causa
dell'unita?

Lunitd della Chiesa ¢ una realtd dono dello Spirito di Dio. Secondo
l'apostolo Paolo c& una diversita di carismi nella Chiesa, ma uno solo ¢ lo
Spirito (1Cor 12,4), che & quasi 'anima della Chiesa. E significativo che le
parole di Gesu “affinché tutti siano una sola cosa” non siano un comandamento
ma una preghiera; e lecumenismo in ultima analisi non ¢ altro che unirsi a
questa preghiera di nostro Signore e farla nostra. «Nella recente riflessione
ecumenica sul diaconato ... il ministero dei diaconi & stato visto come quello
di un intermediario, un ponte, un inviato il cui speciale ministero ¢ portare il
messaggio, il significato e i valori della liturgia, come unespressione chiave del
vangelo, nel cuore del mondo e, per lo stesso segno, portare i bisogni e le cure
del mondo nel cuore del culto e della dimensione comunitaria della Chiesa. I
diaconi sono stati visti come coloro che, radicati nell'insegnamento e nel culto
del Corpo di Cristo, portano la buona notizia, come parola e sacramento e
attraverso il servizio di carita, a quelli che Cristo ¢ venuto a cercare e salvare»™.

Questa splendida descrizione del diaconato, che un Comitato di Lavoro

30 SyNODO GENERALE DELLA CHIESA D' INGHILTERRA, Comitato di Lavoro della Camera dei
Vescovi.

116



della Camera dei Vescovi ha elaborato per il Sinodo Generale della Chiesa
d’Inghilterra, mentre testimonia da una parte la crescita del consenso che il
diaconato ha incontrato nel tempo a livello ecumenico, ci aiuta dall’altra a
comprendere che i diaconi sono, in realta, segni per la Chiesa di tutto quello
che la Chiesa dovrebbe fare. Sarebbe fuorviante, infatti, descrivere e valutare
il diaconato solo in termini funzionali.

Nel 1982, la Commissione Fede e Ordine del Consiglio Mondiale delle Chiese
ha espresso questo punto in modo molto chiaro: I diaconi rappresentano alla
Chiesa la sua chiamata ad essere serva nel mondo; per contro, pili viviamo
come Chiesa che serve, pit dovremmo comprendere il diaconato e discernere
le vocazioni diaconali.

Poiché essi hanno un ministero sacro pubblicamente espresso nella liturgia,
e quasi sempre anche una professione secolare ed una vita coniugale e familiare,
i diaconi richiamano a tutti noi che la Chiesa ed il mondo si appartengono
reciprocamente. Anche questo punto ¢ stato bene espresso dalla Commissione
Fede e Ordine del Consiglio Mondiale delle Chiese nel 1982: lottando in nome
di Cristo per i numerosissimi bisogni della societd e della gente, i diaconi
esemplificano linterdipendenza del culto e del servizio nella vita ecclesiale.

Finora, & stato prodotto un solo pronunciamento di accordo ecumenico
sul tema del diaconato, ossia il cosiddetto Rapporto di Hannover della
Commissione Internazionale Anglicano-Luterana, intitolato Il Diaconato come
Opportunitd Ecumenica. Questo apprezzabile testo rafforza quanto appena
detto, e cioé che l'integrazione del culto e del servizio rimane un impegno per
i vari ministeri diaconali della Chiesa. «Il ministero diaconale propriamente
cerca non solo di mediare il servizio della Chiesa a bisogni specifici, ma anche
di farsi interprete di quei bisogni presso la Chiesa. Il ruolo “intermediario”
del ministero diaconale, dunque, opera in entrambe le direzioni: dalla Chiesa
ai bisogni, alle speranze e alle preoccupazioni delle persone dentro e fuori di
essa; e da questi bisogni, speranze e preoccupazioni alla Chiesa»*'.

E questo richiede una “nuova incarnazione” della diaconia dentro i luoghi
pili travagliati di questo tempo, un ascolto attento del “grido dei poveri” nelle
situazioni piu diverse dellesistenza, situazioni spesso non immediatamente
assimilabili alla comune esperienza perché scaturenti da conflitti irrisolti,
da pregiudizi etnici, da condizioni politiche e socio-economiche che hanno
aperto nel tempo il varco a nuove esperienze di poverta, nuove domande di
senso, nuove sfide alla capacita di dialogo e di cambiamento. Sono queste le
nuove frontiere verso le quali “la carita ci spinge”, come discepoli di Cristo, a

31 Rapporto di Hannover della Commissione Internazionale Anglicano-Luterana, intitolato II
Diaconato come Opportunita Ecumenica.

117

CTTTMT T ADDDNATCNOANTMTIANATNTTT



L INCLY VAVLINU vV UUU VoL i Lo

costruire una fraternita attesa ed una vera “prossimita” evangelica.

11 confronto di idee e di esperienze a livello ecumenico ¢ dunque il terreno
irrinunciabile sul quale le diverse forme di diaconia ministeriale — quelle
gia presenti nelle varie regioni del mondo come quelle da promuovere e
realizzare nel prossimo futuro — possono incontrarsi, comprendersi ed
arricchirsi reciprocamente, per annunciare a tutti gli uomini - 13 dove essi
vivono, lavorano, soffrono, attendono - il Vangelo della speranza e della pace:
un annuncio capace di farsi dovunque e per chiunque “servizio” concreto e
liberante.

Valenza ecumenica del servizio diaconale

Il primato del “servizio” in ogni vocazione ministeriale assume nel diaconato
una preziosa e severa valenza ecumenica; una valenza che diventa proposta,
richiamo, impegno e speranza nel cammino dellecumenismo.

1l diaconato, con il suo appello alla “conversione nel servire” tocca e pud
anche aiutare a risolvere problemi tuttora scottanti nei rapporti fra le diverse
Confessioni cristiane. Uno dei punti nevralgici, ad esempio, ¢ la discorde
valutazione dei “ministeri” del presbitero, del vescovo e del papa. Tale questione
potrebbe essere piu facilmente superata dallesempio di servizio incarnato
nel diaconato. Questo ministero infatti ¢ chiamato a proporre, attraverso
lesempio e con l'approfondimento teologico, la assoluta priorita del servizio
in ogni ministero.

E proprio per questo che «a servizio del popolo di Dio, per la sua comune
vita di fede e sacramentale, sono posti i ministri ordinati: vescovi, presbiteri e
diaconi. In tal modo, unito dal triplice legame della fede, della vita sacramentale
e del ministero gerarchico, tutto il popolo di Dio realizza ci6 che la tradizione
di fede dal Nuovo Testamento in poi ha sempre chiamato la koinonia/
comunione. E, questo, il concetto chiave che ha ispirato lecclesiologia del
Concilio Vaticano II»*%.

Ma il “servizio” espresso dal diaconato, dovrebbe esaltare, differenziandolo,
anche il tessuto del popolo sacerdotale. Il dialogo ecumenico non e
semplicemente uno scambio di idee, ma uno scambio di doni e di esperienze
spirituali (Ut unum sint 28). Cio & possibile per ogni cristiano, nel luogo e
nel modo suo proprio, poiché ognuno a suo modo & un esperto, € una
persona che ha fatto delle esperienze e vuole comunicarle ad altri. Per il

32 PONTIFICIO CONSIGLIO PER LA PROMOZIONE DELL'UNITA DEI CRISTIANL. Direttorio per
l'applicazione dei principi e delle norme sullecumenismo (DE), 25 marzo 1993, n. 12.

118



dialogo ecumenico vale dunque quanto ha detto Paolo per ogni raduno della
comunita: “Quando vi riunite, ognuno porti il proprio contributo” (cf.
1Cor 14,26). In questo tessuto si ritroverebbero tante Confessioni cristiane,
con le quali ecumenicamente abbiamo in comune il Battesimo che si rivela in
ogni cristiano fecondo dei doni dello Spirito, che diventano “servizi” per la
comunita unico corpo di Cristo.

Le Chiese stesse se fossero piu attente ai loro diaconi, cio¢ al “loro”

diaconato, piu facilmente e coraggiosamente percorrerebbero la strada
dellecumenismo. Infatti, nello spirito di servizio, che motiva lesistenza del
diaconato, troverebbero forza per uscire da sé, per non essere solo contente
della loro fragile unita; soprattutto comprenderebbero che vero ecumenismo &
“servire” il cammino della unita, anzi il “servire” fraternamente le altre Chiese
aiutandole con lesempio, con la collaborazione nel diventare sempre piu
conformi a Cristo Servo.

Ma ancora un altro appello raggiunge, con la stessa voce diaconale, le
Chiese separate; quando di fronte ai tanti bisogni comprendono che esse
sono al servizio dell’'uomo per levangelizzazione, per la poverta, per la pace,
ma proprio lecumenismo dovrebbe renderle consapevoli che solo nella
collaborazione del “fare insieme” possono adeguatamente rispondere ai tanti
bisogni, con un servizio serio, disinteressato e percio cristiano. Il servizio alle
persone, ¢ il luogo voluto da Dio dove possiamo incontrarci e operare insieme,
senza coinvolgere le affermazioni dottrinali che ancora ci separano.

Cosi la qualifica di fondo della vocazione “diaconale” diventa forte
componente della comune vocazione ecumenica delle Chiese.

I modi di esercizio del diaconato per la causa ecumenica

Il ministero diaconale, poiché incentrato nell’Eucaristia ¢ servizio alla
mensa dell’altare e alla mensa dei poveri. Proprio questa specificita del pane
eucaristico e del pane della carita dovrebbe richiamare le chiese alla sofferente
antitestimonianza della reciproca non accoglienza alla mensa eucaristica. Non
solo, ma per aprire la strada verso la comune mensa eucaristica, le Chiese
dovrebbero incamminarsi sulla strada del percorso diaconale: dall’Eucaristia
ai bisogni e dai bisogni all'Eucaristia. Infatti mettendosi insieme nello spezzare
il pane ai poveri troverebbero la forza di carita per affrontare, con coraggio e
con speranza, la difficile strada del dialogo teologico che deve precedere lo
scambio del pane alla mensa del Signore.

E ecumenico dunque il binomio diaconale “Eucaristia-caritd”; ma ¢
altrettanto ecumenico un altro binomio diaconale che nasce dalla Parola. 1l

119

CTTTMT T ANNDDMATNANTMMTAATNTTT



AL LY VANAL XN\ WU Vol ANl Ly

diacono ¢ infatti “annunziatore qualificato” dal momento che “aiuta il vescovo
nell'annuncio della Parola” (s. Ignazio); nello stesso tempo il diacono & anche
uomo che, fra gli uomini, “interpreta le attese” della Buona Novella. Come
uomo del sacramento dell’Ordine dunque e come fratello immerso nella
realtd mondana, il diacono presenta alle chiese gia unite nel riconoscimento
della Parola di Dio, due grandi esigenze della Parola che, sul piano ecumenico,
fanno problema: la garanzia dell'autenticita della Parola attraverso un ministero
apposito e insieme le attese di Buona Novella cui le chiese possono veramente
rispondere se unite nelle traduzioni, nella diffusione; soprattutto nel proporre
la Parola di Dio come Buona Novella che risponda veramente ai bisogni
dell'uomo.

Anche in questo campo, come si vede, realta ormai acquisite nel cammino
ecumenico, come le traduzioni interconfessionali, sono richiamate e riproposte
dalla presenza diaconale.

Ma gia la presenza diaconale nella sua storia & promessa ecumenica. E
speranza ecumenica la missione del diacono; perché essa inizia nel Vangelo,
fiorisce nei primi secoli della Chiesa ancora unita e riappare oggi con un nuovo
sviluppo non solo nella Chiesa cattolica.

Non potremmo augurarci che, come il diaconato, tanti altri valori, nati
nellepoca degli Apostoli e dei Padri, tornino ad essere i valori che si offrono
poveri di unita allinizio del terzo millennio. Questo significa allora scoprire
la dimensione ecumenica del diaconato.

Anche se nei testi ufficiali sullecumenismo non si trovano molte
indicazioni sul ruolo che questo ministero rinnovato puo giocare nel dialogo
interconfessionale, mi sembra interessante citare questo passaggio circa la
formazione dei futuri ministri ordinati: «tra i principali doveri di ogni futuro
ministro ordinato c&¢ quello di formarsi una personalita che, per quanto
possibile, sia all’altezza della sua missione di aiutare gli altri ad incontrare Cristo.
In questa prospettiva, il candidato al ministero deve coltivare pienamente le
qualitd umane che rendono una persona accetta agli altri e credibile, vigilante
sul proprio linguaggio e sulle proprie capacita di dialogo, per acquisire una
attitudine autenticamente ecumenica» (DE, 70).

Cio & essenziale non solo per i vescovi e per i presbiteri ma anche per i
diaconi, chiamati a servire la comunita dei fedeli, perché lessenza della Chiesa
¢ quella di essere serva.

Formazione dottrinale e pratica non si dovra limitare al periodo di
formazione, ma esige dai ministri ordinati e dagli operatori pastorali un
continuo aggiornamento, dato che il movimento ecumenico ¢ in evoluzione.
Pertanto i diaconi, come gli altri ministri, devono essere sistematicamente

120



informati sullo stato attuale del movimento ecumenico, cosi da poter inserire
la dimensione ecumenica nella predicazione, nella catechesi, nella preghiera e
nella vita cristiana in generale (cfr. DE, 91).

Infine un lavoro ecumenico interessante puo essere svolto in ambito
pastorale dove possiamo parlare insieme e agire insieme fin dal primo
annuncio del Vangelo, con i nostri fratelli. Non ce davvero nessuna via per
annunciare ai piccoli e ai disprezzati di questo mondo una Parola unanime
che non sia inquinata da idee concorrenziali. Non ¢ promessa a questa Parola
una grande efficacia a condizione che ad ogni persona venga annunciata in
modo adeguato? E questo mi sembra sia il compito diaconale per eccellenza.
La preghiera e la lettura della Bibbia insieme ai nostri fratelli cristiani & piti che
puro ecumenismo: € unesperienza di unita vissuta che, se continua, fara cadere
le barriere delle nostre ufficiali separazioni. La Parola toglie queste separazioni.
E il resto ci viene donato dall’alto.

Tutto questo non avrebbe senso se non lo si colloca definitivamente nella

“stoltezza di Dio”, che, secondo Apostolo, & pilt saggia degli uomini. E una follia,
una passione damore per coloro che, senza interessarsi delle nostre etichette
religiose, operano per la verita e, da parte loro viene annunciato quell'amore
che li ha gia toccati. Credo che I'unica necessita per lesistenza del diaconato
sia che esso sia fondato sulla Parola di Dio. Secondo questa eterna, immutabile
Parola, c& solo una importante realta, non il diaconato con le sue speranze e
delusioni, le sue promesse, i suoi insuccessi, bensi i destinatari dell'annuncio
tra i quali la Parola opera nella misura in cui l'abbiamo annunciata loro nella
Carita.

In una affermazione dell’allora cardinale Ratzinger si dice: “La celebrazione
dell’Eucaristia é un paradigma dell'interrelazione dei vari ministeri nella Chiesa.
E, tra laltro, una sorta di ‘ prova generale ’ per la vita™. Ne segue che quello
che i diaconi operano nella liturgia ed il modo in cui essi di relazionano in
essa agli altri ministeri ecclesiali sara significativo della loro attivita e del
loro relazionarsi in modo pitt ampio nel campo ecumenico. Proclamando
il Vangelo, portando i doni del popolo e preparandoli perché il presidente
possa offrirli nella celebrazione, e riportandoli poi consacrati al popolo nella
comunione, i diaconi diventano segno della proclamazione della buona
Novella e del servizio concreto a tutti i fratelli e sorelle cui essi sono mandati
nel mondo in ogni momento e in un ordine piu vasto.

I documenti vaticani del 1998 sul diaconato asseriscono che il diacono

3 Rapporto di Hannover della Commissione Internazionale Anglicano-Luterana, Il Diaconato
come Opportunita Ecumenica (Londra, Anglican Commission Publications, 1996), nellordine

nn. 28, 51, 22.
121

CTTTMT T ADNDDDNATNANTMMTANATNTTT



PSNSTR SV S B SN P SPLAU LD AVULULY I N By § S By §W 1S )

partecipa al ministero di Cristo Servo®, il quale ha dato la sua vita in riscatto per
molti (Mt 20,28), e aggiungono che il diacono deve essere una forza motrice per
il servizio®. Si dovrebbe ripetere, infine, che il diacono non ha il monopolio
del servizio: questa & la chiamata di ogni discepolo di Cristo. Proprio perché &
la chiamata di tutti, pero, & molto utile per tutti avere accanto coloro che sono
specificatamente impegnati in una profonda configurazione di sé¢ a Cristo
Servo, persone che possono porsi come esempi e segni di richiamo all'unita
per tutti di cid che veramente dobbiamo essere. E molto incoraggiante scoprire
che, pur divergendo in molte altre cose — come ad esempio I'avere o meno dei
vescovi, o se il ministro deve essere 0 meno un “presbitero” - tutte le principali
tradizioni cristiane hanno tuttavia dei diaconi. Sul piano fondamentale del
ministero e del servizio, dunque ci ritroviamo.

Fondamentalmente, come abbiamo visto, la Chiesa esiste per amare
il mondo e porsi al servizio della sua salvezza. Dobbiamo protendere lo
sguardo fuori, ai bisogni del mondo, al dialogo ecumenico. I documenti del
1998 ci dicono di non dimenticare mai che loggetto della diaconia di Cristo é
lumanita®. La Chiesa continua ad essere segno e strumento della diaconia di
Cristo nella storia¥, e il diacono & il segno e lo strumento di questa diaconia
ecumenica nella Chiesa.

Per questo lecumenismo & oggi un importante ambito per il rinnovamento
del diaconato.

3 CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Direttorio, n. 57.

3 CONGREGAZIONE PER L’EDUCAZIONE CATTOLICA, Norme fondamentali, n. 5.
3 CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Direttorio, n. 49.

%7 Ibidem.

122



