LA FAMIGLIA
PARABOLA DEL BANCHETTO TRINITARIO'

Carlo Rocchetta

Riassunto: Licona della trinitd di Andrej Rublév raffigura una circolarita di amore
trinitario, che sta a fondamento della stessa comunita familiare, intesa quale “riflesso
vivente di Dio-Triniti-di-amore e sua dimora nel mondo” Lanalogia tra la Trinita
e la famiglia, correttamente intesa, va situata a livello di circolarita di amore, tra
la dinamica intra-soggettiva della comunione trinitaria e quella della comunita
coniugale. Questa imago Trinitatis, gia presente sul piano naturale, viene poi
compiuta e perfezionata dal sacramento delle nozze, grazie al quale la famiglia diviene
dimora della Trinita, vivendo in se stessa le tipiche relazioni di dono, accoglienza e
condivisione. Inoltre, come esiste uneterna fecondita intratrinitaria, cosi anche nella
famiglia la dualitd uomo-donna, la loro reciprocita io-tu, genera un “noi” e richiede
di aprirsi alla dimensione del fertium. La genitorialita ¢ dono di Dio-Trinita e a Lui
rimanda, a tal punto che c2 una radicale continuita tra la nascita di ogni bambino
(e ancor pit la sua rinascita col sacramento del battesimo) e quella dell'Unigenito
incarnato. Derivando dall’unita del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, la famiglia
diviene cosi “parabola del banchetto trinitario™

Parole-Chiave: Trinita — circolaritad damore — famiglia - fecondita — sacramenti

Abstract: The icon of the trinity of Andrej Rublév depicts a circularity of Trinitarian
love, which is the foundation of the same family community, understood as a

“living reflection of God-Trinity-of-love and his abode in the world" The analogy
between the Trinity and the family, properly understood, must be situated at the
level of circularity of love, between the intra-subjective dynamics of the Trinitarian
communion and that of the conjugal community. This imago Trinitatis, already
present on the natural level, is then completed and perfected by the sacrament of
the wedding, thanks to which the family becomes the home of the Trinity, living
in itself the typical relations of gift, welcome and sharing. Moreover, as there is an
eternal intra-Trinity fecundity, so too in the family the man-woman duality, their
I-you reciprocity, generates a “us” and demands to open up to the tertium dimension.
Parenthood is a gift of God-Trinity and to him it refers, to such an extent that there is
a radical continuity between the birth of every child (and even more his rebirth with
the sacrament of baptism) and that of the only incarnate. Deriving from the unity of
the Father, the Son and the Holy Spirit, the family thus becomes “the parable of the
Trinitarian banquet”.

Key-words: Trinity - circularity of love - family - fruitfulness - sacraments

1 Relazione tenuta durante la Settimana Teologica promossa dall'ISSR di RC: «Il Vangelo della
vita: gioia per il mondo e profezia di una nuova umanita» (Reggio Calabria, 04-07 Luglio
2018).

71



Il titolo di questo articolo, indirettamente, evoca I'icona di Andrej Rublév
dove si coniuga, in unita, il mistero di Dio-Trinita, raffigurato dai tre angeli
in simmetria tra loro, e il banchetto ospitale di Abramo, prefigurazione
dellevento pasquale e della sua attualizzazione nell'azione eucaristica. Secondo
la tradizione il soggetto raffigurato sulla sinistra & Dio Padre, il soggetto al
centro il Figlio, il soggetto a destra lo Spirito Santo. Una circolarita trinitaria
che rimanda alla comunita familiare, “riflesso vivente di Dio-Trinita-di-
Amore e sua dimora nel mondo™. Con lungimiranza san Giovanni Paolo II
ha offerto un deciso orientamento in questa direzione:

Alla luce del Nuovo Testamento ¢ possibile intravedere come il modello originario
della famiglia vada ricercato in Dio stesso, nel mistero trinitario della sua vita. Il ‘Noi’
divino costituisce il modello eterno del “noi” umano; di quel ‘noi’ formato anzitutto
dall’ uomo e dalla donna, creati ad immagine e somiglianza divina®.

o

E tale ¢ la grandezza della famiglia: una comunita “nel Signore” che
riproduce in sé le relazioni stesse di accoglienza/dono/condivisione che sono
proprie di Dio-Trinita-di-Amore.

1. Dal mistero di Dio-Trinita-di-Amore alla famiglia-comunione
trinitaria di Persone

Secondo la teologia trinitaria di Agostino, nellAssoluto di Dio sussiste
una circolarita di amore tra il Padre-leterno Amante, il Figlio-leterno Amato,
lo Spirito Santo-leterno Amore comune del Padre e del Figlio®. Un'analogia
agapica dovelerelazioni trale persone divine di Dio-Trinita si pongono traloro
come relazioni di eterno scambio comunionale tra il Padre-’Amante generante,
I'Uni/genito-lAmato generato, lo Spirito Santo-’Amore generazionale del
Padre e del Figlio. In questa chiave ha perfettamente ragione Giovanni Paolo
IT quando qualifica la famiglia come una communio personarum che attinge
il suo riferimento originario esemplare in quel “noi” di amore divino che & al

“principio” di tutto.

La “comunione” delle persone &, in un certo senso, dedotta dal mistero del “Noi

* Per umampia verifica di questa prospettiva, rimando al mio: C. ROCCHETTA, Teologia della
famiglia. Fondamenti e prospettive, Bologna 2011, specie 127-222. Larticolo riprende alcune
parti della sezione citata.

* GIOVANNI PaoLo I, Lettera alle Famiglie (2 febbraio 1994), n. 6.

* AGosTINO, De Trinitate, VIII, 10,14.

72



trinitario” e quindi anche la “comunione coniugale” viene riferita a tale mistero. La
famiglia, che prende inizio dallamore dell’'uomo e della donna, scaturisce radicalmente
dal mistero di Dio. Ci6 corrisponde allessenza pili intima dell'uomo e della donna, alla
loro nativa e autentica dignita di persone’.

1l Dio in cui crediamo infatti non & un Io-Solitario, ma una “Comunione
di Tre-che-sono-Uno”. Il monoteismo cristiano si presenta, in questo senso,
radicalmente diverso dal monoteismo ebraico o da quello islamico. “All'inizio
non cé la solitudine dell'Uno; all'inizio, c& la comunione dei Tre”. Lunico-
Dio in cui crediamo non & un Io-Solo, ma un “lo-Noi”, un Dio-Comunione,
dalleternita e per leternitd: P'unico Dio sussiste come Padre, Figlio, Spirito
Santo in una comunione di amore talmente forte da “co-stituire” I'unico
Dio. Un mistero indubbiamente indicibile, di cui possiamo solo balbettare
qualcosa, ma che dice la peculiarita e originalita assoluta della nostra fede. La
rivelazione del mistero dell’'Uni/Trinita, quale ci ¢ dato di conoscere in Gesu
crocifisso, non & una rivelazione astratta o senza incidenza nella percezione
di noi stessi; al contrario, «ci indica che il fondo dellesistenza, il fondo della
realta, la forma di tutto in quanto ne & lorigine, ¢ Amore, una comunita
interpersonale. C2 chi dice che il fondo dellessere & la materia; chi lo spirito,
chi Puno: hanno tutti torto! Il fondo dellessere € la comunione»®.

La coppia e la famiglia rappresentano la manifestazione piti perfetta - nella
nostra condizione storica - di questa identita divina. La coppia e la famiglia
sono icone viventi di Dio-Trinita-di-Amore: scaturiscono da quel mistero,
si radicano su quel mistero e ne costituiscono lespressione “in/carnata” piut
alta. Tl fondamento ultimo dellessere della coppia/famiglia va ricercato nel
grembo stesso dell'Uni-Trinita di Dio, nelleterno “sposalizio” che sussiste tra
le persone divine. La nuzialitd marito-moglie e la stessa fecondita genitoriale

“sgorgano” e “si modellano” sulla comunione di amore che sussiste ab aeterno

tra il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo.

Nella misura in cui il Dio trinitario & una comunita di distinti tra loro, che in quanto
distinti si mediano vicendevolmente l'unica natura divina, egli ¢ per 'uomo la
raffigurazione archetipica del reciproco riconoscimento dell’altro nel suo rispettivo
essere-altro con il fine della mutua donazione di vita. Ancora piti chiara diviene tale
analogia se si vede la famiglia nel suo tessuto integrale come immagine della Trinita:
nella famiglia ogni singolo viene mediato nel e nonostante il suo ruolo specifico
mediante le altre persone (e cid non solo in senso biologico, ma anche in un pitt ampio

5 GIOVANNI Paoro II, Lettera alle Famiglie, n. 8.
6 J. DANIELOU, Trinita e mistero dellesistenza, Brescia 1968, 37.

73




senso spirituale): il padre & padre, perché la madre e il figlio lo considerano tale; la
madre ¢ la madre, perché il padre e il figlio la “rendono” tale; il figlio ¢ il figlio, perché
e nella misura in cui vi sono entrambi i genitori’.

Lanalogia tra Dio-Trinita-di-Amore e la comunita familiare va situata a
livello di “circolarita di amore” in Dio-Trinita e nella coppia/famiglia; due
circolarita di amore, di accoglienza/dono/condivisione, che si corrispondono,
mai dimenticando come la differenza tra l'archetipo divino increato e il
suo modello creaturale rimanga sempre maggiore rispetto alla somiglianza.
La corrispondenza analogica devessere posta in ogni caso tra la dinamica
intra-soggettiva della comunione trinitaria e la dinamica intra-soggettiva
della comunita coniugale. Non sono tanto le singole persone della Trinita,
“individualmente prese”, a venir messe in relazione con le singole persona
della comunita coniugale/familiare, e viceversa, quanto cio0 in cui “con-siste”
il loro essere nell'Uni/Trinita divina e cio in cui “con-siste” lessere dell'uni-
dualita maschile-femminile indirizzata alla terzietd; un’uni-dualitd maschile-
femminile che si apre alla vita, trasformandosi in comunione nuziale di
persone.

Tutto questo ¢ gia vero a livello di creazione, anche se ¢ solo in forza
della redenzione che diventa pienamente comprensibile e realizzabile. Il
fondamento ultimo dell'identita radicale della coppia/famiglia va ricercato
dunque nel grembo stesso di Dio-Trinita, nelleterno “sposalizio” che sussiste
tra le persone divine. Il sacramento delle nozze porta a pienezza questa imago
Trinitatis, rendendo gli sposi partecipi della comunione stessa sussistente in
Dio-Trinita, fino a poter affermare che essi acquistano un rapporto nuovo,
specifico, che compie e perfeziona 'immagine trinitaria gia impressa in loro
sul piano naturale, rendendo la famiglia dimora di Dio-Trinita. In forza del
sacramento delle nozze, infatti, la famiglia cristiana non & soltanto un’icona
esteriore della Trinita, ma la Trinitd dimora in essa, in una forma reale e
misteriosa, che solo la fede permette di cogliere. Il modello trinitario non
rimane esterno alla sua immagine, ma diviene interiormente presente in essa®.
Ora, dal momento che la famiglia si offre come dimora della ss. Trinita, essa &
chiamata a strutturarsi come comunione nuziale, dove si rivivono le relazioni
tipiche sussistenti tra le tre persone divine: relazioni di dono, di accoglienza,
di condivisione. Lo Spirito ¢ donato agli sposi proprio perché il loro amore si

7 G. GRESHAKE, Il Dio Unitrino. Teologia trinitaria, Brescia 20083, 302.

8 P. ADNES, Matrimonio e mistero trinitario, in AA.VV., Amore e stabilita nel matrimonio, Roma
1976, 22.

74



trasformi «carita teologale»”, ed essi siano capaci, insieme ai figli, di edificarsi
in rapporto allesemplarita trinitaria, come suo tempio vivente nella storia.

Il nostro Dio, nel suo mistero pit1 intimo, non ¢ una solitudine, ma una famiglia, dal
momento che ci sono in Lui la paternita, la filiazione e lessenza della famiglia che
¢ l'amore. Questamore, nella famiglia divina, & lo Spirito Santo. Cosl, il tema della
famiglia non ¢ affatto estraneo allessenza divina'’.

Ed ecco la famiglia, progetto di comunitd a immagine di Dio-Trinita;
“progetto’, trattandosi di una condizione oggettiva, fondata sui doni
sacramentali, chiamata a diventare soggettiva con I'impegno di tutti i suoi
componenti tra il “gid” e il “non-ancora” proprio del tempo della Chiesa.
«Famiglia, diventa cio che seil»'’. anima di un simile progetto non puo essere
che la comunione. Secondo la Familiaris consortio, la “comunione nuziale”
costituisce il fondamento e Tanima della comunita. Senza di essa non esiste

una reale comunita familiare.

Lamore tra 'uomo e la donna nel matrimonio e, in forma derivata e allargata, l'amore
tra i membri della stessa famiglia - tra genitori e figli tra fratelli e sorelle, tra parenti e
familiari - & animato e sospinto da un interiore e incessante dinamismo, che conduce
la famiglia a una comunione sempre piu profonda e intensa, fondamento e anima

della comunita coniugale e familiare®.

La comunione richiama la rete di scambi affettivi che costituisce la
comunita della famiglia: la comunione coniugale, la comunione genitoriale-
filiale, la comunione tra fratelli e sorelle, e a cerchi concentrici sempre pit ampi
verso le famiglie di origine e i parenti; una comunione che trova nellamore
«il principio interiore, la forza permanente e la méta ultima». «Come senza
Pamore la famiglia non ¢ una comunitd di persone, cosi senza I'amore la
famiglia non puo vivere, crescere e perfezionarsi come comunita di persone»".

Giovanni Paolo II paragona la comunione che pervade la comunita
familiare «a quella che viene a stabilirsi tra la madre e il figlio, da lei prima
portato in grembo e poi dato alla luce»'*. Lamore/comunione cui si riferisce la
fede non rappresenta, d’altronde, un amore/comunione unicamente naturali.

9 Grovann1 Paoro II, Esortazione apostolica Familiaris Consortio (22 novembre 1981), n.13.
10 Ip, Insegnamenti di Giovanni Paolo II, Citta del Vaticano 1979, 11, 1,182.

U Ip, Familiaris Consortio, n. 17.

2 Ivi, n. 18.

3 Ibidem.

" Ibidem.

75



In forza del sacramento delle nozze, 'uomo e la donna sono resi capaci di
amarsi come Cristo ama la Chiesa. E tale ¢ il significato del dono dello Spirito
invocato sulla comunita coniugale. «Lo Spirito Santo effuso nella celebrazione
sacramentale offre agli sposi cristiani il dono di una comunione nuova,
d’amore, che ¢ immagine viva e reale di quella singolarissima unita, che fa
della Chiesa I'invisibile Corpo mistico del Signore Gesu»®.

Grazieallo Spirito Santola comunione degli sposisi plasma come comunione
teologale e si riversa, in via estensiva, sui figli e sui diversi componenti della
famiglia. La famiglia diventa “Chiesa domestica” in forza dello Spirito che
la pervade soprannaturalmente, dal di dentro, e la rende tempio vivo della
Trinita nella storia.

2. Lafecondita: irradiazione delleterna fecondita intratrinitaria

La nuzialita della famiglia ¢ inseparabile dalla sua fecondita; una fecondita
da comprendere in senso integrale, e non solo come fertilita. La coppia
uomo-donna ¢ manifestazione in atto di un gesto creativo che fa esistere
una soggettivita unica, una persona, al maschile o al femminile, espressione
delleterna comunione di amore intratrinitaria. A sua volta, la dualitd uomo-
donna, da sola, offre unimmagine incompleta di Dio-Trinita; essa richiede

- una volta costituita - di aprirsi alla dimensione del tertium. La reciprocita io-
tu dell'uomo e della donna ¢ indirizzata al “noi”. La vocazione dei due a essere
“uno” conduce a divenire “tre”. “Volendo i due essere una cosa sola, diventano
tre”, annotava efficacemente Maurice Blondel'®. Non ¢ dunque un eccesso di
teologia collegare la genitorialita alla comunione trinitaria e alla sua eterna
ineffabile fecondita. Solo nel figlio infatti si compie pienamente la vocazione
ad essere-uomo e ad essere-donna, divenendo “una sola carne”. In lui, padre
e madre sono uniti in virtl di un nuovo io-relazionale che esiste in sé e per sé,
nello stesso tempo in cui compie la loro indissolubile unita e la manifesta. La
reciprocita io-tu dell'uomo e della donna ¢ indirizzata al “noi”.

Letta teologicamente, la genitorialitd rimanda ad almeno due contenuti
fondamentali: affonda le sue origini nelleterna fecondita di Dio-Trinita di cui
¢ rivelazione, espressione e attuazione storica; si plasma sul modello di quella
fecondita di cui recupera la dinamica di accoglienza, dono, condivisione. Sulla
base di questa prospettiva trinitaria si puo e si deve affermare una reciprocita
inseparabile, in ambito umano, tra coniugalita e genitorialita, tra significato

" Ivi, n. 19.
'* M. BLONDEL, Lazione. Saggio di una critica della vita e di una scienza della prassi, Milano
1993, 356.

76



unitivo e significato procreativo. In Dio, Unita e Trinita sono indissociabili:
non esiste 'una senza laltra. Dio & comunione di Tre che sono Uno; e solo
perché il fondamento dellessere di Dio & la comunione ¢ possibile 'unita, e
viceversa. Non & forse lo stesso per la fecondita genitoriale? Il divenire padri
e madri costituisce un atto che manifesta la comunione nell'unita e l'unita
nella comunione, in un-tutto-unico-continuo. Dal punto di vista della fede,
non ¢ accettabile annullare cio che appartiene al disegno unitario del Creatore
e confermato dalla rivelazione dell'Unigenito incarnato e dal dono del suo
Spirito alla Chiesa. La realta del figlio ¢ riflesso vivente dellamore degli
sposi, segno permanente della loro unita, sintesi viva e indissociabile del loro
divenire padre e madre, come evoca splendidamente la Familiaris consortio
al n.14.

La conseguenza & chiara: i figli sono, per i genitori e per il mondo, un

“miracolo di amore trinitario”. I atto umano del generare & un'incarnazione

ad extra delleterna generazione di amore in Dio-Trinita: un evento talmente
mirabile, talmente straordinario da confinare con il sacro. «La paternita e la
maternita costituiscono una “novitd” e una ricchezza tanto sublime da non
potercisi accostare che in ginocchio»".

1l concepimento di un figlio non rappresenta infatti un accadimento che
rientra solo nella facolta degli sposi: il figlio giunge ai genitori come un dono
di Dio-Trinita e a Lui rimanda, allo stesso modo in cui I'amore dei coniugi
sgorga da Dio-Trinitd e a Lui orienta. I figli sono un evento trinitario nel
grembo della storia. I genitori non “fanno i figli’, come si usa dire; li ricevono
dal Creatore come un dono di valore infinito, di portata unica e indistruttibile.
I genitori sono «cooperatori con Dio in ordine al dono della vita ad una
nuova persona», «collaboratori» e «interpreti del suo amore», ma i figli sono
anzitutto “figli di Dio”"®. Afferma sinteticamente il Catechismo della Chiesa
Cattolica: «I genitori devono considerare i loro figli come figli di Dio»".

E proprio perché tali, i genitori sono impegnati a divenire per i figli
il “sacramento” vivente di Dio-Amore: «Divenendo genitori — afferma
la Familiaris consortio — gli sposi ricevono da Dio il dono di una nuova
responsabilita. Il loro amore & chiamato a divenire per i figli il segno visibile
dellamore stesso di Dio»*.

In linea con quanto rilevato, la teologia del futuro dovra dedicare pit

17 GrovaNNI Paovo 11, Familiaris Consortio, n. 7.

18 ConciLio ECuMENICO VATICANO II, Costituzione pastorale Gaudium et spes (7 dicembre
1965), n. 50.

B CCC;n: 2222.

20 GrovaNNI Paoro I, Familiaris Consortio, n. 14.

77




attenzione di quanto non abbia fatto finora alla radicale continuita che
sussiste tra la nascita di ogni bambino e la nascita al mondo dell'Unigenito
incarnato. E nota l'affermazione del poeta indiano R. Tagore: «Ogni bambino
che nasce dice al mondo che Dio non & stanco degli uomini». Cio & vero per
ogni bambino, ed ¢ vero in assoluto per la nascita dell'Unigenito incarnato
dalla Vergine Maria, prototipo di ogni nascita e di ogni figlio di Dio: “lieta
notizia” per 'umanita intera (cfr. Lc 2,10-11).

Come non ¢ retorica affermare che negli occhi di ogni bambino brilla lo
splendore del Dio vivente, cosi non ¢ retorica proclamare che in ognuno di
loro si rinnova l'annuncio della nascita di Gesu, dono di amore della Trinita
al mondo. Il Figlio di Dio fattosi Uomo & la Parola decisiva detta dallAssoluto
al mondo. Ogni bambino & una Parola che Dio dice all’'umanita e rimanda
alla Parola decisiva proclamata dal Padre nel suo Unigenito. Solo se s’intuisce
questo profondo rapporto, si ¢ in grado di apprezzare la grandezza teologica
di ogni atto umano di trasmissione della vita e mettere in evidenza il legame
storico-salvifico che sussiste tra la fecondita nuziale di Maria, con Giuseppe
suo sposo, e il senso della fecondita nuziale di ogni coppia, tra la culla di
Betlemme e ogni culla. Esiste un continuum ontico radicale tra la nascita di
Gesu al mondo e la nascita di ogni bambino. Ogni casa & una Betlemme:
una “casa della parola” che diventa “casa del pane”. 1l Figlio unico di Maria
rappresenta il fondamento e I'icona in cui si riflette la nascita di ogni figlio,
allo stesso modo in cui la Santa Famiglia costituisce il prototipo e lesemplare
di ogni famiglia. In ciascuna di esse, infatti, si dispiega la storia della salvezza
e si celebra un “lieto annunzio” per il mondo.

E proprio perché sussiste un legame ontico tanto reale e profondo tra la
venuta di Gesu e la nascita di ogni bambino si pu6 intravedere una altrettanto
radicale continuita tra la nascita di ogni bambino e la sua rinascita in Cristo
e nel suo Spirito grazie al battesimo. Se il Logos ¢ la luce che illumina ogni
uomo che viene al mondo (Gv 1,4-5.9-10), ogni creatura umana & per sé
originariamente aperta ad accogliere il dono di una partecipazione alla vita
trinitaria (potentia oboedientialis) una volta che le sia offerta. Da questo punto
di vista, il battesimo non si pone come un atto avulso dalla realta creaturale
del battezzando; al contrario, ¢ latto proprio nel quale e mediante il quale
l'appartenenza ontologica a Cristo attinge al suo senso originario e si compie
nella sua forma pil piena e piu pienamente attuata. Latto della rinascita
«nellacqua e nello Spirito» (Gv 3,5) non fa che portare a compimento la
creazione in Cristo, facendo dei “figli di Dio” dei “figli della grazia”, in virtu
di quel Figlio unico nato da Maria, Redentore dell'uomo e del mondo. Allo
stesso modo Gesu che, a Nazaret, sta sottomesso ai genitori e cresce in eta,

78



sapienza e grazia davanti a Dio e agli uomini (Lc 2,51-52) é prefigurazione di
ogni crescita filiale e di ogni educazione alla vita come vocazione. La Santa
Famiglia di Nazareth si offre come l'archetipo di ogni famiglia e di ogni
percorso educativo®.

Conclusione

Principio costitutivo del “grande sacramento” della Chiesa «popolo
adunato dall’unita del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo» (LG 4), lo Spirito
Santo & al tempo stesso “principio costitutivo” della comunita coniugale nata
dallevento sacramentale. Egli ¢ il bacio personale del Padre e del Figlio e
corona 'amore degli sposi: il Padre ne ¢ la sorgente, il Figlio la co-sorgente,
lo Spirito Santo lacqua zampillante nel cuore degli sposi, che trasforma la
famiglia in “sacramento” vivente di Dio-Trinita. In tal modo, la famiglia,
comunione trinitaria, condensa in sé la totalita dell’historia salutis: € una realta
terrena, creata da Dio a sua immagine e somiglianza, che diviene - in forza
della grazia dello Spirito - communio nuptialis personarum in cui si dispiega
il «grande mistero» di Cristo e della Chiesa (Ef 5,32). Allo stesso modo in
cui lo scambio Amante-Amato tra le prime due Persone divine trova il suo
culmine nella condivisione con la “Terza’, TAmore comune, cosi lo Spirito €
donato agli sposi come il “Terzo divino” in grado di realizzare in loro il “noi”
nuziale. «Il “Terzo” intratrinitario diventa cosi il “Terzo” della coppia credente,
effuso fra loro come lo Spirito del loro amore»?, affinché siano in grado di ri-
innamorarsi ogni giorno, in una tenerezza sempre nuova, ricca di gioia e di
intramontabile stupore amante®.

Dire che la famiglia ¢ parabola del banchetto trinitario nella storia significa
affermare che in essa si celebra quella danza di amore che Dio-Trinita vive
in se stesso dalleternita e per leternitd. “Familia de Trinitate”, intendendo il

“de” come preposizione di origine e di appartenenza: & infatti a partire dalla
communio Trinitatis e dalle relazioni delle persone divine che sgorga I'identita

21 Gulla teologia della Famiglia Nazareth, cf. CROCCHETTA, Teologia della famiglia, 223-293.
2 M. OUELLET, Divina somiglianza. Antropologia trinitaria della famiglia,, LUP, Roma 2004,
126.

3 Gulla tenerezza, rimando a: C. ROCCHETTA, Teologia della tenerezza. Un “vangelo” da
riscoprire, Bologna 2005; ID., Viaggio nella tenerezza nuziale. Per ri-innamorarsi ogni giorno,
Bologna 2010; ID., Elogio del litigio di coppia. Per un tenerezza che perdona, Bologna 2001; ID.,
Le stagioni dellamore. Fidanzati e sposi in cammino con il Cantico dei cantici, Bologna 2008;
C. ROCCHETTA — R. MANES, La tenerezza grembo di Dio Amore. Saggio di teologia biblica,
Bologna 2014.

79




essenziale della comunita coniugale. La famiglia deriva dall'unita del Padre
e del Figlio nello Spirito Santo e si modella su quell’unita, di cui riproduce
i volti tipici: la nuzialita io-tu/noi, lo scambio di amore e la generativita, la
communio nuptialis personarum.

80



