Per una Apologia dell'Idea’
Antonio Stagliano?

Riassunto: Il testo riporta I'intervento di Sua Ecc. Rev. Monsignor Antonio Stagliano,
vescovo di Noto, tenuto in occasione dell'inaugurazione dellanno accademico
2015/2016 dell'Istituto Teologico “Pio XI” e dell'Istituto Superiore di Scienze
Religiose “Mons. Vincenzo Zoccali” di Reggio Calabria. Stagliano mette in guardia
circa la pericolosita dell'affermazione secondo cui la Chiesa cattolica averebbe
bisogno “pit di pastori che di teologi”. La fede, infatti, & certo unagire pratico, ma, se
non & pensata, rischia di essere nulla: fides nisi cogitatur nulla est (Agostino). Un alto
grado di formazione teologica ¢ indispensabile a qualunque pastore. La fede cattolica
¢ fides quaerens intellectum (fede che desidera pensare) e, percio, non puo esistere
a prescindere dalla pratica teologica che sviluppa criticamente I'intelligenza cercata
dalla fede. D’altra parte, le riflessioni della ragione teologica si collocano all'interno
di un atteggiamento di fede, di invocazione dell'uomo verso Dio: il pensiero vive e
trae la sua forza nella e dalla preghiera. Lo studio della teologia — “ancella della fede”
-, dunque, si rivela necessario perché la fede viva nella pienezza: “chi ha pensato il pit
profondo, vive il piti puro’”.

Parole chiave: teologia, Idea, pensare/agire, fede, carita.

Abstract: The text reports the speech of His Exc. Rev. Monsignor Antonio Stagliano,
Bishop of Noto, given on the occasion of the inauguration of the 2015/2016
Academic Year of “Pius XI” Institute of Theology and of “Mons. Vincenzo Zoccali”
Higher Institute of Religious Sciences of Reggio Calabria. Stagliand warns about
the dangerousness of the statement according to which the Catholic Church needs
“more pastors than theologians” Faith, indeed, is certainly a practical conduct, but, if
it is not reasoned, it risks being nothing: fides nisi cogitatur nulla est (Augustine). A
high level of theological training is indispensable to any pastors. The Catholic faith
is fides quaerens intellectum (faith that wishes to think) and, therefore, it cannot exist
as distinct from the theological practice which critically develops the intelligence
sought by faith. On the other hand, the reflections of the theological reason are set in
an attitude of faith, of man’s invocation towards God: the thought lives and draws its
strength from and in prayer. The study of theology - “handmaid of faith” — therefore

I intervento di Mons. Stagliano & stato adeguato alle norme editoriali della rivista, ma si ¢
preferito conservarne il tono discorsivo, giacché si tratta di una relazione tenuta in occasione
dellinaugurazione dellanno accademico dei due istituti teologici presenti in diocesi.

2 Vescovo di Noto, membro della commissione episcopale per la cultura e le comunicazioni
sociali della CEI e del consiglio internazionale per la catechesi (COINCAT) della
Congregazione per il clero.

85



— is necessary so that faith may live in its fullness: “he who has thought of the deepest,
lives the purest”.

Keywords: theology, Idea, thinking/acting, faith, charity.
1. Introduzione

Wer das Tiefste gedacht hat, liebt das lebendigste. Cosi un professore di
filosofia, quando frequentavo questo seminario, introdusse le sue lezioni il
primo giorno. Questa espressione poetica di Holderlin ¢ riferita a Socrate e
Alcibiade. Introduzione strana ma efficace, per cominciare a ragionare sul
detto Socratico «So di non sapere» (scio me nihil scire), e spiegare agli alunni
cosa ¢ la filosofia. Nessuno aveva capito il contenuto del verso, perché nessuno
conosceva la lingua. Tuttavia in molti avevamo colto che era tedesco. «Non
conosciamo il tedesco», osservarono alcuni. E da li si comincio: per dire che
la lingua era tedesco (di cui erano ignoranti) gli studenti avevano messo in
campo una serie di saperi. Ecco una prima affermazione filosofica: per non
sapere qualcosa e dichiararlo, occorre mettere in campo tanto sapere. Cosi, il
professore spieg0 la “dotta ignoranza’, quale punto di partenza di ogni ricerca e
del suo avanzamento nel sapere. «Allora capii - dice Socrate - che veramente io
ero il pill sapiente, perché ero I'unico a sapere di non sapere, a sapere di essere
ignorante». Questa conclusione non chiude mai l'investigazione, ma la apre
sempre, soprattutto nel rifiuto di ogni dogmatismo, di cio che la tradizione
impone per forza e che la ragione critica pud contestare, mettendone in
evidenza le aporie.

Allora, la ricerca dell'ldea (intesa come “veritd nel concetto”) - che aiuta
a smontare le tante degenerazioni e perversioni della vita concreta dell’agire
pratico -, in se stessa ¢ gia un vissuto profondo e piti puro. Socrate pago
le conseguenze della sua ricerca filosofica con la stessa vita, secondo la
testimonianza di Platone, suscitando gelosie e calunnie, in particolare tra i
politici che lo accusarono di incitare i giovani alla sovversione della religione
tradizionale.

2. Discrasia fra pensare e agire: teologia e fede.
E nelle degenerazioni pratiche che la separazione, lopposizione dialettica,
tra “pensare” e “agire” si sperimenta, non nell'ldea. Percid, una teologia

autentica comincia da qui: mostrare criticamente che non puo esserci discrasia
tra il pensare e I'agire. Il vissuto - ogni vissuto, anche quello della fede - non la

86



potrebbe sopportare senza perdite importanti del significato e della bellezza
umana del vivere. Pensiamo a quanto SantAgostino ha sostenuto della fede
cattolica: «Fides nisi cogitatur nulla est». La fede & un agire pratico di obbedienza
al comandamento di Dio in Gesu («amatevi gli uni gli altri come io ho amato
voi»). Eppure, se non si pensa ¢ niente, nulla. Cosi annotiamo anche quel
gioiello della tradizione medievale, di SantAnselmo d’Aosta - «Fides quaerens
intellectum» —, dove il “cercare l'intelligenza o lintelletto” & un atto interiore
alla fede, un atto intrinseco e intimo, a tal punto che se non si desidera e cerca
di intelligere, quella fede non ¢ la fede cattolica.

Se le cose stanno cosi, allora come puo essere che la teologia possa essere
accusata di accademicismo, di astrattismo, quando essa & un “servizio pratico”
dell'intelligenza critica per la fede e nella fede? La teologia, possiamo dirlo
senza sminuire il suo grande ministero nel cuore stesso della Chiesa, appartiene
allesperienza della predicazione cristiana. Benché abbia un compito specifico,
cioe quello della sua “forma critica”: quello dello sviluppo di un sapere critico
che permetta alla verita della fede cristiana di dialogare con le tante espressioni
culturali di ogni tempo e, per questa via, consenta di “rendere ragione” della
veritd dellannuncio del Kerigma cristiano, di fronte a ogni forma di ragione
critica, di ogni sapere.

Il rischio dell'accademicismo esiste. Senzaltro, e, purtroppo, viene
abbondantemente praticato. Tuttavia ¢ una degenerazione della pratica,
non dellldea della teologia. Obiettivamente corrisponde al rischio
dell'intellettualismo che, come rischio, si vive pit nella fede che nella teologia.
Accusare la teologia d’intellettualismo & come criticare lacqua perché &
troppo liquida. Lintellettualismo & un rischio della fede vissuta, pili che della
teologia. La teologia dipende, infatti, dalla fede. Essa stessa ¢ fede che cerca
lintelligenza, che si mette in ricerca. Senza la fede, la teologia non ¢ se stessa.
Bisogna riconoscerlo almeno per la fede cristiana e cattolica. Per questo ¢
discutibile la posizione di qualche teologo che riterrebbe fare teologia senza
fede, perché, definendo la teologia come “scienza della fede”, penserebbe di
esercitare la “scienza” sulla fede intesa come “oggetto”, come dogmi di fede,
come verita di una tradizione religiosa.

La fede & cattolicamente fides quae (le verita credute) e fides qua (l'atto del
credere che coinvolge la totalita della persona). Dunque, senza fides qua non
& possibile nessuna “scienza” (intesa come “sapere critico”) sulla fides quae.
Si comprende perché, come hanno sostenuto molti teologi - tra tutti spicca
Hans Urs von Balthasar —, la teologia nel suo esercizio pratico ha bisogno
della santita della persona, cioé di una fede mistica. Tra teologia e mistica non
& possibile una separazione. Alle origini del cristianesimo, i teologi erano i

87



pastori e i pastori erano quasi tutti dotti teologi. Tra teologia e pastorale non
cera opposizione.

Pertanto ¢ anche rischiosa l'affermazione ricorrente spesso sulla bocca
dei vescovi che oggi la Chiesa cattolica e le diocesi avrebbero bisogno piut di
pastori che non di teologi. C¢ un grado (o livello) di formazione teologica
indispensabile per chiunque vorra fare il pastore-parroco. E anche oggi,
I'ignoranza del clero restala piaga della mano destra, come ai tempi del Rosmini:
tanto piu oggigiorno, perché, nei tempi delle societa liquide, il pensiero del
popolo si ¢ pur elevato e l'acculturazione ha raggiunto giustamente tutti gli
strati sociali delle popolazioni.

La teologia ¢ una forma di esercizio credente, e quella teologia esercitata
in maniera accademicista, astrattista, la “teologia da biblioteca’, fatta nelle
torri d'avorio o nelle alte stratosfere, come spesso si dice per dare addosso ai
teologi, € solo una degenerazione che ha alla sua fonte una “fede vissuta male”,
appunto intellettualisticamente. Se I'intellettualismo ¢, dunque, una malattia,
lo potra essere anzitutto della fede dei credenti e quindi coglierebbe soprattutto
fedeli e sacerdoti “ignoranti”. Il prete colto e dotto e anche teologo non rischia
I'intellettualismo pili di un prete che ha poco studiato e ha studiato male ed
¢ poco formato nel sapere teologico ma bravo nellorganizzazione pastorale.

Papa Francesco dice bene quando sostiene quando sostiene che non
conta avere una, due o tre lauree, importante & I'incontro con Cristo. Questa
affermazione perd non puo essere intesa nel senso che chi non ha le lauree
¢ automaticamente garantito quanto al suo incontro con Cristo. Allo stesso
modo, le lauree possedute non ostacolano necessariamente I'incontro con
Cristo. La tradizione cattolica mostra quanta santita ¢ stata vissuta (anche ai
livelli martiriali) da preti coltissimi: cito Massimiliano Kolbe, per tutti, perché
piu vicino a noi. La fede intellettualista & percio un rischio per tutti.

3. Teologia e dogmi di Fede.

Una fede intellettualista produce l'accademicismo dei sedicenti teologi,
i quali ritengono di poter elaborare una loro teologia prescindendo dalla
fede, cosi come dalla dottrina e dai dogmi. Secondo loro, i dogmi sarebbero
formulazioni astratte della fede, percio la teologia, in quanto elucubrazione
intelligente di un sapere credente, da questi dogmi si potrebbe emancipare.
Anzi, per essere vera teologia, sarebbe necessario affrancarla dal vincolo
limitante di una dottrina dogmatica, in nome del pensiero libero. Un esempio
potrebbe essere l'amico Vito Mancuso, che con le sue opere diffusissime (penso
a Lanima e il suo destino) pretenderebbe “rifondare” la fede, i dogmi cattolici,

88



asserendo che il peccato originale & fantasia, come inammissibile ¢ anche la
realta dell'inferno, ritornando egli a proporre l'apocatastasi, I'idea cio¢ che alla
fine restera un solo principio positivo (quello che chiamiamo paradiso).

Il suo pensiero & considerato da alcuni eminenti teologi cattolici - tra i
quali cito Bruno Forte - “gnostico”. In un incontro - dibattito con lui a Catania
nella “tenda di Ulisse” (iniziativa pastorale di confronto tra teologi, filosofi e
scienziati su vari temi di attualitd, organizzata dal pedagogista della pastorale
don Antonio Fallico) ho potuto spiegare perché personalmente lo definirei
“pelagiano”

Ce sempre dentro la riflessione teologica la tentazione, il desiderio, di
emanciparsi, di vivere una liberta autonoma rispetto al dogma (e alla dottrina).
Questo non ¢ fattibile, perché il dogma (e la dottrina cattolica) hanno certo
una formulazione scritta, ma non sono mai cose astratte o teoriche.

La dottrina cattolica ¢ intrinsecamente “pastorale”, perché appartiene
al Buon Pastore Gest, che dono la vita per il suo gregge. Intendo, appunto,
PEucarestia di chi & impegnato nel servizio della chiesa e spinge il dono della
vita, fino a morire per Ialtro. Si consideri questo: non c& nessun dogma della
chiesa cattolica - penso ai primi grandi dogmi della chiesa cattolica - che non
siano frutto della carne e del sangue dei martiri.

Nell’affermazione «Il Verbo si & fatto carne» (Gv 1, 14) si dice levento
della nascita storica del Figlio di Dio, si parla del Natale, ma non tanto
della sua “scenica comunicazione”, quanto piuttosto della sua verita di fede,
verita dogmatica. Quell’affermazione ¢ un annuncio, un kerigma, una verita,
un dogma. Si potrebbe obiettare che si tratta di “verita evangelica’, ma cio
ridurrebbe il dogma a qualcosa di posteriore alla verita evangelica. Lasserzione
«il Verbo si & fatto carne» rimanda al Natale, al fatto, allevento che, come
credenti, cio¢ uomini di fede, ci permette di vedere nella grotta di Betlemme
Gesu, riconoscendo per fede in Gesu 'uomo-identico-a-Dio, il figlio di Dio
nella carne umana: quell'uomo, non un altro, ¢ il Figlio di Dio.

Allora & necessario scavare con l'intelligenza nello sviluppo dottrinale della
chiesa cattolica. Questo scavo intelligente, all'inizio, ¢ stato fatto dai Padri
della Chiesa con le loro apologie. Parlare di apologia e di apologetica oggi &
divenuto difficile, perché I'apologia viene immediatamente scambiata con la
controversia.E un retaggio, questo, della riforma protestante. Tuttavia, ¢ bene
precisarlo: il controversismo non & I'apologia, e oggi — specie dopo il Concilio
Vaticano II - va evitato. Diversamente, lapologetica va recuperata. Infatti,
come puo la teologia non essere anche apologetica?

Lapologia ¢ spiegazione serena dell'intelligenza della fede che vive
nellesperienza concreta di ogni giorno. Il mangiare realmente il Corpo di

89

CSTIINT E APPROFONDIMENTT



LeinNayvviuanNnuvavaaayv a tual Lk

Cristo non riduce il cristiano a un antropofago (come pure rinfacciarono i
primi cristiani), semplicemente spiega che il cristiano mangia Gesu realmente
nel suo vero corpo e nel suo vero sangue, per modum sacramenti. Qui segue
necessariamente la spiegazione di che cosa sia il “sacramento’, modalita
sacramentale.

Allora venne ben spiegato da alcune Apologie tendenti a giustificare la verita
della fede sulleucarestia da certe accuse assurde. Oggi, cambiato totalmente il
contesto culturale, ecco che a partire da diverse altre esigenze, all'interno della
Chiesa, si ritorna nuovamente sull'urgenza di capire cosa ¢ il sacramentum,
la natura e lessenza sacramentale della Chiesa. E un caso specifico nel quale
constatiamo quanto ¢ importante il servizio e il ministero ecclesiale della
teologia, affinché I'ldea aiuti tutti a custodire e vivere la verita cristiana circa
la comunione tra uomo e Dio, il venire di Dio realmente alla vita dell'uomo,
leffettivo incontro salvifico dell’'uomo con Dio.

4. Spirituale in senso cristiano ¢ sacramentale.

La questione che la stampa ha enfantizzato durante il recente Sinodo dei
vescovi sulla famiglia & stata quella dell'accesso ai sacramenti dei cattolici
divorziati e risposati civilmente. E noto che questi nostri fratelli - stante la
disciplina della Chiesa cattolica con Familiaris consortio - possono partecipare
alla santa Messa, ma non possono fare la “comunione sacramentale’, mentre
sono invitati a fare la “comunione spirituale”. Ascoltando e leggendo qua e
la alcuni interventi anche di Vescovi e Cardinali, si ¢ potuto constatare
che nel dibattito veniva sottolineata la differenza pratica tra la “comunione
sacramentale” e la “comunione spirituale”, perd non si capiva perché uno
che fa la “comunione spirituale” non dovrebbe/potrebbe fare la “comunione
sacramentale”. Evidentemente, in chi sostiene questa posizione, il significato
teologico di “sacramento” sembra essere quasi sparito, la differenza tra
“sacramentale” e “spirituale” sfuma, anche nella direzione di fare del
sacramentale un sottosistema dello spirituale. La confusione che ne deriva
¢ enorme, dal punto di vista della teologia cristiana cattolica, cioé di quella
teologia che riconosce il suo grembo sorgivo nella fede nell'Incarnazione
del Verbo o nell'assunzione della carne umana da parte del Figlio di Dio,
Gesu di Nazareth. Per la fede cattolica, infatti, la realtd spirituale & quella
sacramentale: il concetto di “spirituale” & determinato dalla forma oggettiva
del sacramento, in quanto il sacramento rimanda alloggettivo cristiano che
¢ la sequela di Gesu e percio rimanda allo “spirito di Gesi”. “Spirituale” &
camminare secondo lo spirito di Gesti. Seguiamo una espressione qualificante

90



di S. Paolo: «vi dico dunque: camminate secondo lo Spirito» (Gal 5,16). La
spiritualitd cristiana ¢ un camminare secondo lo Spirito. Ricordo le lezioni
di un grande teologo e uomo di spiritualita, Giovanni Moioli, nelle quali si
insisteva sul fatto che questo spirito non & indeterminato, perché e lo Spirito
di Gest, colui che configura 'uvomo nuovo a Gesti. Si tratta dunque di un tipo
di uomo particolare, di una fenomenologia specifica: «se vi lasciate guidare
dallo Spirito, non siete piu sotto la legge [...] il frutto dello Spirito invece &
amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, bonta, fedelta, mitezza, dominio
di sé; contro queste cose non c legge» (Gal 5,18-23). La spiritualita cristiana
¢ il vissuto dell’'uomo diventato nella fede in Cristo “nuova creatura’, 'uomo
nuovo, cioé 'uomo secondo la fede, il quale raggiunge la verita di sé, perché
assimila nella sua esistenza la verita di Cristo. Il credente & 'uomo spirituale
che si lascia misurare in tutto da Cristo, decidendo nella fede che Cristo sia la
“sua” verita, essendo egli “la” Verita.

Percid “spirituale” in senso cristiano ¢ sacramentale. E il dibattito sulla
differenza tra “comunione spirituale” e ‘comunione sacramentale” deve
tenerne conto, per non trarre conclusioni logiche da premesse scorrette o del
tutto sbagliate.

Lappello all'interiorita non dovrebbe, pero, cristianamente bastare.

In generale, il “desiderio dello spirito” presente nellatteggiamento di chi
vuole ritrovare se stesso o di chi brama coltivare i valori dello spirito perché
ha capito che la vita non si esaurisce nel consumare e non ¢ riducibile alle
sue condizioni materiali, va teologicamente interpretato e cristianamente
precompreso. E necessario farlo, per superare lalto grado di equivocita del
termine odierno di spiritualitd, che non dirado attrae nella stessa imprecisione
semantica il concetto di “spiritualita cristiana”.

Spesso Paccesso allo spirituale ha a che fare con i drammi della depressione
e dell'inattivismo o dello sconforto psicologico creati dalla societa complessa
che disorienta Iio del soggetto e lo getta nel baratro del non senso della vita,
della mancanza di sapore dellesistere. Il bisogno di esperienze rasserenanti, di
emozioni coinvolgenti porta allenfasi dellinteriorita quale luogo per trovare
la pace e configura spesso la ricerca di spiritualita come una nuova e piu
sofisticata “fuga dal mondo”, evasione dalla fatica delle mediazioni storiche:
tutto questo &, poi, spesso letto con categorie antropologiche dualistiche che
contrappongonoil corpoall’anima, il visibile allinvisibile, la materiaallo spirito,
la contemplazione allazione, e vissuto dentro una logica di provvisorieta e di
precarieta che aborre la continuita nel tempo, l'assiduita, la fedelta. Lo sfondo
& quelle di una cultura individualistica allergica alla dimensione comunitaria,

91

N = e bt e e T



istituzionale e pubblica.

Come non tenerne conto quando si tratta del rapporto coniugale e
del sacramento del matrimonio cattolico che comporta I'indissolubilita
dell'unione?

La teologia deve potersi rifondare spiritualmente per essere all'altezza del
discernimento critico che le compete su ogni segno dei tempi, anche su quello
della spiritualita diffusa, perché essa non venga ridotta a pura e semplice
evocazione del metafisico, del'immateriale, del mentale.

Si vive in unepoca di permanente transizione: crollano tanti pensieri
consolidati, come i muri di ideologie ataviche e intoccabili. Gli scenari socio-
culturali e politici cambiano con rapidita. Chi aveva preconizzato la sparizione
progressiva del religioso sotto i colpi di una prolungata era di secolarizzazione
deve rivedere i propri pronostici: si diffonde, infatti, un nuovo popolo di profeti
della mistica e della trascendenza, annunciatori di una religione cosmica. La
sete di religiosita e di spiritualitd giunge a recuperare anche forme pagane,
estinte da tempo. Il “ritorno del sacro” segna lemergenza di una spiritualita soft,
ma pervasiva, di un revival religioso, tanto piti interessante quanto pitt idoneo
a raccogliere dentro il proprio ombrello sincretistico linguaggi, massime
sapienziali, persino ritualita di ogni religione, anche della cristiana, purché
vengano epurati da quanto c¢ di troppo costringente sul piano dogmatico -
veritativo e di esigente a livello dell'appartenenza istituzionale chiesastica. La
religione/spiritualita postmoderna corrisponde a nuovi bisogni dell’io debole,
della coscienza in frantumi, dellesistenza radicata nel provvisorio: qui Dio
non puo avere un volto solo, ma ne deve avere tantissimi. Dio ¢ polimorfo, cosi
esige I'interminabile possibilita di scomposizione del soggetto in tutte le sue
manifestazioni (o maschere). Il neopaganesimo annuncia l'avvento di nuovi
dei. Cosa ce di buono, di genuino, di vero in tutto questo? Ma anche, dove
lequivoco che cova dentro apparenze liberanti e che porta a nuove schiavitu?

A una prima considerazione teologica, la spiritualita cristiana non rimanda
a un concetto astratto, ma piuttosto a un soggetto concreto: 'uomo spirituale.
Si riferisce al vissuto spirituale di questo soggetto. E 'uomo che vive la liberta
del Vangelo. Perché affrancato dal “carnale”, vive da “spirituale” e, mediante
la carita, si mette a servizio dei fratelli (Gal 5,13). Vivere — colto nella sua
concreta globalita —, ¢ qui un modo di comportarsi, di ragionare, di decidere,
di giudicare.

5. La carita intellettuale

Il discernimento della teologia & atteso come un giudizio critico

92



d’intelligenza, allo scopo diraggiungerela chiarezza necessaria allorientamento
dellesistenza. Abbiamo bisogno o no di carita intellettuale?

Si! Abbiamo necessita di dare nuove ali alla carita intellettuale. Certamente,
abbiamo bisogno di dar da mangiare agli affamati, da bere agli assetati, di
vestire i nudi e di andare a trovare gli ammalati, cioe di realizzare in gesti
concreti di carita le opere di misericordia corporale e spirituale. Questi sono
per altro “i gesti eucaristici” e percio “sacramentali” in senso lato con i quali
normalmente tutti quanti andremo in paradiso. Il Signore Gesu ¢ stato chiaro
su questo e anche conciso. Il giorno del giudizio universale, fara quelle quattro
domande a tutti: mi hai dato da mangiare? mi hai dato da bere? mi hai vestito?
mi hai visitato quando ero nella disperazione, nella solitudine, in carcere?
Insomma: sei diventato prossimo, il buon samaritano che ¢ certamente la
figura classica dellesercizio pratico della fede testimoniale?

Tuttavia, questo operare misericordioso, non ¢ tutta la carita: «potrei dare i
miei averi ai poveri e non avere la carita», nota San Paolo. Se poi ¢ carita, € solo
una forma della caritd. Qui il pensiero di Antonio Rosmini — grande teologo
e filosofo dell’800, padre fondatore dell'istituto della Carita - ci viene in aiuto.

Rosmini aveva individuato tre forme dell'unica carita cristiana. La
“forma reale”, a cui tutti pensiamo, quando parliamo di carita: d’altra parte,
viviamo in condizioni d’ingiustizia; nel mondo attuale lottanta per cento
della popolazione mondiale vive di stenti. Poi la “forma intellettuale” della
quale, Rosmini diceva, abbiamo bisogno pitt del pane. Apprendiamolo da un
autorevole testimone della sua vita, il Paoli:

Illinguaggio popolare haristretto il significato della parola carita allopera dibeneficenza
che sovviene ai poveri con denaro o con aiuti personali. Antonio Rosmini chiamava
questo tipo di beneficenza carita temporale. Ma opera di beneficenza grandissima ¢
anche sovvenire alla pochezza di mente e di erudizione di tutti gli uomini, diradando
in loro le tenebre dell'ignoranza mediante l'insegnamento della verita. Chiamava
questopera carita intellettuale. Luomo, perd puo fare cattivo uso tanto dei beni
temporali quanto del sapere, utilizzandoli per compiere un male anche maggiore. La
massima beneficenza, quindi, che si possa fare agli uomini, ¢ quella di persuaderli che
il loro fine & di essere moralmente giusti e santi, e che con esso conseguono leterna
felicita. Antonio Rosmini chiamava questopera carita spirituale. Luomo sapiente e
santo, dunque, deve cercare di beneficare il suo prossimo con tutti i mezzi, sovvenendo
ai tre grandi bisogni che ha, di cibo, di scienza e di virtd, subordinando ogni tipo
di carita temporale e intellettuale alla carita spirituale, per essere 'uomo della carita
universale®.

3F. PaoLL, Antonio Rosmini. Virtis quotidiane, M.M. Riva (a cura di), Fede e cultura, Verona
2007, 41.

93



Non meno di quella “reale”, da grande pensatore qual era, Rosmini, esercitd
moltissimo la carita “intellettuale”. Come gli altri non seppero fare, egli
fu capace di porsi in dialettica con i grandi filosofi idealisti, e si impegno a
rifondare la metafisica dopo Kant.

E noi, del Rosmini, ne abbiamo fatto quello che normalmente si fa con
questi grandi. C® un proverbio messicano che dice cosi: «hanno tentato di
sotterrarci, non sapevano che noi eravamo grano, destinato a sbocciare». Piti
sotterri il grano, pitl quello sboccia. Se non vuoi che il grano sbocci, lascialo
perdere, non sotterrarlo.

Abbiamo sotterrato Rosmini e condannato il suo sistema filosofico. Il
Post obitum (1888) condanna 40 proposizioni rosminiane e quindi tutto il
suo pensiero che va dalle indagini ideologiche alla sua teosofia, passando
poi dall'antropologia teologica fino allescatologia. Tutto insomma. Rosmini
sboccid immediatamente nelle filosofie, venne interpretato (spesso
malamente) dai filosofi e passo come il “Kant italiano” (proprio lui che Kant lo
aveva smontato da cima a fondo).

Il suo progetto fu perd una vera apologia dell'Idea. Volle infatti “rifondare
la filosofia”, perché aveva capito che ogni agire & orientato dall'ldea, che ¢
dell’agire, la rectitudo. Lldea ¢ la carne dell'azione, la rectitudo dell'azione,
quella é I'Ildea. Perché, quando si agisce per i poveri nell'apparenza di un’azione
pratica, appare l'azione meritevole: «questo sta agendo per i poveri». Nella
rectitudo dell'Idea (che ¢ sempre visione, qualcosa che vedi nella freschezza
della verita che ¢), magari «tu stai sfruttando i poveri per la tua carriera, per il
tuo successo, per la tua immagine pubblica».

Nell'Idea di sapienza Rosmini riconduce la verita al suo rapporto con la
carita e viceversa:

Sono dunque due le parole in cui si compendia la scuola di Dio, reso maestro degli
uomini, VERITA’ e CARITA’; e queste due parole significano cose diverse, ma ciascuna
di esse comprende l’altra: in ciascuna ¢ il tutto; ma nella verita & la caritd come un‘altra,
e nella carita ¢ la veritd come unaltra: se ciascuna non avesse seco laltra, non sarebbe
pit essa*.

“Far strada ai poveri senza farsi strada”. Questa espressione di Mazzolari la
dice lunga di certe operazioni sceniche delle mitizzazioni mediatiche odierne.
La rectitudo dell'azione ¢ importantissima. Percid occorre ritornare a pensare,
come sostenne Monsignor Cataldo Naro, Arcivescovo di Monreale, in una sua

* A. RosMINI, Introduzione alla Filosofia, Ed. Critica, Cittd Nuova, Roma 1979, 181.

94



opera ultima: «ritorniamo a pensare», era questo nell'idea del Progetto culiurale
della chiesa italiana. Quel progetto non era unoperazione di accademismo ma
era una volonta di succhiare il midollo dell'azione pastorale della chiesa.

Il pregiudizio sulla cultura, in nome di certo prassismo pastorale nuoce alla
vita della Chiesa. Non funziona. Si puo essere grandi Pastori con un abisso di
cultura, come lo furono Giovanni Paolo II, grande filosofo e Benedetto XVT,
grande teologo. Grandi intellettuali, abili straordinari pastori.

Ho avuto la grazia di studiare le opere filosofiche, poetiche e letterarie di
Karol Wojtyla e ho pubblicato il frutto delle mie indagini con Cantagalli in
Ecce homo. La persona, lidea di cultura e la questione antropologica in Papa
Wojtyla. Benedetto XVI, che come Papa teologo ci ha lascito una eredita
straordinaria con i tre volumi dedicati a Gesu Cristo, fu un grande catecheta.
Le sue catechesi, per chi ha avuto la fortuna di leggerle e meditarle, scavano
nel profondo ed educano alla vita cristiana autentica. Che cosa ¢ la pastorale
se non l'annuncio del Kerigma cristiano e leducazione cristiana del cuore e
della mente dei ragazzi, dei giovani e degli adulti, perché nelle opere si dia
testimonianza del Dio che ci ha cambiato lesistenza e ci ama di un amore cosi
grande da consentire in noi la pratica dell’amore vero per tutti, anche per i
nemici?

Cosi, ¢ un grande Pastore il nostro Papa Francesco. Potrebbe esserlo
cosi grande senza cultura? Ha la cultura personale letteraria e filosofica e,
comunque, essendo Papa della Chiesa cattolica, ha a disposizione tutta la
cultura della Traditio ecclesiae, che & dentro la vita della Chiesa Cattolica,
quella che appunto viene nellesercizio quotidiano, nel lavorio quotidiano
anche delle nostre Istituzioni Teologiche, elaborate, scritte e comunicate
dentro questa nuova evangelizzazione, ,che come voleva Giovanni Paolo II,
puo essere fatta soltanto se recuperiamo un nuovo ardore e soprattutto una
nuova coscienza di verita.

«Chi ha pensato il pitt profondo, ama il piti vivo»: chi non ama il piu vivo,
non ha pensato il pitt profondo; forse non ha nemmeno pensato perché I'ldea
& sempre reale, quando & visione a occhi aperti. La carita intellettuale del
Rosmini & un esercizio faticoso d’indagine perché venga a galla (intus legere) la
verita della realta, la verita di ogni realtd, la verita dellamore. Camore, infatti,
si puo celare dietro parole vuote e stupide, come a cantato Marco Mengoni in
I’Essenziale, vincendo il festival di Sanremo, qualche anno fa. I giovani questo
lo apprendono dalle canzonette. Apprendono questo e altro, come ho cercato
di dimostrare nellopuscolo edito da Rubbettino, Credo negli esseri umani.
Cantando la buona novella pop.

95



6. LIdea ¢ visione, utopia, progetto, verita/rectitudo

Lldea ¢ visione, utopia, progetto. Lidea ¢ vedere la realta gia realizzata,
benché non ancora qui presente. E Ii nel futuro. E Ii, se uno ha la capacita di
“sognare a occhi aperti’, allora si che funziona.

Ernst Bloch, espressione piu alta del neomarxismo occidentale, ha
elaborato questa teoria del “sognare a occhi aperti”. Sintetizzo il suo pensiero
su questo nel modo seguente. Per Bloch nella sua opera fondamentale - II
principio speranza -, la dinamica dello sperare esprime il reale attraverso
un tipo di conoscenza “che ha forma fantastica™ essa ¢ un “sogno in avanti”
che sprigiona liberamente la tensione utopica. Gli uomini sono per il futuro,
vanno oltre quella che per loro ¢ diventata vita. Lo dimostrano i Tagtraiime
(sogni fatti di giorno), che possono essere non raramente “fughe snervanti’,
forse illusori, talvolta “prede dell'inganno”, e che sono caratterizzati da uno
stato d’insoddisfazione rispetto a cio che & qui. Percid essi, diversamente e
maggiormente dai Nachttraiime (sogni fatti di notte) sono correlati con il
nocciolo della speranza. Si dischiude allora il futuro della realizzazione del
non-ancora piu che la nostalgia del gia-stato: la malia dellanamnesi non
inquina il sogno diurno che invece progetta irresistibilmente l'attuazione del
non-ancora. In questo senso, nell'inconscio di Freud non c& nulla di nuovo
e, per questo, egli insiste sul “sogno notturno’, il sogno delle inclinazioni
istintive e regressive. Altra cosa, invece per E. Bloch, sono i “sogni diurni’,
ad occhi aperti, gli unici su cui portare I'interesse se si vuole scoprire il grado
di carenza dell'uomo, quella che lo porta a progettare la marea sterminata di
costruzioni possibili, mai fittizie. La creativita umana, dunque, scaturisce non
solo dal permanere nell'uvomo di “passioni soddisfatte”, esprimenti la tendenza
dell'impulso allimmediato (in cui, cio¢, loggetto intenzionato ¢ gia presente
come dato), ma piuttosto e soprattutto dalla compresenza di “passioni di
aspettazione’, nelle qualil'intenzionalita dell'impulso si dirige verso un oggetto
non ancora presente nel mondo. Cuomo utopico, che ha imparato a sperare,
¢ 'uvomo concreto, colto nelle condizioni materiali della sua esistenza, da cui
deve riscattarsi.

Per noi, qui, “i sogni ad occhi aperti” sono le idee capaci di far muovere la
realta. I grandi pensatori lo hanno sempre dichiarato.

A un gruppo di cresimandi canterei la canzone di Vecchioni che ha vinto
il festival di Sanremo, qualche anno fa, col titolo Chiamami solo amore. Ad un
certo punto dice: «le idee sono come le farfalle che non puoi toglierli le ali; le
idee sono come le stelle che non le spengono i temporali; le idee sono voci di
madre che credevamo di avere perso e sono come il sorriso di Dio in questo

96



spunto di universo. Chiamami solo amore». Analogo ¢ il richiamo di Giorgia
nella sua canzone Credo: «e credo nelle lacrime che sciolgono le maschere;
credo nella luce delle idee, che il vento non puo spegnere».

Abbiamo smesso di pensare che l'amore sia un'Idea? E che quindi I'amore
abbia una rectitudo, che 'amore abbia una verita? Abbiamo smesso di pensare
che l'amore sta nella sua verita, che ci sia una verita dellamore. Abbiamo smesso
di credere in Gest1 Cristo che non ¢ tanto l'amore, ma ¢ la verita dell'amore.

Lamore ¢ Dio: Padre, Figlio e Spirito Santo; e Gesu ¢ la verita, del tutto,
anche dell’amore. Dio amore, nessuno I’ha visto, Lui che ¢ nel seno del Padre
ce lo ha rivelato; Lui ci ha detto la verita.

E cose la verita? Voi sapete che alcuni teologi, a cominciare da Agostino,
dicono che Gest1 ha risposto alla domanda di Pilato! Nei Vangeli ce scritto che
Gesu ha fatto silenzio. In realtd Agostino e dopo di lui i teologi agostiniani,
sottolineano che Gesu ha risposto alla domanda di Pilato: «Quid est veritas?».
Gest ha risposto perché la risposta di Gesti era nella domanda di Pilato. «Quid
est veritas?» buttata a terra come se fosse un puzzle e ricostruito in anagramma
da proprio questa espressione «est vir qui adest» (E 'uomo che ti sta davanti).

Quell’'uomo, quella persona & veritd. Ha sostenuto un poeta spagnolo:
«Occorre soffrire perché la verita non si trasformi in dottrina ma nasca sempre
dalla carne». Tuttavia, la veritd che nasce dalla carne, resta la verita. Non la
puoi “carnificare” in maniera tale da vedere solo la carne e non voler pit intus
leggere: leggere dentro la verita di chi ti parla & l'unica cosa che ti salva.

Se la verita non ha piti un’Idea, allora su tutto ognuno puo dire quello che
vuole. Anche sull'amore, come annotava per piccoli e grandi Marco Mengoni
in I’Essenziale: «Non commetterod un altro errore di valutazione. Lamore € in
grado di celarsi dietro amabili parole che ho pronunciate prima che fossero
vuote e stupide». Se avessi detto questo a un gruppo di ragazzi avrebbero
immediatamente capito. D’altra parte, se diciamo che «’'amore va costruito sulla
roccia e non sulla sabbia» magari la gente capisce poco; perd, se canticchiamo
quella famosa canzone - «ho scritto tamo sulla sabbia; e il vento a poco a
poco se [ portato via con sé» -, allora si capisce meglio. Senza Idea l'amore
non esiste. Aver oscurato I'ldea del’amore significa avere introdotto nella vita
degli umani un disorientamento spaventoso che genera un sentimento che si
chiama amore e potrebbe essere lesatto contrario dell'amore.

Quel giovanotto gia cresciuto che ha abbandonato sua moglie con tre figli,
¢ andato a vivere con una ragazza pit giovane di lui di 20 anni e poi dopo un
mese & ritornato a casa e ha ucciso la moglie ed i figli con una lucidita assoluta.
Lo avrebbe fatto, interrogato, per amore: ha sostenuto di amare a tal punto
quella ragazza che non poteva sopportare che la moglie e figli esistessero; la

97



loro vita gli impediva la liberta di amare la sua nuova compagna, percio li ha
uccisi. E non era un folle.

E se ci pensiamo bene senza subito giudicare, quel tipo (ovviamente
dominato da un demone, perché i demoni esistono) ha visto giusto, perché
ha capito che I'amore ¢ un legame cosi esclusivo che deve essere vissuto in
liberta; e lui questo nuovo legame non riusciva a viverlo come amore in liberta,
sapendo che cera un altro legame; percio ha pensato di eliminare quel legame,
per poter vivere damore.

La nostra “Apologia dell'ldea” ¢ molto serena ed & semplice, tanto &
supportata da evidenze umane chiare e lampanti. Altri esempi possono aiutare
a comprendere.

Senza un amore che abbia una rectitudo dentro, non si riesce piu a
distinguere tra il kamikaze e il martire. Riesci a distinguerlo il kamikaze dal
martire?

Se I'amore non ha la sua rectitudo, se 'amore non ¢& legge che impone di
donare la vita e di non prenderla mai (legge che impone di donare se stesso
nellatto in cui amo unaltra persona, non di possedere l’altro, che sia per il tuo
piacere o per farci qualsiasi altra cosa), allora non & amore.

Lamore ¢ dono, l'amore ¢ apertura; l'amore ¢ totale fusione di sé nell’altro;
Iamore non prende mai. Cosi I'amore & un’Idea, con la “I” maiuscola, perche
Iamore non ¢ frutto delle mie soggettive idee. Lamore, ciog, attraverso I'Idea,
ha una “sua” oggettivita. Ecco il valore inestimabile dell'ldea, perché I'Idea &
sempre oggettiva: mi sta davanti, ¢ come legge, ¢ luce che mi fa capire cosa &
amore e cosa non ¢ amore, evitando la confusione del tradimento, perché un
amore senza idea € un tradimento, come Giuda che tradisce Gesu con quel
gesto, che invece ¢ un gesto d'amore.

Il bacio ¢ un gesto damore. Quando perd l'amore non ha la rectitudo, non
ha I'ldea. Allora capite che il bacio lo si puo dare e pud diventare segno del
tradimento. Da quando Giuda ha baciato Gest, e, con questo I'ha tradito, gli
umani resteranno obiettivamente confusi: quando potranno venire a sapere
che chi li sta baciando non li sta tradendo?

Nel terzo registro del laboratorio sul rapporto tra musica e predicazione,
che porto avanti ormai da qualche anno e il cui scopo ¢ quello di produrre
canzoni (testo e musica) da far cantare a qualche Big, cosi che attraverso di
loro si possa raggiungere tanti giovani, in una mia recente canzone intitolata
Altrove, sviluppo questo concetto in alcuni versi iniziali: «Dove lo vedi/ se un
uomo di colpisce alle spalle/ mentre ti chiede aiuto/ 12 gia a valle?» e poi «Dove
lo vedi/ se una donna sta mentendo al tuo cuore/ mentre ti grida addosso
tutto il suo amore?». Quanto & decisivo che 'amore abbia I'Idea e che I'Idea

98



si conosca, si capisca, si accolga, perché si possa veramente ed effettivamente
amare umanamente. “Amare umanamente’, potrebbe essere il titolo di un bel
libro, certo. Resta per¢ il tema del presente e del futuro. Oggi ¢ proprio questa
la “questione antropologica” pitt importante: cosa significa amare e amare
umanamente? Anche Dio se la pose questa domanda: e venne, avvenne per
diventare la verita dellamore, I'ldea incarnata dell'amore, per tutti.

7. LIdea contro la finzione

Il primo giorno, il professore di filosofia ci recitd quel verso di Holderlin.
Poi ce lo spiego, parlando della dotta ignoranza, anche di Nicolo di Cusa. Solo
alla fine ci fece sapere che quel verso di Holderlin era dedicato a Socrate, il
grande pensatore: Socrate aveva pensato il piti profondo e aveva vissuto il piu
puro. Si sa del resto che fine fa Socrate, no? Muore, accettando la morte che gli
danno. Beve il veleno, per obbedire alle leggi dello Stato, pur sapendo che lo
stanno accusando falsamente: in questo c@ obiettivamente una prefigurazione
di quanto avverra, dentro ben altre condizioni e circostanze, con il Cristo.

Il secondo giorno, il professore arrivo di nuovo e tutti aspettavano unaltra
performance come la prima. E, invece, disse con solennita:

Sempre caro mi fu questermo colle, e questa siepe, che da tanta parte dell'ultimo
orizzonte il guardo esclude. Ma sedendo e mirando, di la di questa, interminati spazi,
infiniti silenzi e profondissima quiete, io nel pensier mi fingo, ove per poco il cor non
si spaura. E come il vento odo stormir tra queste piante, io quello infinito silenzio a
questa voce vo' comparando, e mi sovvien leterno e le morte stagioni, e la presente e
viva, e il suon di lei. Cosi in questa immensita sannega il pensier mio e il naufragar me
dolce in questo mare.

Noi alunni rimanemmo di nuovo attoniti. Nessuno si permise di dire
al professore: «non abbiamo capito». Fu il professore a incalzarci con la
domanda: «avete capito?». Il professore giustamente ammiro lintelligenza
degli alunni in silenzio: perché chi ascolta per la prima volta (o anche dopo
tante volte) Linfinito di Leopardi, non puo presumere di aver capito, solo
perché & pronunciata in italiano.

Tentando comprensioni possibili di questa poesia: si parla di Infinito, di
Immensita, di Eterno. Parrebbe appunto che, qui, Leopardi esprima tutta
la sua religiosita. E dov® invece il famoso pessimismo? Non puoi capire
veramente Linfinito di Leopardi, se non leggi lo Zibaldone e quelle frasette
molto espressive della sua concezione del mondo e della realta: «Io considerava

99



e percepiva intorno a me che tutto ¢ nulla, solido nulla e io medesimo nulla e
percio io ne restava come angosciato.

Allora Linfinito di Leopardi non parla dell'infinito, non parla delleterno,
non parla dell'immenso, non parla del religioso. E che cosa dice? Afferma,
appunto, ci0 che ancora nello Zibaldone scrive pitt 0 meno nel tempo in cui
scriveva Linfinito: «sola nel mondo eterna ove si evolve ogni creata cosa; in
te morte riposa la nostra ignuda natura». Questo &, morte, nulla, pessimismo,
buio, tenebra! Non perché, come si sosteneva ai suoi tempi, Leopardi era
brutto, malato, deforme e non riusciva a trovare una donna, nemmeno ad
andare a prostitute! No! Leopardi sindignava quando dicevano cose del
genere, che il suo pessimismo dipendesse dalla disgrazia della sua vita: no,
perché lui “percepiva/sentiva’, ma anche “considerava con l'intelligenza” che
tutto & nulla. E il Leopardi nichilista nietzschiano, almeno ottanta anni prima
di Nietzsche, come ben mostra il filosofo Emanuele Severino nel suo piccolo
ma prezioso libretto dedicato a Leopardi:

Lillusione suprema ¢ pensare, con tutta I'intensita di cui si & capaci, che leterno esiste
ed ¢ infinito e che nelleterno 'uomo puo salvarsi dal nulla a cui la morte conduce:
nelleterno ¢ dolce naufragare. La dolcezza del naufragio ¢ tutta percepita all'interno
dellillusione. Leopardi si & allontanato ben presto dalla fede cristiana®.

E allora: al di 1a di quella siepe non esiste nulla, per Leopardi. Questa
esperienza ¢ angosciante. E pero, «al di la di questa, interminabili spazi,
sovrumani silenzi e profondissima quiete io nel pensiero mi fingo»: “mi fingo
nel pensiero’, m’'immagino che sia cosi. Questa immaginazione & importante:
vedo il nulla, lo percepisco, lo considero, lo sento, ma non posso vivere dentro
questa tenebra, ho bisogno di naufragare nell'immenso, nell'infinito, nelleterno
per trovare un minimo di pace. Cosl, in questa immensita «sannega, il pensier
mio» e questo mi ¢ dolce.

Dunque, nulla, nemmeno i pensieri, possono essere interpretati nel loro
giusto modo, per la loro rectitudo, se non hai urn’idea interpretante, se non
trovi una fonte, unorigine, un grembo dove questldea ¢ interpretante e a
partire da qui hai la giusta lettura di un testo, hai la giusta lettura di unazione.

Non basta agire per comprendere. Non basta agire per riconoscere.

Unapplicazione concreta di quanto stiamo sostenendo la si puo trovare con
chiarezza nell'affermazione di San Paolo che tende a denudare radicalmente la

*E. Severino, In viaggio con Leopardi. La partita sul destino dell'uomo, Rizzoli, Milano 2015,
29.

100



“finzione” dell’agire caritativo in quelle forme pratiche che pure dovrebbero
identificarlo con sicurezza: se dai i tuoi averi ai poveri come non potresti avere
la carita? Eppure: «Dessi il mio corpo a bruciare, potrei non avere la carita;
se parlassi le lingue degli uomini potrei non avere la carita, se vendessi tutti i
miei averi e dessi poi il ricavato ai poveri, potrei non avere la carita!».

Come ¢ possibile?

Allora Paolo dice bene che anche la carita senza l'idea, - la carita reale,
senza la caritd intellettuale, potremmo sostenere - ¢ un rischio. Non dice la
veritd immediatamente; perché si pud dare addirittura il corpo a bruciare e
non avere la carita. Il kamikaze per esempio da sicuramente il suo corpo alla
morte, si fa esplodere in nome di Dio, per rendere culto ad Allah, ma ancor
pit evidentemente non ¢ animato da nessuna carita. Diversamente dal martire
cristiano, come Don Puglisi, il quale guarda negli occhi il suo uccisore e gli
sorride per dire: «e a questo punto sei arrivato? io ti perdono, Padre perdona
non sanno quello che fanno». Perdonare I'imperdonabile, ecco la realta della
misericordia e della carita.

Con una battuta si potrebbe affermare: «dall'Idea non si sfugge», nemmeno
quando si vuole sostenere che «la realta & superiore all'idea», come si
legge nell’Evangelii Gaudium di Papa Francesco. Si potrebbe discutere sul
significato della superiorita della realta rispetto allidea, ma entreremmo qui
in dibattiti filosofici interminabili che, a mio avviso, hanno pur trovato sulla
soluzione conciliante nella dottrina rosminiana del sintesismo delle tre forme
dellessere, ideale, reale, morale. Non interessa qui indagare su quali siano le
fonti dell'asserzione del Papa e, considerata la natura pastorale dell'autorevole
documento, non ¢ credibile che lenciclica simpegni necessariamente in
discussioni filosofiche. Con quella espressione, Papa Francesco rimarca
doverosamente il realismo della dottrina cattolica. E pero si puo osservare:
dire che “la realta ¢ superiore all'idea” non & una “bella idea™? Si, lo ¢&; &€ una
straordinaria idea. Lidea riconosce che la realta & superiore a sé: vive la
sua apoteosi nel riconoscimento, come dire, della propria kenosis. Eppure,
riafferma la grandezza dell'ldea, perché “la realta che & superiore o piu o
importante dell'idea” non puo essere comunicata e sostenuta senza I'idea che
laffermi.

D’altra parte, nella versione «la realta ¢ pit1 grande dell'idea», questa Idea
si trova nel cuore del neoplatonismo e venne usata abbondantemente nella
tradizione cattolica. E qui non posso non ricordare il periodo bellissimo della
mia formazione all'Universita di Freiburg im Breisgau, dove ho potuto studiare
il Proslogion di Anselmo d’Aosta, impegnato a provare con un solo argomento
che Dio esiste. I frutti di questa ricerca si possono leggere nellopera pubblicata

101



nel 1996 per i tipi delle Edizioni Dehoniane con il titolo: La mente umana alla
prova di Dio.

8. Teologia e preghiera

Clerano stati tanti tentativi per provare lesistenza di Dio, anche da parte
di Agostino. Anselmo, sollecitato dai suoi monaci che desideravano voler
dimostrata sola ratione lesistenza di Dio, aveva gia scritto il Monologion, nel
quale raccoglieva e interpretava tutti quei tentativi. I monaci e lui stesso pero
erano ancora insoddisfatti. Stupisce questa ricerca voluta dai monaci, la cui
vita ¢ dedicata alla preghiera e dunque all'adorazione di Dio. Ben sanno che
Dio esiste, visto che I'adorano e lo pregano. Perché dunque pretendere una
dimostrazione con la sola ragione. Non abbiamo tempo qui per spiegare
come da queste domande emerge un cambiamento culturale in quei tempi.
Cominciano ad imporsi i diritti della ratio sulla contemplatio, come anche
la necessita dell'argomentazione e della cogitatio sulla lectio. Cominciano a
sorgere le universita e vengono anche meglio stabilizzate le scienze.

11 Proslogion ¢ espressamente un dialogo con Dio alla ricerca di intelligenza.

Lapprofondimento logico ¢ inquadrato dentro un atteggiamento di
invocazione dell'uomo verso il suo Dio, contemplato nella maesta della sua
vita divina e amato nella misteriosa ineffabilita della sua misericordia. E una
situazione esistenziale dentro la quale il pensiero cogitante vive e dalla quale
trae forza: la preghiera introduttiva non deve soddisfare semplicemente le
esigenze della scelta di un particolare genere letterario. Essa ¢ molto di piu che
un accorgimento stilistico, perché fonda il dinamismo del pensare anselmiano,
costituendo le condizioni delle possibilita reali del suo vero esercizio.

Viene cosi a stabilirsi un legame stretto tra il movimento riflessivo della
ragione e la decisione credente dellorante. Il tema toccato & Dio, la sua esistenza,
i suoi attributi: un tema suscettibile non solo di trattazione strettamente
teologica, ma anche di sviluppo squisitamente filosofico, proprio perché
coimplicativo di una concezione generale della realta e dellessere, dell’'uomo e
della storia. La presunzione anselmiana sarebbe quella di poter intensivamente
ricercare sul piano filosofico, mantenendo, o per lo meno non nascondendo,
un influsso da parte della fede storica ed ecclesiale (mistica) sul livello della
conoscenza come tale. Cogitatio e meditatio appaiono armonicamente come
due modalita differenti del’'unico movimento con cui lo spirito umano attinge
vera conoscenza.

Anselmo come scrisse il Proslogion: la sua mente si arrovellava al pensiero
di dover dimostrare con una sola mossa cogitante lesistenza di Dio; questo

102



non lo faceva dormire di notte, perché voleva trovare un argomento semplice,
che valesse per tutti, e che potesse chiudere la bocca a chiunque da stolto
(impudens) nega che Dio esiste. I monaci glielo avevano chiesto e lui voleva
eseguire il compito. Cosl procede, in una sorta di “teologia in ginocchio™
prega Dio per poter meglio pensare, prega Dio perché lo illumini e gli infonda
le idee necessarie per dimostrare la sua esistenza.

La “teologia in ginocchio” & quella pensata da Hans Urs von Balthasar,
grande teologo. Insomma se si ¢ veri credenti, ecco che la teologia funziona
meglio. Se si & credenti, infatti, e si arriva, nellesercizio della teologia, nelle
analisi esegetiche e storico-critiche, anche quasi a dubitare che Dio esista o che
Gest sia la verita assoluta, in quanto Figlio di Dio nella carne umana, e allora
che teologia puoi elaborare?

In teologia tutto dipende dalla fede: la teologia ¢ “ancella della fede’, ¢ a
servizio della fede, della sua testimonianza, del suo vissuto. Se la teologia
sviluppa “idee” o “riflessioni critiche” lo fa a partire dalla fede e in nome
della fede, perché la fede maturi nel cuore dei credenti e sia possibile una
comunicazione universale del messaggio della salvezza nel mondo in tutte le
culture e in tutti i tempi.

Allora, la teologia non si studia per fare qualcosa: ad esempio, per diventare
preti. La teologia non si studia per fare gli insegnanti di religione cattolica. La
teologia tra i laici non si studia per diventar diaconi. E vero che per diventare
sacerdoti occorre formarsi teologicamente, cosi come anche lo deve fare chi
aspira a insegnare Religione cattolica nelle scuole dello Stato. Tuttavia, occorre
ribadire che la teologia non si studia per fare qualcosa. La teologia si studia
per maturare nella fede che, “adulta anche perché pensata fa tutto quello che
la fede deve fare.

Percid, sulla “teologia in ginocchio” osserverei: si elabora teologia perché
“si pensa criticamente, intensivamente” e non tanto perché si sta in ginocchio
a pregare. Non ¢ il teologo che deve pregare, ma ¢ il credente che non puo
non pregare. Il teologo pensa, il credente prega. Poiché il teologo ¢ credente,
ecco che pensa dopo aver pregato o mentre prega pensa o fa addirittura del
suo “pensare” una preghiera, come ben dimostra la “teologia mistica” o la
“teologia dei santi”.

Obiettivamente si pud osservare che la posizione dello stare in ginocchio
sarebbe molto scomoda, per pensare. Insomma, preghi perché sei un credente,
& la fede che ti porta in ginocchio; ¢ la fede che ti dice: «contemplal», perché,
se non contempli, che cosa comunichi con la tua intelligenza, con la tua
riflessione critica, con la tua teologia? Mettiti dunque in ginocchio e prega,
fai le meditazioni e dici I'Ufficio delle letture. Prega! Si obietta di non avere

103



tempo per pregare, perché il teologo ha il dovere di leggere tanti libri. Dico
allora: prega, perché senza preghiera, non si riesce neanche a leggere i libri.
Nel senso che leggi materialmente i libri, ma non comprendi niente, o intendi
troppo poco.

Il Priore del monastero del BEC chiede ad Anselmo di spiegare perché
Dio esiste e di farlo con un argomento semplice ed unico. Percio Anselmo,
che voleva corrispondere a questa urgenza dei monaci oranti, si mette in
preghiera. E nel Proslogion la prova filosofica ¢ costruita dentro una cornice
orante: «Oh Signore tu che esisti, tu che sei il sommo bene, tu dammi adesso
I'intelligenza perché io possa spiegare con un solo argomento che tu esisti e
che sei...», e cosi via dicendo.

Alcuni sostengono che questa preghiera sia Eine stilistische Umkhaerung
(una cornice stilistica). Non ¢ vero, quella preghiera & il grembo, ¢& la fonte
del pensiero. La prova dellesistenza di Dio ¢ fondata su questa idea bellissima
neoplatonica secondo cui «la realta & pit grande dell'idea». Funziona cosi,
come tutti sanno: ecco I'idea Dio ¢ «Id quod maius cogitari nequit», cid di
cui non si puo pensare pit grande; se senti Dio e pensi, cio di cui non si puo
pensare il pit grande, immediatamente ammetti che Dio esiste.

Perché? Se Dio & cio di cui non si pud pensare pili grande, deve esistere in re
(nella realta), perché se cio di cui non si pud pensare il piti grande non esistesse,
allora qualunque cosa che esiste in re (un bicchiere, per esempio) sarebbe pil
grande di colui di cui non si puod pensare il piu grande e questo sarebbe una
contraddizione impossibile. Cosa funziona in questa argomentazione? Cosa
vi ¢ di implicito? Appunto I'idea che «la realta & piu grande dell'idea». Se
Dio fosse solo la sua idea e non esistesse in re, anche il mio naso sarebbe pil
grande di Lui. Non resteremmo mai abbastanza meravigliati nel considerare
la straordinaria intelligenza con cui un monaco corrisponde al bisogno
spirituale che noi abbiamo di sapere con un minimo di certezza cognitiva che
Dio esiste ed & amore. E I'urgenza del logos interiore alla fede, perché la fede
cattolica non potrebbe mai declinarsi in termini fideistici, percio ha necessita
di coniugarsi e mediarsi attraverso la ragione, esibendo il logos della speranza
che si porta dentro: la ragione, infatti, che la teologia sviluppa criticamente,
nella sua mediazione culturale, non ¢ mai una ragione estrinseca, ma & sempre
una ragione interiore alla fede. Per essere confermati della bonta di queste
riflessioni si potrebbe con grande beneficio rileggere e approfondire Ienciclica
Fides et ratio di Giovanni Paolo II che ¢ come un grande programma culturale
peril terzo millennio, perchéla fede nella nuova evangelizzazione sia veramente
feconda ed eviti i rischi del miracolismo, del fideismo, dell'integrismo, del
pietismo, del devozionismo, del fondamentalismo, per non dire del fanatismo

104



religioso, abbia o non abbia una coloritura terroristica, poco importa. In tutti
questi atteggiamenti la fede cristiana muore e marcisce. Perci6 ¢ importante
riscoprire il servizio pastorale della teologia nella chiesa locale e nelle comunita
parrocchiali, anche perché come si vede da anni, la catechesi non basta piu per
la comunicazione e la trasmissione della fede nelle nostre societa complesse e
multiculturali, nel nostro tempo “liquido”

9. Teologia, chiesa locale e comunita cristiane

Lesercizio della teologia in una chiesa locale ¢ un ministero ecclesiale,
organico allevangelizzazione, perché entra direttamente in tutti gli altri
“servizi” della mediazione della fede, quello catechetico, omiletico, liturgico,
caritativo. Niente pud essere, infatti, praticato, nellinnovazione e nella
creativitd, se non attraverso un progetto, un’ldea, che, se ¢ vera idea, ¢ sempre
qualche cosa che nasce nella carne.

Vorrei fare un solo esempio, accennando al discorso della misericordia,
nellAnno della Misericordia. Il santo Padre, Papa Francesco, insiste
continuamente sulle “porte sante’, aperte per la misericordia di Dio. Eppure,
giustamente, sottolinea che senza aprire la porta santa della misericordia del
proprio cuore, ¢ inutile che attraversiamo “porte sante”. La fede cristiana non
¢ magismo. Non & perché si compie un gesto, allora si puo essere sicuri della
salvezza. Ce una rectitudo della misericordia, c® una verita della misericordia,
ce un’ldea della misericordia che non puo essere disattesa dalla sua pratica. La
misericordia & la misericordia e non il misericordismo.

Le opere di misericordia diventano spinta ad agire, utopia, ispirazione,
innamoramento, desiderio d’idealitd per sconfiggere la tentazione del
superficiale che morde le nostre giornate quotidiane, con la pigrizia, laccidia,
Tindifferenza, il disimpegno. Seguiamo l'ammonimento di Primo Mazzolari:

Ci impegniamo senza pretendere che altri simpegnino, con noi o per suo conto, come
noi o in altro modo. Ci impegniamo senza giudicare chi non simpegna, senza accusare
chi non s'impegna, senza condannare chi non s'impegna, senza disimpegnarci perché
altri non si impegna.

Attenti perd al misericordismo. In alcuni messaggi mattutini o aurorali
(come vorrei chiamarli) ai nostri sacerdoti ho approfondito questo concetto.
Ve ne trascrivo uno:

Carissimi, appena arrivati a Roma, in aereo mi ¢ frullata l'idea che il misericordismo

105

I TN AT AN TTN T AT TIT



¢ la predica sulla misericordia del supermercato, una specie di discount: la logica del
super market per vendere la merce impone I'abbassamento del prezzo fino a regalarla,
offrendola gratis. D’altra parte, anche il misericordismo sa bene che “grazia” significa
“gratis data’, e se qualcosa ¢ gratis, perché dovrebbe costare? Sovviene allora che
questa grazia ¢ costata parecchio, almeno a Gest di Nazareth e poi a quelli che lo
hanno seguito sulla sua via, anzi nella Via che & Lui stesso. La misericordia invoca una
«grazia a caro prezzo» (D. Bonhoeffer) e il prezzo ¢é la nostra conversione che non ¢&
cosa fattibile nella superficialita e nella leggerezza. Cosi, nell'anno della misericordia
ha ben detto papa Francesco: «potremo aprire tutte le porte sante che vogliamo, ma
se non apriamo quella del nostro cuore non serve a nulla». Percio: «Beato chi decide
nel suo cuore il santo viaggio». Si alla misericordia del Padre di Gest che trasforma la
vita e la apre al perdono. No, dunque, al misericordismo dell'idolo del supermercato
che vuole comprare tutto a poco prezzo, goderecciamente continuando a vivere come
prima, come sempre.

Ci chiediamo ora: perché ¢ tanto pericoloso il misericordismo e bisogna
stare molto attenti? Perché il misericordismo & travisamento e perversione
della parola di Gesu sulla misericordia e, come tale, porta ad adorare un altro
“dio” quello costruito ad immagine e somiglianza dal proprio “io”. Ricordate
la parola che Gesu disse dopo aver insegnato a pregare: «se non perdonerete
di cuore ai vostri fratelli, nemmeno il Padre vostro celeste perdonera a voi».
Dunque, come ¢ possibile che il Padre non ci perdoni, se & cosi ricco di
misericordia? Se ci ha gia tutto perdonato nel Cristo crocifisso, 'innocente che
paga per tutti? Accade perché l'atto della sua misericordia coincide con l'atto
del nostro perdono ai fratelli (¢ uno dei “trucchi” dell'Incarnazione); sicché
nell’atto in cui doni il perdono, in verita lo stai effettivamente solo ricevendo.
Ecco anche perché Colui che muore “per tutti” &, con la sua morte, salvezza solo
“per molti”. La questione del “pro multis” non & nominalistica, ma pastorale
e — a ben pensarci — anche ecumenica. Per non dire che, nellanno della
misericordia, ha detto una parola chiara contro certo diffuso misericordismo.
Vogliamo ribadirlo con chiarezza: “S”, alla misericordia del Padre di GestL.
“No’, al misericordismo dellidolo. Abbiamo pero il magistero di papa
Francesco che ben ci guida e ci dirige sulle vie sante della misericordia, sia con
le sue quotidiane omelie, sia con le sue Encicliche ed esortazioni apostoliche,
ma soprattutto con il suo esempio di vita.

Allora, la porta santa aperta, che concretamente nelle istruzioni della chiesa
cattolica il popolo santo di Dio puo attraversare attingendo al grande mistero
della misericordia di Dio, va mostrata nella sua rectitudo, perché altrimenti
rischia di tradire addirittura il Vangelo e quello che Gest ci ha insegnato.

Lo diciamo con “timore e tremore” (ma ¢ la verita), nessuno di noi che sia

106



andato cento volte a quel confessionale per chiedere perdono dei suoi peccati,
avra ricevuto realmente nella sua vita il perdono di Dio e la sua misericordia,
se non avra perdonato i peccati dei fratelli contro di lui: «<se non perdonerete di
cuore... nemmeno il Padre vostro perdonera». Il sacramento cattolico si vive
nella liberta e non nelle forme magiche con cui spesso noi lo interpretiamo.
Chi non si ¢ impegnato in un cammino di conversione a perdonare il
fratello, non riceve il perdono. Perché la misericordia di Dio non ¢ un’idea,
ma ¢& grazia, cioé «unazione reale di Dio dellessenza dell'anima umana» (A.
Rosmini). E una grazia che sta nellanima, come fuoco, come roveto ardente
brucia, infamma e cambia le emozioni, i sentimenti, i pensieri. Confessati tutti
i peccati, il perdono di Dio realmente accade in te e ti lava e ti ricostituisce e ti
riporta su quel cammino di santita nuovo, come il giorno del tuo battesimo, se
il tuo impegno vive nell'azione pratica e concreta del dono della misericordia
ad altri, in un amore che non vuole piu rancore, che non vuole pill vendette.
Anzi, & l'amore cristiano che si spinge ad “amare i nemici”. Ben sapendo che
“amare i nemici” non & un consiglio evangelico (senza il quale non giungo alla
perfezione), ma ¢ un comandamento di Gesu (senza il quale semplicemente
non sono cristiano): «amare i nemici ¢ un comandamento imprescindibile
per chi si definisce cristiano» (J. Forest). Attraverso lesempio della sua vita,
Gesti lo ha mostrato, cosi come lo ha insegnato nelle sue parabole. Portati per
natura ad odiare le persone che ci fanno del male, Gest vuole che i cristiani
portino l'amore a tutti nella esperienza quotidiana della loro vita, per cambiare
cosi gli eventi e non solo le proprie esistenze. «Amatevi gli uni gli altri, come
io ho amato voi», & questo 'unico comandamento di Gest. Quello di “amare
i nemici”, ne & una necessaria e immediata declinazione. Lo devono capire e
sapere tutti i “nuovi zeloti” indisponibili a vedere nei loro “nuovi romani” dei
fratelli e non dei nemici.

Se la teologia sara una pratica ministeriale piti diffusa nelle comunita
cristiane e nelle chiese locali, il vissuto cristiano se ne avvantaggera,
perché potra esibire una “qualitd cristiana” pit consapevole e percio piu
cercata, negando alle convenzioni, alle abitudini e ai costumi di prendere il
sopravvento sulla testimonianza della fede. Il cattolicesimo cristiano, si potra
smarcare dal cattolicesimo convenzionale, perché ¢ proprio della teologia
porre alla comunitd cristiana un pensiero critico esibendo la “differenza
cristiana”, cioé permettendo a tutti di vedere cio che & cristiano e cio che non
lo &. In particolare nelle nostre feste religiose (che non sono immediatamente
religiosita popolare o pietd popolare cristiana) il grande rischio dell'idolatria
& presente. Ed & questa una responsabilita del ministero pastorale dei vescovi
e dei sacerdoti troppo grande. E una questione delicata, perché la gente potra

107



pensare di essere “a posto con Dio”, mentre rende culto a un idolo. Una pratica
idolatrica, con forme solo apparentemente corrette, & possibile, & facile da
vivere. Celebrare leucarestia e non voler concedere il perdono, desiderando la
vendetta, & situazione schizofrenica dellanima. E sotto sotto cosa cova? Una
falsa idea di Dio. Non c&, infatti, 12 dentro il Dio di Gesu Cristo che ¢ solo
amore, sempre amore dalleterno. Ecco come la teologia potrebbe servire la
Chiesa locale, aiutando a declinare il vero volto di Dio, quello triniatrio nelle
forme pratiche dellamore che sono la sostanza della vita della fede e della
crescita di una comunita cristiana, la ragion dessere di una parrocchia, che
non si voglia trasformare in agenzia disbrigo pratiche religiose o in struttura
per la distribuzione dei pacchi ai poveri (magari sempre di cibo messo a
disposizione da altri e mai dalla vera carita che coinvolge le tasche di chi sta
donando).

Il mascheramento religioso & sempre a disposizione di chi non vuole con
radicalitd accogliere il Vangelo di Gesu e vuole stare con “due piedi in una
scarpa”. Ce bisogno di teologia diffusa, di teologia popolare, perché qui si
sviluppi la necessaria profezia e denuncia di tutto cio6 che non ¢ di Dio eppure
viene attribuito a lui, per nostro piacimento o perché cosi posso comportarmi
“come voglio io” e non come vuole Dio.

Il Santo Padre nellomelia dell'apertura della porta santa a Roma ha detto che
il rancore e la vendetta sono la pesantezza del nostro cuore, non fanno tanto
male agli altri (i nostri nemici), ma fanno male a noi stessi, perché distruggono
la bellezza dell'imago dei che ¢ dentro la nostra vita. Ora, questa cosa va
pensata o no? Non puo essere solo detta, va anche pensata, per poter essere
meglio comunicata e compresa, diventando poi pungolo al rinnovamento,
all'impegno, alla misericordia e alla solidarieta anche per i nemici: «fate del
bene a quelli che vi odiano e non rispondete male per male».

10. Cuomo, questo “animale divino”

Talvolta si ragiona cosi: quando si pensa una cosa se ne raggiunge il
concetto e quindi la cosa ¢ “ideale” e non ¢ piu concreta o reale. Specie quando
si pensa a Dio o su Dio o sull'uomo, ¢ chiaro che il concetto non potrebbe mai
esprimere I'immensita del mistero che sono sia Dio che I'uomo.

Il concetto, come dicono i tedeschi: Begriff, ¢ qualcosa che graffia, che
incapsula. Percio nessun concetto dissolve il mistero. SantAgostino, scrivendo
La Trinita, sin dall'inizio focalizza il carattere apofatico della teologia: «diciamo
non tanto per dire, ma per non essere condannati a tacere». E, daltra parte,

abbiamo iniziato cosi anche noi con la dotta ignoranza, il sapere di non sapere,

108



e dunque il non sapere che ti apre al sapere.

Tuttavia il concetto ¢ anche diverso dall'ldea, per tanti motivi: il concetto
¢ graffiante, il concetto include, I'ldea no, I'ldea apre, I'ldea ¢ visione, I'ldea
& unapertura allinfinito; il concetto appartiene allelaborazione razionale,
I'ldea invece ¢ dimensione della vita umana in quanto sguardo all'infinito,
finestra spalancata sull'abisso, “motore di ricerca” capace di navigare dentro
un orizzonte indeterminato e percid mai definibile. Capire questo significa
comprendere perché alcuni, come il Rosmini, hanno parlato dell'ldea
dellessere come il «divino nell'uomo», traducendo in questo modo la dottrina
dellimago dei non solo nella gnoseologia, ma anche nell'antropologia, cioé
nella visione dell’'uomo. Cosa sarebbe 'uomo senza questa Idea dellessere, se €
proprio questa Idea a costituirlo intelligente?

Intelligenza dice I'ldea e non tanto il concetto, che & piu frutto della
razionalita.

Piti radicale della razionalita & I'intelligenza nell'uomo: sono due dimensioni
distinguibili dellessere umana, ma una ¢ pil1 profonda dellaltra, perché ne ¢
fondamento e dunque anche “comandamento”. UIdea & data come dono perché
animale uomo sia “umano’, I'ldea dice la rectitudo dell'umanita dell'uomo e
percio & la misura della sua umanita che splende nella “sua” Idea, costitutivo
ontologico dellessere umano in quanto umano.

Ma non era, secondo Aristotele, invece, la razionalita cio che costituisce
Pumano dellanimale uomo? Non sarebbe I'uomo un “animale razionale™?
Certo 'uomo ¢ animale razionale, come & animale simbolico, o anche animale
che ha parola e che parlando & capace di significare, un animale che ha cuore.
Sono allora il cuore, lintelligenza, la razionalita, il costitutivo ontologico
dell’animale che chiamiamo uomo? Oppure dobbiamo cercare altrove?

Pili che altrove, dentro queste cose, nel pitt profondo.

Intanto, si pud notare che con la razionalitd (specialmente con quella
scientifica), gli esseri umani rischiano di non restare umani e scadere tanto in
basso nella loro umanita da essere pit1 bestie delle bestie. Perché? Nell'istinto
animale la bestia non riesce ad auto-trascendersi, invece nel proprio istinto
animale lessere umano riesce ad auto-trascendersi nel bene e anche nel
male: le bestialita che animale uomo riesce a fare, nessuna bestia esistente
nell'universo & capace di fare.

Hitler era un uomo di grande razionalita, perché non si puo portareilmondo
in una guerra mondiale “senza razionalitd”; cosi come lo era Heichmann che
senza razionalitd scientifica non avrebbe potuto programmare la soluzione
finale degli ebrei. Questi dell'ISIS, non sono dei barbari inetti, stupidi,
ignoranti. Si sono messi a fare “questa cosa’, dentro un‘analisi scientifica della

109



geopolitica mondiale e sanno bene che PAmerica non li distruggera se non
in lungo tempo, eventualmente; cosi sfruttano I'immobilismo degli equilibri
geopolitici. Per fare queste cose ci vuole testa, ci vuole razionalita, ci vuole
scienza.

Non ¢ la razionalita, allora, il costitutivo ontologico che qualifica I'animale
uomo un essere umano. E piuttosto il divino che splende nell’imago, nell’ Idea.

Cosi, il divino appartiene pitt alluomo che a Dio. Dio, infatti, non &
propriamente divino: Dio ¢ Dio. Bisogna stare attenti al linguaggio. Qui la
teologia deve stare accorta, per evitare ogni equivoco. Guardiamo un attimo
alla Cristologia. Per dire la natura teandrica di Gest, uomo vero e Dio vero, si
dice che Gesu ¢ umano-divino. Si parla cosi correttamente? Direi di no.

Calcedonia afferma che Gest ha la natura umana e la natura divina, sostiene
che Gesu ¢ “vero Dio” e “vero uomo”, non stabilisce che & umano - divino.
Umano - divino lo diciamo noi, deviando intellualisticamente. Si dovrebbe
essere un po’ pilt precisi, il divino non ¢ la divinita, perché la divinita si predica
di Dio, ¢ unialtra cosa dal divino. Il divino, invece, si deve predicare dell'uomo,
essendo il costitutivo ontologico dell'animale uomo, che ¢, grazie al divino,
umano. Insomma, ¢ come anche dire che se Gesu ¢ divino lo ¢ non perché
¢ “vero Dio’, ma perché ¢ “veramente uomo’, la forma alta dell'umanita, la
pienezza dell'umano possibile all'uomo, imago dei.

Da qualche anno ho pensato di pubblicare una collana di riflessioni
teologiche perché la teologia accademica potesse entrare nelle case di tutti.
Teologia per tutti ¢ il titolo della collana. Il primo volumetto ¢ dedicato proprio
alla questione dell'uomo, con I'intento di chiarire meglio cosa rende 'uomo un
essere umano: il divino. Ecco il titolo del volume: Lanimale divino. Sull’umano
dell'uomo, questo “di pitr di Dio” che si autotrascende nellamore”. Dalle riflessioni
si evince che la questione religiosa per eccellenza ¢&: come vivi la bellezza
e la ricchezza della tua umanita? Qual & la misura dell'umano che & in te?
Quali sono le forme pratiche in cui questa bellezza e ricchezza dell'umano si
esprimono, si manifestano e sono riconoscibili da tutti? La questione & sapere
dove effettivamente “questo di pilt”, questo “di pit di Dio” che ¢ essere divino
nell'uomo, che costituisce 'umano come tale.

Se questo € vero, con questa apologia dell'Idea, capiamo meglio la grandezza
e 'importanza del Natale, come evento dell'Incarnazione.

11. Scegli il verso giusto: credi nell’'umanita di Gesu

Immaginiamo un dialogo tra Geslit bambino e una persona che sia credente.
Il presepe in fondo parla, dice un messaggio, che dovrebbe toccare la vita del

110



credente.

«Gesty, tu che sei il figlio di Dio, sei venuto dal seno del Padre; parlaci
di Lui», domanda il cattolico e Gesu risponde: «Guarda che hai sbagliato la
domanda; che cosa vuoi veramente sapere da me?». «Voglio sapere del Padre
tuo, il tuo Abba che ¢ il mio Padre celeste», riprese il cattolico un po’ interdetto
e stupito e anche risentito. Ti ho detto che hai sbagliato domanda. Non sono
venuto per parlarti tanto del Padre mio; il mio interesse, che € poi la mia
missione, ¢ invece parlare di te, & portare te nella Parola che ti salva la vita.
Lo capisci questo?», insistette Gestl, approfondendo lo stupore del cattolico.
Egli cominciava a ricordare I'incontro di Gesi ormai adulto con la samaritana
e come, in quellepisodio narrato dal vangelo, Gesl avesse cambiato la
prospettiva del dialogo, concentrando il discorso sulla vita della samaritana
(«Lascia 'uomo con cui stai, perché non ¢ tuo marito e vivi in trasparenza
morale»), mentre quella voleva parlare di Dio e su dove abitasse Dio («dove si
trova Dio, sul monte come dicono i samaritani o a Gerusalemme?»).

«Non sono venuto a parlare della grandezza del Padre. Il perché
dovresti capirlo da solo: se Dio ¢ Dio, sara veramente assoluto, cio di cui
non si pud pensare il pitt grande; tutti i filosofi 'hanno osservato», osservo
interlocutoriamente Gest, mentre al cattolico non parve vero di mostrare la
propria acculturazione dottrinale, esibendo il sapere: «lo so bene, come so bene
che c& una novita dell'Incarnazione; in Te, Gesu, ce lepifania della grandezza
della sua gloria, nel volto del Padre che ci riveli e mostri noi contempliamo
la bellezza del Dio amore, solo amore, sempre amore e questo, in verita, non
lo hanno potuto osservare né i filosofi e tanto meno, purtroppo, l'accolsero
i tuoi fratelli ebrei, per non parlare delle altre religioni che circolano sulla
terra». «Sei un cattolico che conosce bene la dottrina cristiana», osservo Gest,
non riuscendo a trattenere un sorriso che flui sulle sue labbra come gocce in
tempi di arsura. «Lo confesso, ho cercato di stupirti prima con quella mia
dichiarazione troppo netta, secondo la quale non ero venuto a parlare di Dio o
del Padre: eppure dicevo la verita, perché non posso dire menzogne e tu puoi
capirlo molto bene. Si, I'Incarnazione del Figlio di Dio & per mostrare la gloria
del Padre, solo il Figlio conosce il Padre e coloro ai quali il Figlio lo ha rivelato»,
disse Gest, finalmente intravedendo nel volto del cattolico la serenita di chi
cominciava a sentire cose che gli erano congeniali, che conosceva bene dal
catechismo ricevuto in Chiesa la domenica dopo la messa, ai tempi in cui la
domenica non era ancora stata svuotata di attivita pastorali e riempita solo
di celebrazioni rituali delleucarestia, senza nessun nesso tra la celebrazione e
quella “messa” da vivere per le strade del mondo, portando 'amore eucaristico
a chiunque ne avesse bisogno e lo stesse aspettando. «Adesso perd nota

111



anche questo», incalzo Gesti bambino: «dove starebbe la gloria di Dio che io
sono venuto a mostrare? Dove la osservi, se io la mostro; perché, se la porto
a evidenza, allora dovresti poterla vedere, guardare, non ti pare? La gloria
di Dio non ¢ un concetto che stia solo nella tua mente, ha corpo, lo gusti
nella carne, nell'umanita che ho assunto e che non é soltanto una livrea per
farti vedere il volto di Dio, ma & essa stessa manifestazione, rivelazione». E
aggiunse: «vedo che sei colto e quindi avrai letto anche in Ireneo che “la gloria
di Dio ¢ I'uomo che vive e 'uomo che vive ¢ la gloria di Dio”». Sicuramente
riprese il cattolico, annotando che 'uomo che vive & 'uomo che ha la vita in sé,
la vita vera, quella eterna, quella dell'amore che ¢ lo stesso Dio eterno, abitante
in lui, dolce ospite dell'anima, Spirito santo, la persona dell'amore, 'amore in
persona. «Bravo, certo, ecco perché in questo presepe, in questa Epifania, si
mostra la grandezza dellessere umano, I'infinita incommensurabile bellezza
dellessere umano; percio se vieni qui la presepe non puoi chiedermi di parlare
di Dio, piuttosto devi aprire lorecchio all'unico annuncio che ti posso fare,
mentre te lo propongo in termini non convenzionali». Cosi Gesu si impegno a
chiarire, prima ancora di dare il suo messaggio il termine “non convenzionale”
che aveva appositamente introdotto per stigmatizzare quell’atteggiamento del
cattolico convenzionale, il quale va al presepe per emozionarsi e commuoversi
nel vedere Gesu nato in una grotta, al freddo e al gelo: «in questo schifo
di grotta ci sono nato io, soffro il freddo e il gelo non tanto fisico, ma delle
relazioni ghiacciate degli esseri umani del XXI secolo che dentro le logiche
dell'ipermercatopensano solo a loro stessi € non hanno occhi per vedere il
dolore e la sofferenza diffusa nel mondo, in queste condizioni di ingiustizia
strutturale, per le quali la quasi totalita della gente muore di fame e solo il
pochi se la godono la vita, consumando la maggior parte della ricchezza della
terra». Il cattolico stava per proferire parola, ma Gesu incalzo, sintetizzando il
suo annuncio, quello del presepe: «nella tua umanita di dovrai impegnare a non
far nascere pii nessuno cosi come sono nato io, nell'indifferenza, nellesclusione,
nellestraneazione, nello scarto; solo in questo modo avrai orecchi per ascoltare
quello che io sono venuto a dirti del Padre, perché se vuoi adorare il Padre mio
devi diventare custode dei tuoi fratelli, buon samaritano di quanti - e sono
tanti- che ogni giorno incappano nei briganti, nei tantissimi corrotti di queste
societa liquide».

Finito il dialogo con Gesty, il cattolico restd perplesso e comprese che doveva
convertirsi, perché la sua pratica religiosa non valeva niente se non lo portava
ad amare, cosi come Gest lo ha amato. Il suo cattolicesimo rischiava di essere
solo “convenzionale” e rischiosamente “non cristiano”, perché svuotato della
pratica delle opere di misericordia corporale; era solo rituale, fatto di abitudine e

112



di convenzioni, appunto, ma insensibile al dolore del mondo. Comprese anche
che la fede cristiana - quella del messaggio di Gesu al presepe - non ha per
tema tanto “Dio” ma piuttosto “cid che Dio crede degli esseri umani” e colse
proprio qui la novitd dell'Incarnazione, perché & propriamente all'umanita di
Gesu che il padre crede, a tal punto da averlo anche detto expressis verbis:
«Questi ¢ il Figlio mio, leletto, seguitelo, ascoltatelo»; cioe, questa & l'umanita
che ho sempre sognato per voi, quando vi ho creato “animali divini’, perché
poteste assomigliare all'umanita del Figlio e cosi trovare salvezza, liberazione,
nuova fraternita, amicizia, giustizia, pace.

Ritornandosene a casa, con I'immagine bella del “brutto presepe’, senti
da lontano un ragazzino che cantava la canzone del Mengoni: «credo negli
esseri umani, credo negli esseri umani, credo negli esseri umani che hanno
il coraggio, il coraggio di essere umani» e penso che anche una canzonetta
di Sanremo poteva diventare un modo ordinario con il Padre parlava al suo
cuore, come se in Gest Dio gli avesse detto: «ma li hai visti gli esseri umani?
Guarda non ¢ possibile, ti assicuro io, gli esseri umani non sono cosi come li
vedi tu, affamatori di popoli e di nazioni, corrotti in tutte le parti, nella chiesa,
nelle istituzioni, nelle magistrature, nella politica. No! Io, il Padre credo negli
esseri umani». Questa considerazione risuond come eco nel suo cuore: «la
fede del Natale non & allora la nostra fede in Dio; la fede del Natale ¢ la fede
di Dio nelluomo. Perché Lui ci crede, continua a crederci, pur vedendoci
malconci e guerrafondai, violenti, bruti, senza la bellezza dell'immagine della
somiglianza di Dio che Lui ha messo nell'animale umano, creando il divino
nell'uomo. Il Padre continua a credere perché molti, per restare umani e
diventare umani, seguiranno 'umanita di Gest, questa misura alta, statura
alta e perfetta dell'umanita, che noi dovremmo condividere e che si esprime
nei santi». Gi3, la santit3, questa misura alta della vita ordinaria del cristiano
(Giovanni Paolo II).

Chi ha pensato il pitt profondo, vive il pit1 puro. Vivere la santita comporta
pensare il piti profondo, e il pitt profondo & 'umanita di Gesti, incomprensibile
senza il nuovo volto di Dio amore che Egli ha comunicato. La teologia pensa il
pit1 profondo, perché la fede viva il piti puro, la pienezza della vita. Lo diciamo
con questa poesia di Walt Whitman, utilizzata da Roberto Benigni nel suo
show mentre commentava i Dieci Comandamenti di Mos¢. Straordinaria,
soprattutto per 'interrogativo che impone:

Oh me o vita/ pensieri come questi mi perseguitano/ uninfinita schiera d’infedeli/

citta gremite da stolti/ Oh me o vita/ E cosa c& di nuovo in tutto questo/ che tu esisti
e sei qui/ che la vita esiste e I'identitd/ e che il potente spettacolo continua/ e tu puoi

113



contribuire con un verso.

Linterrogativo del nuovo umanesimo cristiano, al dila di ogni cattolicesimo
convenzionale & questo: “scegli il verso giusto” e per un cristiano il verso giusto
per cantare la vita, per fare della vita un canto, sono le opere di misericordia
corporale.

Ecco I'ldea che vive chiara in questo verso, I'ldea che puo dare speranza,
futuro e nuova credibilita alla nostra presenza cristiana nel mondo, perché
un nuovo mondo sia reso visibile alla vita degli esseri umani e questi possa
sceglierlo in liberta:

Dell’idea

Che pesi
leggera sei
una primula
al vento

Danzi e danzi

nel gioco del pensiero
giri tondo

piu leggera avanzi

e crei il mondo

114



