LEucaristia vita della Chiesa. “Tutte le membra pur essendo
molte sono un corpo solo” (1 Cor 12, 12)

Domenico Nucara*

Sommario: 1. Cunita “eucaristica” in Paolo ai Corinzi. 2. Dall'unita cristologica-
ecclesiale sul piano ontologico all’'unita attiva. 3. Il senso della reciproca causalita tra
Eucaristia e Chiesa. 4. I “gradi” unitivi prodotti dall'Eucaristia. 5. Conclusione: verso

b 1 . <« . . ”?
unantropologia “eucaristica ¢

L’Eucaristia & vita della Chiesa: & questa una veritd fondamentale della
fede presente nella mente e nel cuore di ogni fedele. Il Catechismo della
Chiesa Cattolica (n° 1324) richiamandosi al documento conciliare “Lumen
gentium” (n°7) ribadisce che essa e “fonte é culmine della vita e della missione
della Chiesa”: “fonte” perché I'Eucaristia, essendo Cristo stesso che si dona
nella sua umanita gloriosa, ¢ origine e causa dellessere della Chiesa; “culmine”
perché attua il fine per il quale la Chiesa stessa esiste che ¢, in definitiva, la
partecipazione alla comunione trinitaria.

La coscienza ecclesiale, aiutata anche dai congressi eucaristici il cui fine ¢
quello di intensificare il culto e la conoscenza del Sacramento per eccellenza,
contemplando nell’Eucaristia la presenza e l'azione del suo Signore ¢ chiamata
a meditare sul dono di grazia che la lega indissolubilmente al Mistero.

1. Lunita “eucaristica” in Paolo ai Corinzi

Tentiamo di fare questo richiamandoci allApostolo Paolo, al quale la nostra
Chiesa particolare deve la sua origine, il cui insegnamento ¢ presente in alcuni
passi della Prima lettera ai Corinzi: ’Apostolo afferma che la moltitudine ¢ in
Cristo una realta unitaria: “Tutte le membra pur essendo molte sono un corpo
solo” (1 Cor 12, 12); lespressione & tratta da un contesto particolare differente,
rispetto al brano propriamente eucaristico. Paolo fa allusione alla diversita dei
carismi paragonandoli alla funzione delle membra nel corpo: esse non solo
autonome ma complementari le une alle altre.

Limmagine dell'interazione tra le membra corporee, che Paolo prende in

* Domenico Nucara ¢ docente di discipline teologiche presso I'Istituto Teologico “Pio XI” di
Reggio Calabria. Il presente contributo, gentilmente concesso dallautore, & frutto di un
intervento esposto nel corso del convegno: “Tra Liturgia, Teologia e Storia. Una riflessione sugli
effetti del 21° Congresso Eucaristico Nazionale a Reggio Calabria” (Reggio Calabria, 12 giugno
2019).

121

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNANIANOJOdddV 9 IdN.LS

prestito dalla concezione filosofico- politica della stoa, quale figura dell'unita
della Chiesa non ¢ data solo dallesercizio dei carismi; essa trova la sua causa
principale nel cibo e nella bevanda eucaristici. Questo passo della lettera ai
Corinzi (12,12) ¢ preceduto dal passo dedicato alla Celebrazione Eucaristica
(1 Cor 10, 15): qui Paolo usa toni apologetici scagliandosi contro coloro che
non rispettano le regole della convivialita comportandosi da ingordi. Tale
condotta ¢ condannata perché, sottovalutando la natura dell’Eucaristia, questi
non distinguono il cibo normale dal Corpo del Signore, disconoscendo, di
conseguenza, il valore comunitario (agapico) dell'Eucaristia stessa. Questa
pericope, cosi come altri passi neotestamentari aventi per oggetto lo stesso
tema, mostrano che lazione liturgica non ¢ un fatto ermetico, solamente
inquadrato dentro una cornice cultuale; essa deve connotare la vitacomunitaria
incrementando la “Koinonia” di cui 'Eucaristia ¢ il segno efficiente’. Piu tardi
Agostino d’Ippona assicurera che la virtu di questo cibo divino é I'unita, al
punto che noi diveniamo cio che riceviamo?®.

Sempre Paolo risalta un valore la cui oggettivita qualifica lessere della
Chiesa: essa ¢ un solo corpo formato da molte membra tra loro complementari,
la cui causa ¢ lesser stati “battezzati” e “abbeverati a un solo Spirito” (1 Cor 12,
13). Per 'Apostolo ¢ evidente che il principio dell'unita ecclesiale trova il suo
centro nel Mistero celebrato®: “il calice della benedizione che noi benediciamo,
non é forse comunione con il sangue di Cristo? E il pane che noi spezziamo,
non é forse comunione con il corpo di Cristo? Poiché cé un solo pane noi pur
essendo molti siamo un corpo solo, perché tutti abbiamo parte ad un solo pane
(1 Cor 10, 16- 17)”. Il Mistero Eucaristico e il Mistero della comunita cristiana
sono riuniti in un solo Mistero*. La teologia eucaristica paolina mostra il
suo intrinseco legame con lecclesiologia servendosi dell'analogo concetto di

“corpo’”: la comunione con il corpo e il sangue di Cristo ci trasforma in un
corpo solo con Lui e in Lui. Questimmagine della “corporeitd” & recepita e
approfondita dalla tradizione; tra i padri Cirillo di Gerusalemme, nelle sue
Catechesi Mistagogiche, meditando sugli effetti del Mistero celebrato assicura
che I'Eucaristia ci rende con- corporei e con- sanguinei di Cristo. Il valore
antropologico del mangiare e bere riceve da Cristo un contenuto teologico e
un nuovo fine: esso non ¢ solo un “consustanziarsi” simbolico alla terra tramite
lassunzione dei suoi frutti e i suoi liquidi oppure un semplice condividere
il medesimo valore rappresentato dallo stesso cibo’; esso diviene causa di

! Cfr. E. GALBIATL, L'Eucaristia nella Bibbia, Milano 19992, 170.

2 CFR. AGOSTINO D’IPPONA, Discorso 57, 7,7.

3 Cfr. B. MaGGIONI - E. Manzi (edd), Le Lettere di Paolo, Perugia 2005, 313.
4 Cfr. H. de Lubac, Meditazione sulla Chiesa, Milano 2017, 81.

> Cfr. G. LAFONT, LEucaristia il pasto e la parola, Torino 2005, 19.

122



profonda compenetrazione della comunita con Cristo fino a diventare in Lui
un'unica realtd. Cunione vitale che sussiste tra il capo e le membra assicura
che Cristo, in quanto capo, ¢ principio vitale della Chiesa suo corpo, e che
Egli agisce nel mondo mediante essa. Dallaltra parte il fatto che la Chiesa
¢ comunione delle membra che appartengono al Capo, evidenzia come la
stessa Chiesa esiste per Cristo e in funzione di Cristo. Anche se 'Apostolo
ricorre allimmagine dell'unione sponsale per perorare il mistero dell'unita
cristologico - ecclesiale (immagine che salvaguarda l'unita nella differenza)
essa, tuttavia richiama sempre 'immagine dell'unita corporea li dove afferma
che i due (marito e moglie) sono una carne sola.

2. Dall'unita cristologica-ecclesiale sul piano ontologico all'unita attiva

Questi spunti hanno approfondito un aspetto della duplice dimensione
del Mistero, soffermandosi sulla parte ontologica; tale aspetto fondamentale
si completa nella misura in cui ¢ unito alla dimensione dell’agire: come
Cristo e la Chiesa sono ontologicamente congiunti al punto da formare
sacramentalmente, nella differenza, un'unica realta, cosi l'agire della Chiesa e
lagire di Cristo sono un'unica azione perché e Cristo stesso che agisce in essa.

Lintensa unione di Cristo e della Chiesa nellessere e nell'agire, rende
i fedeli, vivificati nello Spirito e ciascuno secondo il proprio stato di vita,
partecipi dellofferta sacrificale che Cristo stesso fa di sé al Padre: un unico
corpo e un'unica offerta. Lapprofondimento del rapporto cristologico ed
ecclesiologico, nellorizzonte dellontologia e dell'azione, rivela la completa
e reciproca appartenenza dell'uno allaltro. Qual ¢ la ragione di questa co-
appartenenza?

I concetti esposti sono divenuti oggetto di accurato esame da parte del
teologo francese Henri de Lubag, il quale, richiamandosi alla teologia paolina
e agli sviluppi della teologia patristico - medievale e prendendo in esame I'idea
di “Corpo di Cristo’, tenta di mostrare l'interdipendenza tra cristologia ed
ecclesiologia entro un orizzonte eucaristico: il teologo gesuita chiarisce il senso
dellesser “corpo di Cristo” giungendo alla conclusione che I'unione mistica di
Cristo con la comunita non ¢ solo morale ma nel Mistero ¢ un’unita spirituale
e corporativa che vede protagonisti i membri della Chiesa con Cristo presente
nel Sacramento: nella moltitudine dei soggetti ¢ “partecipata” 'unica vita del
Logos comunicata mediante la sua umanita gloriosa presente sostanzialmente
nei segni del pane e del vino. Questi stessi segni sacramentali evocano nella
loro “struttura” materiale la realta alla quale rinviano manifestandola: I'antico
documento chiamato “Didach¢” afferma “come questo pane spezzato era sparso
qua e la sopra i colli e raccolto divenne una sola cosa, cosi si raccolga la tua
Chiesa nel tuo regno dai confini della terra” (cap. IX); a questa affermazione

123

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNANIANOJOdddV 9 IdN.LS

fa eco Cipriano di Cartagine il quale attesta : “quando il Signore chiama il suo
corpo pane, formato dallunione di molti chicchi di grano, (nel suo simbolo)
ravvisa adunato il nostro popolo che Egli portava in sé. Quando poi chiama suo
sangue il vino ricavato da grappoli ricchi di molti acini, che producono un unico
liquore, allude in maniera analoga al nostro gregge costituito da una moltitudine
di persone radunate insieme” (Ep. 68, 6). La sinergia dei molti portati all'unita
mostra in che senso I'Eucaristia ¢ sacramento dell'unita ecclesiale.
Questa verita porta lo stesso de Lubac a formulare un assioma che nel
tempo ha aiutato la riflessione ad attuare una corretta ermeneutica teologica:
“PEucaristia fa la Chiesa e la Chiesa fa I'Eucaristia”: questo assioma — ripreso
e approfondito da Benedetto XVI nella lettera “Sacramentum caritatis” —
assicura che tra la 'Eucaristia e la Chiesa vi & una reciproca causalita.

3. Il senso della reciproca causalita tra Eucaristia e Chiesa

Come deve essere intesa questa duplice interazione causale? In generale
Iidea di “causalita” definisce l'attivita di una realta la quale, nel suo esercizio,
produce una novita di essere. Stando a questa definizione € necessario
considerare il termine “fare” in senso analogico. LEucaristia fa la Chiesa:
qui I'idea di causalita ¢ appropriata a Cristo che da origine alla Chiesa e la
costituisce dinamicamente come suo corpo: questo momento ecclesiologico
¢ detto “passivo” perché ¢ la Chiesa che riceve origine da Cristo ed ¢ da Lui
edificata. Afferma Benedetto XVTI:

“L'Eucaristia ¢ Cristo che si dona a noi, edificandoci continuamente come suo corpo.
Pertanto, nella suggestiva circolarita tra Eucaristia che edifica la Chiesa e Chiesa stessa
che fa'Eucaristia, la causalita primaria ¢ quella espressa nella prima formula: la Chiesa
puo celebrare e adorare il mistero di Cristo presente nell’Eucaristia proprio perché
Cristo stesso si € donato per primo ad essa nel sacrificio della Croce. La possibilita per
la Chiesa di “fare” 'Eucaristia ¢ tutta radicata nella donazione che Cristo le ha fatto di
se stesso” (Sacramentum caritatis, 14- 15)

La causalita esercitata dalla Chiesa nei confronti dell’Eucaristia, invece, &
“originata’, “partecipata’ dall’agire sacerdotale di Cristo ed ¢ fine all'unione
sacramentale dei fedeli con Cristo stesso; la Chiesa agisce con Lui ed in Lui
comunicando al Mistero Pasquale e conformandosi dinamicamente alla
comunione trinitaria®.

Secondo quali modalita i fedeli divengono un corpo solo in Cristo? Nel
Vangelo di Giovanni, Gesu stesso ammaestrando coloro che lo seguivano disse:

“Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue dimora in me e io in lui. Come

¢ Cfr. A. GARCIA IBANEZ, LEucarestia dono e mistero, Roma 2008, 655.

124



il Padre, che ha la vita, ha mandato me e io vivo per il Padre, cosi anche colui
che mangia di me vivra per me” (Gv 6). Il nutrimento eucaristico, producendo
determinati effetti che la teologia classica ha definito: incorporazione, con
-corporazione e diritto alla gloria, realizza diversi gradi di unita fino al
compimento definitivo nel Regno dei Cieli. Come il cibo quotidiano assimilato
¢ trasformato nella corporeita di chi lo assume, cosi, per analogia, colui che
riceve il sacramento del Corpo e Sangue di Cristo ¢ “trasfigurato” nellessere
stesso del Signore” perché a Lui assimilato prendendo parte, secondo il proprio
stato di vita, all'unica azione sacrificale perpetuata dalla Liturgia.

Lassimilazione del fedele al Signore ¢ detta “incorporazione” Tale effetto,
tuttavia, non rimane un fatto individuale ma si compie nella comunione con
gli altri membri che comunicano all'unico Mistero: avendo in noi in dono
'unica vita del Figlio, per mezzo dello Spirito, veniamo assimilati nella sua
unita. Questa particolarita palesa anche un intrinseco legame tra la Creazione
e la Rivelazione, l'antropologia e la teologia: I'io umano, ontologicamente
determinato dalla relazione e per la relazione perché creato ad immagine
della Trinita, trova dinamicamente compimento nella comunione di vita con
Cristo e tra i membri di Cristo.

Lunione dei fedeli battezzati che forma la comunione ecclesiale &

definita “con -corporazione”. Nell'incorporazione e nella con-corporazione si
intrecciano rispettivamente la cristologia e lecclesiologia aprendosi, entrambe,
allescatologia: essere assimilati a Cristo capo della Chiesa significa pregustare
i beni della vita eterna. A riguardo il Concilio Vaticano II nel documento
“Lumen gentium” (n°® 48) afferma che Cristo “opera continuamente nel mondo
per condurre gli uomini alla Chiesa e attraverso di essa congiungerli pitl
strettamente a sé e renderli partecipi della sua vita gloriosa col nutrimento del
proprio corpo e del proprio sangue. Quindi la nuova condizione promessa e
sperata é gia incominciata con Cristo”.

4. I “gradi” unitivi prodotti dall’Eucaristia

La comunione ecclesiale attuata dal Mistero eucaristico non ¢ solo un
evento intra- storico ma si dischiude e si congiunge alla comunione dei santi,
perché nella vita di Cristo ricevuta sacramentalmente, umanita e divinita,
storia ed eternita sono profondamente compenetrate. Queste diverse modalita
di unione rivelano una gradualita nella relazione che sussiste tra il Mistero
di Dio e la Chiesa. Per approfondire questaspetto ci serviamo del concetto

7 ToMMASO D’AQUINO, riprendendo la teologia dei padri, scrisse: “Leffetto proprio di questo
sacramento é la trasformazione delluomo in Cristo”; In Sent. IV, d. 12, q. 2, a. 1.

125

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNANIANOJOdddV 9 IdN.LS

teologico di “pericoresis”™: idea utilizzata da Giovanni Damasceno® che indica
lareciproca compenetrazione damore delle Persone divine che coincidono con
I'unica Natura Divina cosi che I'una ¢ presente nell’altra. Gregorio Nazianzeno’
applica questo analogo concetto all'unione delle due nature, divina ed umana,
in Cristo rilevando la loro reciproca compresenza. Alla base di questa idea,
che rimanda alla comunione, si intravede la sinergia tra i concetti di unita e
differenza: le differenti realta, mantenendo le loro specificita, formano una
cosa sola. Sempre servendoci dell'analogia applichiamo questo concetto al
rapporto Cristo — Chiesa rilevando come Cristo ¢ presente nella Chiesa e la
Chiesa ¢ presente in Cristo in forza della relazione dei membri con la sua
umanita gloriosa assunta nel sacramento."

La profonda “fusione” tra il Verbo incarnato e la comunita dei credenti
attuata dalla comunione alla carne e al sangue di Cristo, inserisce la stessa
comunita nella “pericoresis” trinitaria cosi come l'umanita di Gesu ¢ in
essa pienamente presente: in Cristo noi viviamo un singolare rapporto di
amore con il Padre perché figli nel Figlio; il Padre in Cristo riversa su di noi
il suo amore paterno; assumendo la carne di Cristo vivificata dallo Spirito
noi entriamo in comunione con lo Spirito Santo ricevendo da Lui la forza
dellamore trasfigurante e inserendoci misticamente nella nostra “Patria” vera
e definitiva che ¢ la Trinita Beata.

Leriflessioni finora sviluppate hanno posto l'accento sullefficacia eucaristica
limitandosi entro una “cornice” teologico- spirituale; possiamo dire che questa
stessa efficacia ha una ricaduta sul piano propriamente antropologico?

L'’Eucaristia si manifesta come pienezza simbolica dellesistenza umana
abbracciando cio che le ¢ proprio ossia il linguaggio, il cibo e il vivere
comunitario'; aspetti che evocano ancora una volta I'idea di corporeita.

Il corpo umano non & un mero sostrato biologico che fa da “corazza’
allanima: esso ¢ visibilizzazione concreta dell'identita interiore di ogni
persona; non un accessorio strumentale ma la persona stessa unitamente
alla sua anima. Questa mutua sinergia attua il fenomeno della presenza reale
e piena, consentendo alla persona stessa di comunicare attorno a sé'. La
capacita di comunicare, vivere l'alterita soggettivamente e corporalmente, apre
alla trascendenza facendo del corpo un collegamento originario tra il mondo
e 'uvomo. Questa “apertura” che orienta 'uomo oltre sé stesso rafforzando
la sua identita, mette nelle condizioni il corpo stesso di comunicare amore:

>

8 Cfr. La fede ortodossa, 1, 14.

? Cfr. Epistola 101, 6.

10 Cfr. B. MONDIN, La Chiesa sacramento di amore. Trattato di Ecclesiologia, Bologna 1993, 34.
" Cfr. G. LAFONT, LEucaristia il pasto e la parola, Torino 2005, 14.

12 Lo sviluppo di queste idee segue J. Garcia Granados, La carne si fa amore, Siena 2010.

126



l'amore tra uomo e donna; l'amore tra genitori e figli cosi come tra persone

in genere non prescinde dalla sfera corporea ma la implica necessariamente.

Lamore aprendo alla trascendenza consente al corpo di attuare un

dinamismo che conduce 'uomo oltre sé stesso fino ad incontrare IAssoluto.

Lunione dell’Assoluto con la persona, quindi, non accade oltre il corpo ma
in esso e mediante esso. L'Eucaristia ¢ il caso supremo di questa apertura e
comunicazione di amore e il Logos che ¢ Eucaristia attua cio mediante il suo
corpo glorioso che, nella pienezza del tempo, assunse da Maria Vergine. Cristo
crocifisso offrendo il suo corpo e il suo sangue in Sacrificio al Padre, rivela che
la sua esistenza corporea ¢ incarnazione dell'amore fino alla fine e donazione
salvifica al suo prossimo: “Prendete e mangiate: questo é il mio corpo offerto in
sacrificio per voi”’; inoltre sulla stessa croce Gesu rivela che il corpo € chiamato
alla dimensione nuziale: & dal suo cuore eucaristico aperto dalla lancia che
nasce la Chiesa cosi come dal fianco di Adamo dormiente nasce la sua sposa
Eva. LEucaristia, come sacramento dell'amore che abbraccia ogni dimensione
verticale e orizzontale incrementando la carita, ¢ quella presenza che realizza
e compie dinamicamente nell'uomo cio che il Creatore medesimo ha inscritto
in tutte le fibre della sua anima e del suo corpo: amore a Dio e a amore al
prossimo con tutto sé stesso, oltre se stesso e fino alla fine.

Riassunto: LEucaristia ¢ vita della Chiesa: & questa una verita fondamentale della
fede presente nella mente e nel cuore di ogni fedele. LCunione vitale che sussiste tra il
capo e le membra assicura che Cristo, in quanto capo, ¢ principio vitale della Chiesa

127

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNANIANOJOdddV 9 IdN.LS

suo corpo, e che Egli agisce nel mondo mediante essa. Lunione dell’Assoluto con la
persona, quindi, non accade oltre il corpo ma in esso e mediante esso. LEucaristia
e il caso supremo di questa apertura e comunicazione di amore e il Logos che ¢
Eucaristia attua cio mediante il suo corpo glorioso che, nella pienezza del tempo,
assunse da Maria Vergine. U'Eucaristia, come sacramento dellamore che abbraccia
ogni dimensione verticale e orizzontale incrementando la carita, ¢ quella presenza
che realizza e compie dinamicamente nell'uvomo cio¢ che il Creatore medesimo ha
inscritto in tutte le fibre della sua anima e del suo corpo: amore a Dio e a amore al
prossimo con tutto sé stesso, oltre se stesso e fino alla fine.

Parole chiave: Eucaristia — Chiesa — Corpo - Teologia — Sacramento

Abstract: The Eucharist is the life of the Church: this is a fundamental truth of the
faith in the mind and heart of every believer. The vital union between the head and
the members ensures that Christ, as head, is the vital principle of the Church, which
is his body, and that He acts in the world through it. The union of the Absolute with
the person, therefore, does not happen beyond the body but in it and through it. The
Eucharist is the supreme case of this openness and communication of love, and the
Logos that is the Eucharist performs this through its glorious body which he assumed
from the Virgin Mary in the fullness of time. The Eucharist, as the sacrament of
love that embraces every vertical and horizontal dimension, increasing charity, is
the presence that dynamically performs and accomplishes in man what the Creator
himself has inscribed in all the fibers of his soul and body: love of God and love of
neighbor, with all of himself, beyond himself and to the end.

Keywords: Eucharist - Church - Body - Theology - Sacrament

128



