
150

STU
D

I E A
PPRO

FO
N

D
IM

EN
TI

La Chiesa vive del Cristo Eucaristico

Nicola Casuscelli*

Sono trascorsi trentuno anni dalla celebrazione a Reggio Calabria del 
Ventunesimo Congresso Eucaristico Nazionale. La nostra Arcidiocesi, di 
fondazione Paolina, ha vissuto con fervore tutti gli entusiasmi del Concilio 
Vaticano II, grazie all’opera di Pastori che ci hanno offerto il Mistero (Mons. 
Ferro), la Parola (Mons. Sorrentino), l’Ecclesialità (Mons. Mondello), la 
prossimità di Dio nella nostra storia (Mons. Morosini).

Reggio ha conosciuto anni di grande fervore liturgico, principalmente grazie 
all’opera di Mons. Umberto Giovanni Latella e grande fervore caritatevole, 
grazie a don Italo Calabrò.

I loro insegnamenti ancora oggi li vediamo soprattutto nella testimonianza 
della carità. Dobbiamo riprendere il fervore liturgico, soprattutto noi pastori. 
I gesti di noi sacerdoti, le nostre parole devono rispecchiare sempre di più e 
contemporaneamente la solennità della Liturgia e la sua Austerità. Come la 
Liturgia è mistero così anche noi Pastori dobbiamo trasmettere ai nostri fedeli 
il Mistero di Dio in noi. Ai luoghi liturgici va dato il giusto rispetto e decoro 
della loro simbolicità. È tempo di nuovo fervore, di nuova purificazione, non 
tanto nella pietà popolare, quanto per gli abusi liturgici che questi avranno 
veramente come conseguenze l’aumento dell’abbandono della fede, o una sua 
visione distorta.

La Chiesa vive del Cristo Eucaristico, ci ha insegnato San Giovanni Paolo 
II nella sua Lettera enciclica sull’Eucaristia nel suo rapporto con la Chiesa (17 
aprile 2003) Ecclesia de Eucharistia (6).

Le parole che seguiranno vogliono essere una semplice riflessione per dire 
come tutta la vita delle nostre comunità per essere veramente ecclesiale deve 
essere veramente eucaristica, cioè celebrare il Mistero nella sua giustizia e porre 
gesti concreti di amore, fratellanza, solidarietà, perdono in stile eucaristico.

*Direttore dell’Ufficio Liturgico Diocesano. Il presente contributo, gentilmente concesso 
dall’autore, è frutto di un intervento esposto nel corso del convegno: “Tra Liturgia, Teologia e 
Storia. Una riflessione sugli effetti del 21° Congresso Eucaristico Nazionale a Reggio Calabria” 
(Reggio Calabria, 12 giugno 2019).



151

ST
U

D
I E

 A
PP

RO
FO

N
D

IM
EN

TI

1. La relazione Dio-umanità alle origini

Dio ha creato l’umanità alitando in essa il suo soffio vitale, il suo Ruah, 
il Suo Spirito: «Nel giorno in cui il Signore Dio fece la terra e il cielo [c’era] 
una polla d’acqua [che] sgorgava dalla terra e irrigava tutto il suolo. Allora il 
Signore Dio plasmò l’uomo con polvere del suolo e soffiò nelle sue narici un 
alito di vita e l’uomo divenne un essere vivente» (Gen 2,4b.6-7).

Creando l’umanità, Dio si è sempre mostrato ad essa (cf Gen 1,26), in una 
relazione autenticamente personale, dialogica, familiare (cf Gen 1,27-31; 3,8) 
in una dimensione (quella dell’Eden, Gen 2,8.15) eterna e contemplativa: 
l’umanità adorava Dio e Dio era tutto nella umanità.

2. Il peccato e la distruzione della relazione dell’umanità con Dio

Il peccato, però, ha causato il dramma più grande: il Creatore, il Signore, 
l’Onnipotente ha posto un velo sull’umanità (cf Gen 3,22), la quale non ha 
potuto più vederlo (cf Gn 3,23), non ha avuto più quel potere di misericordia 
e di comunione per contemplarlo in tutto il Suo fulgore, bellezza, maestà, 
divinità. Il peccato ha causato la creazione da parte di Dio di una nuova 
dimensione: quella temporale (cf Gen 4,3), trascinando l’umanità nell’oblio 
di Dio, la sua dimenticanza e confusione, con un inevitabile disorientamento 
di vita.

3. Dio lascia all’umanità peccatrice la possibilità di adorarlo

Dio, tuttavia, non ha potuto né voluto distruggere nell’umanità il Suo 
Soffio vitale (avrebbe distrutto Se stesso o creato altro!), e ha lasciato il suo 
Ruah, permettendole così la possibilità di adorarlo ancora, nonostante tutto, 
nonostante il tradimento.

Infatti, l’adorazione non è espressione di sottomissione negativa e passiva, 
ma risposta di amore all’incontro di Dio con l’umanità (una sottomissione 
intesa come scelta, desiderio, dinamicità). L’adorazione è riconoscere nella 
propria coscienza e nel proprio cuore, ossia nella sede dove si situa la verità 
(e dove allo stesso tempo la conoscenza di essa possa deformarsi), dove si 
originano le opzioni fondamentali e le scelte, che Dio è amore (1Gv 4,8.16) e 
che solo Amore (ossia Dio) permette l’adorazione di Sé all’umanità, proprio 
come il “Tutti-accoglie” (il πανδοχεῖ), l’Albergatore della parabola del buon 
samaritano (cf Lc 10,35).



152

STU
D

I E A
PPRO

FO
N

D
IM

EN
TI

4. La dichiarazione dell’Amore del Padre nel Figlio di Dio

Il Figlio di Dio è venuto a dichiarare all’umanità il grande amore del Padre 
(cf Gv 3,16), a dirlo con parole e gesti colmi di Vita Nuova. È venuto a riaprire 
quella porta del Paradiso di fronte alla quale l’Onnipotente aveva posto i 
Cherubini con la spada fiammante. È venuto a togliere quel velo con il quale la 
Trinità Santissima aveva ottenebrato l’anima dei signori dell’Eden, l’umanità 
appunto.

5. L’Umanità perfetta del Figlio divino

Chi ha incontrato Gesù (profeta, rabbi e pellegrino per le vie della Palestina, 
amico, confidente, consigliere) non poteva non provare in se stesso qualcosa 
di assoluto, quasi un collante di se stessi con un mondo lontano, un richiamo 
ad una dimensione perduta ma rivivente in Colui e per Colui, Gesù, che 
vedevano, ascoltavano. I contemporanei di Gesù, di fronte a Lui, sentivano le 
loro anime vibrare di esperienze nuove, le cui origini (di quelle vibrazioni) non 
erano di emozioni razionali, di sentimenti normali, di illuminazioni interiori 
comuni, ma venivano: da lontano! Chi ascoltava Gesù, chi Lo guardava, chi 
riceveva da Lui un miracolo, si sentiva nuovo, ricollocato nel suo giusto posto, 
nella sua dimensione propria. L’umanità di Gesù individuava e specificava ai 
Suoi interlocutori di trovarsi di fronte ad un Vivente con l’Umanità buona, 
vera, giusta, bella. E quell’Umanità (santa e pacificante) riuniva i lontani e 
soccorreva i dispersi, pacificava i turbati e guariva i malati. Il Figlio di Dio 
riavvicinava al Padre attraverso la sua Umanità Benedetta per preparare 
i discepoli a rientrare nell’Eden, nella comunione e nell’alleanza nuove col 
Padre, rinnovati nel loro soffio vitale dal Ruah divino, lo Spirito d’Amore.

Gesù coinvolgeva nel Suo discepolato per un percorso che conduceva 
l’interlocutore (il discepolo, il credente in Lui appunto) in un rapporto intimo, 
una discesa nel Cuore del Cristo, così che il Figlio dell’Uomo poteva mostrarsi 
ed essere veramente riconosciuto quale era realmente: il Figlio di Dio, Dio con 
il Padre (cf Gv 14,8-11), Messia-Cristo, Vero Dio Vero Uomo.

Così allora… così oggi!

6. La Comunione con Dio oggi: nell’Eucaristia

Il Mistero Eucaristico del Cenacolo, l’Eucaristia che ogni otto giorni la 
Chiesa diffusa su tutta la terra celebra, il Santissimo Sacramento adorato dai 



153

ST
U

D
I E

 A
PP

RO
FO

N
D

IM
EN

TI

fedeli: sono la Comunione di Dio con l’umanità, sono il Memoriale voluto da 
Dio per rimanere con noi, sempre.

Prima dell’Incarnazione, Dio si serviva per la comunione (unilaterale, con il 
popolo dell’alleanza, l’antico Israele!) di tende, agnelli, leggi, ecc. Con la Prima 
Venuta del Figlio, Dio parla agli uomini non più come a dei servi, ma a degli 
amici (cf Dei Verbum 2)), cui mostrare di nuovo gli splendori della propria 
natura divina. L’umanità, la nostra!, perdonata nel Sangue preziosissimo di 
Cristo, rivede (vede di nuovo!) quel paradiso che abitava non un tempo, ma 
nell’eterno. L’umanità ha di nuovo quel potere di cui era stata privata a causa 
del peccato: può ancora contemplare Dio, riconoscerlo vicino e personale, 
adorarlo in spirito e verità, tratteggiare ancora le meraviglie della sua Kabod, 
della sua Gloria, e accetta, umilmente ammettendo, che quello che di Dio gli 
è consentito vedere non è possibile “spiegarlo” con ragionamenti e immagini 
terrene. L’umanità terrestre, temporale può adesso ricontemplare Dio, ma non 
può ancora vederne il Volto che gli spiriti e le anime beati fissano nei Cieli. 
L’Eucaristia realizza tutto questo.

7. La vita nello Spirito Santo

Lo Spirito Santo, infatti afferra i cuori degli adoratori del Figlio del Padre 
e li unisce a Lui a tal punto da farli sostare in amorosa unione. Questa sosta 
non è inattiva, ma è il movimento di tutte le facoltà umane che lo Spirito stesso 
orienta verso Dio. Questo orientamento non è neanche l’umanità a poterlo 
permettere in maniera completa. Solo lo Spirito di Dio, infatti, può rendere 
perfetto l’amore. Solo lo Spirito Santo può far amare Gesù. Solo lo Spirito 
Santo può dare la vita nuova a coloro che gliela supplicano e così unirli in 
Cristo. Senza la preghiera rivolta allo Spirito del Padre e del Figlio nessuna 
unione con Dio, nessuna contemplazione, nessun perdono e conversione 
possono accadere. Lo Spirito trasforma i cuori: da pietre (che abbiamo e che 
siamo) a carne, cioè li ricrea nell’umanità originaria, amica di Dio, perfetta, 
giusta, quella nuova del Cristo.

8. La nostra umanità: l’offerta al Figlio perché si offra egli stesso al Padre

Andare a Messa significa: portare la propria umanità (con tutte le sue facoltà 
e limiti, con tutti i suoi peccati e fallimenti) alla Messa che Gesù è. Per cui se 
stessi si è una vera offerta (espressa da quel portare di cui sopra) che è da noi 
deposta ai piedi del Santo Altare, con l’incoraggiamento degli Angeli custodi 



154

STU
D

I E A
PPRO

FO
N

D
IM

EN
TI

e l’intercessione della Vergine Maria, di San Giuseppe, del patrono di cui 
portiamo il nome e di tutti i Santi. I nostri Angeli, mossi anch’essi dallo Spirito 
Santo, hanno il compito di innalzarci sull’Altare e il Figlio benedetto, Sommo 
Sacerdote della Nuova ed Eterna Alleanza, accettandoci ed unendoci in Sé, ci 
presenta con Lui, in Lui, per Lui al Padre tra il coro festoso ed esultante della 
Corte Celeste.

9. L’Eucaristia: il Tesoro della Chiesa

L’Eucaristia è il Tesoro più grande della Chiesa, il Bene più prezioso, il 
Farmaco più efficace; è il Pane che nutre, sazia, dà la vita; è la Bevanda che 
ristora, disseta, guarisce. Il Papa come il Vescovo, il Sacerdote come il Diacono 
e la Famiglia; il bambino, il giovane e il vecchio tutti possono amare l’Eucaristia: 
tutti. Questo perché l’Eucaristia non è un’opera umana, ma Celeste e perché 
amare Dio e credere in Lui non sono frutto delle nostre attitudini, dell’età, ma 
concessione puramente ed assolutamente divina. Dio si rivela a chi vuole e 
come vuole, sempre e solamente a chi Lo ama ed adora. Quanto più in famiglia, 
tra tutti i suoi componenti, si vive la virtù teologale della fede con grande zelo 
e fervore tanto più Dio le apre il suo Cuore e si dona completamente ad essa 
nella sua unità e in ciascuno dei suoi componenti.

10. L’Eucaristia genera famiglie eucaristiche

Le famiglie di Gesù, cioè i nuclei familiari che scelgono l’Eucaristia quale 
centro della propria vitalità, sempre si sentono Chiesa e La vivono come vera 
parte di sé, mostrando le attenzioni verso il prossimo nella vera carità di Cristo. 
Le famiglie eucaristiche perdonano ed invitano al perdono, insegnandolo con 
lo stile di vita della misericordia.

11. La comunicazione di Cristo in chi Lo cerca nell’Eucaristia

L’Eucaristia è la testimonianza somma dell’Amore della Trinità per 
l’umanità. Quanto più i credenti adorano il Signore Gesù, tanto più lo stesso 
Figlio dell’Altissimo si unisce a costoro, ed il Padre, che cerca sulla terra questi 
adoratori per Suo Figlio, vedendoli in Lui (nel Figlio) li glorifica con la Sua 
stessa gloria. Lo Spirito Santo è l’artefice di questo processo. Si imprime a tal 
punto nell’anima del credente da fondere i due spiriti (quello divino e quello 
umano) in Uno (quello divino), i due pensieri in Uno (quello divino), le due 



155

ST
U

D
I E

 A
PP

RO
FO

N
D

IM
EN

TI

vite in Una (quella divina). La verifica della giusta adorazione rivolta al Kyrios 
nella Celebrazione Eucaristica si ha nella quotidianità, quando i gesti umani 
sono veri e propri gesti eucaristici. La perseveranza in ciò realizzerà che la 
mentalità e l’agire saranno coerenti e diventeranno Uno, cioè accadrà quel che 
san Paolo dice di sé: «non sono più io che vivo ma Cristo vive in me in quanto 
sono stato a tal punto crocifisso con Cristo dal Suo Spirito, che non vivo più 
io, ma Cristo vive in me. E questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede 
del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me». (Gal 
2,19-20).

12. L’Eucaristia è purificazione dell’umanità peccatrice

L’esperienza della fede corrisponde ad un processo di purificazione 
dell’umanità: da vecchia, malata, peccatrice, impura, a nuova, sanata, santa, 
pura. La lode della Chiesa è sempre perfetta e divina, celeste, non di questo 
mondo ma permessa in questo mondo perché gli occhi degli uomini 
diventino, per un processo di divinizzazione, il Cielo e la Gerusalemme celeste. 
Frequentare il Signore Gesù permette al Suo Cuore Eucaristico di imprimersi 
nei suoi discepoli che Lo adorano, purificando i loro cuori da tutto ciò che è 
terreno e di questo mondo, estraneo al Cuore stesso di Gesù. La Sua Parola 
illumina e brucia le cellule mortali della nostra mente; il Suo Corpo guarisce 
le nostre anime da tutto ciò che la concupiscenza del peccato vuol obbligarci 
a scegliere (il male anziché Dio). Ad ogni Eucaristia alla quale la Comunità 
dei credenti partecipa, la Chiesa viene purificata comunitariamente e nella 
quotidianità diffonde quelle nuove virtù che lo Spirito di Gesù ha elargito in 
chi Gli ha obbedito.

13. La Chiesa vive del Cristo Eucaristico. Tutto sottomesso all’Eucaristia

San Giovanni Paolo II, nella Ecclesia de Eucharistia, ci ha donato questa 
splendida frase: la Chiesa vive del Cristo Eucaristico. Potremmo dire: il Cristo 
Eucaristico fa vivere la Chiesa, oppure la Chiesa vive perché c’è il Cristo 
Eucaristico, ma anche la Chiesa è, vive, esiste perché Cristo è Eucaristico.

Essa adora il suo Signore e il massimo dell’adorazione lo testimonia proprio 
nello stare dentro l’Eucaristia, nel dimorare in Essa, nel partire da Essa per 
ritornarvi. Infatti, un’azione è veramente ed indubbiamente ecclesiale solo se 
originata nell’Eucaristia, cioè durante la Messa e l’Adorazione del Santissimo 
Sacramento. Qualunque altra ispirazione dell’agire del cristiano (come singolo 



156

STU
D

I E A
PPRO

FO
N

D
IM

EN
TI

o come comunità, come membro della gerarchia della Chiesa o fedele laico) 
che non sia stata sottoposta a Dio nell’Eucaristia non è perfetta, non è buona, 
non è giusta, non sarà divina, ma umana. Qualunque scelta di vita e desiderio 
di sua stabilità (consacrazione nel matrimonio o nell’Ordine Sacro, lavorativa, 
di aiuto al prossimo, di vocazione alla politica, di conversione decisa) è 
autenticamente vera solo se avviene durante la Messa o nell’Adorazione 
del Santissimo Sacramento perché: l’Eucaristia è la manifestazione più alta, 
somma del Figlio di Dio sulla terra.

Gesù ad ogni chiamato dice “Seguimi” o “Vai”: nell’Eucaristia questo 
avviene in un discernimento perfetto ed inviolabile. È qui che il Padre pone 
il Suo sigillo sulle nostre scelte. Per questo la Chiesa vive dell’Eucaristia in 
quanto il Cristo Eucaristico (o come lo si chiamava anche una volta: il Gesù 
Sacramentato) lì viene glorificato dai suoi fedeli e dona tutto ad essi.

14. La divinizzazione dell’Eucaristia

Durante la Messa, infatti, tutto è divino e l’umano ed il terreno vengono 
divinizzati. Veramente Colui Che ha ispirato i profeti e ha reso Israele popolo 
e popolo di YHWH, lo Spirito Santo, ancora oggi compie questo atto di 
chiamare per radunare i Profeti del Kyrios Gesù, sparsi per i rioni e i quartieri, 
e li riunisce in Sacramento di Unità, in Chiesa per la lode del Padre. 

I Profeti del Kyrios, lì dove si trovano, non sentono nell’aria profumi 
inebrianti, o catalizzatori mentali (sarebbe plagio, assenza di libertà), ma nella 
propria intimità, nella propria coscienza ascoltano il Dio della Lode che li 
chiama alla Gloria e li convoca per il Gaudio promesso ai Beati. I Profeti della 
Nuova Alleanza, degli Ultimi tempi, della Pentecoste e dell’Apocalisse siamo 
noi, i battezzati in Cristo Gesù. Lo Spirito Santo ci convoca attorno all’Altare 
nel giorno del Signore, nelle solennità dell’Anno Liturgico, nelle memorie 
dei Santi, nella celebrazione dei sacramenti per farci gustare e vedere come è 
buono il Signore (Sal 34,9), che la sua misericordia è eterna e il suo amore non 
ha confini (Sal 136). Lo Spirito Santo ci convoca attorno e di fronte alla Mensa 
Eucaristica per soccorrere il povero e l’indigente, difendere la causa dell’orfano 
e della vedova, accostarci con la sua stessa compassione (sempre generativa 
di amore e di scelte operative) agli assetati e carcerati di oggi, agli affamati e 
stranieri, ai senza tetto, alle donne abbandonate, ragazze madri, in situazioni 
complesse, ai bisognosi di cure mediche e farmaci necessari, agli uomini e alle 
donne invisibili non perché siano fantasmi ma perché semplicemente “non 
contano” (cf Mt 27).



157

ST
U

D
I E

 A
PP

RO
FO

N
D

IM
EN

TI

15. Conclusione

L’Eucaristia, la Messa e l’Adorazione del Santissimo Sacramento, 
realizzando l’unione vera con Cristo in chi si lascia trovare, genera sempre 
giustizia e prossimità, è generativa del vero umanesimo che ha come opzione 
fondamentale il servire Dio nella città dell’uomo, servire la Sua gloria nella 
vera prossimità di chi soffre ed è disprezzato. Chi adora Dio, chi adora Dio 
Amore, chi adora l’Amore non può non amare, e questo non per virtù propria, 
ma perché Dio stesso entra in noi, che abbiamo accolto il Suo invito ad essere 
la Sua dimora che, però, solo Dio può rendere stabile, sicura, duratura (cf 
Mt 7,21-26). Da ciò: Dio che è amore ama in me, in noi; Dio che compie 
opere giuste agisce con me, con noi per la giustizia; Dio che ha compassione 
di chi soffre si rende compassionevole attraverso chi lo porta; Dio che è 
Verità manifesta la Sua gloria attraverso le testimonianze obbedienti, umili, 
attraverso i cuori eucaristici di coloro che mostrano sul proprio volto il Volto 
Eucaristico di Cristo Signore.

Stare davanti al Santissimo Sacramento rende contemplativi coloro che 
adorano il Mistero di Dio (per le città e le case, per i monasteri e gli ospedali, 
nelle sale comunali, nelle piazze, in mezzo alla natura, ovunque). E la 
contemplazione rende necessariamente audaci: audaci di osare di compiere 
gesti veramente teandrici: umani e divini, di cui, se se ne avesse solo la razionale 
consapevolezza, non si porrebbero mai. Solo i profeti possono comprendere 
Chi origina la vita, Chi guida ed orienta la storia. Sarà Profeta del nostro tempo 
solo chi questa audacia la riceve nella Messa e si lascia consolare, infiammare, 
correggere, purificare, plasmare da Gesù nell’adorazione del Suo Santissimo 
Sacramento… nello Spirito Santo: tutto e solamente a gloria di Dio Padre.



158

STU
D

I E A
PPRO

FO
N

D
IM

EN
TI

Riassunto: Sono trascorsi trentuno anni dalla celebrazione a Reggio Calabria del 
Ventunesimo Congresso Eucaristico Nazionale. La nostra Arcidiocesi, di fondazione 
Paolina, ha vissuto con fervore tutti gli entusiasmi del Concilio Vaticano II, grazie 
all’opera di Pastori che ci hanno offerto il Mistero (Mons. Ferro), la Parola (Mons. 
Sorrentino), l’Ecclesialità (Mons. Mondello), la prossimità di Dio nella nostra 
storia (Mons. Morosini). Reggio ha conosciuto anni di grande fervore liturgico, 
principalmente grazie all’opera di Mons. Umberto Giovanni Latella e grande fervore 
caritatevole, grazie a don Italo Calabrò. I loro insegnamenti ancora oggi li vediamo 
soprattutto nella testimonianza della carità. Dobbiamo riprendere il fervore liturgico, 
soprattutto noi pastori. I gesti di noi sacerdoti, le nostre parole devono rispecchiare 
sempre di più e contemporaneamente la solennità della Liturgia e la sua Austerità. 
Come la Liturgia è mistero così anche noi Pastori dobbiamo trasmettere ai nostri 
fedeli il Mistero di Dio in noi. Ai luoghi liturgici va dato il giusto rispetto e decoro 
della loro simbolicità. È tempo di nuovo fervore, di nuova purificazione, non tanto 
nella pietà popolare, quanto per gli abusi liturgici che questi avranno veramente 
come conseguenze l’aumento dell’abbandono della fede, o una sua visione distorta. 
La Chiesa vive del Cristo Eucaristico, ci ha insegnato San Giovanni Paolo II nella 
sua Lettera enciclica sull’Eucaristia nel suo rapporto con la Chiesa (17 aprile 2003) 
Ecclesia de Eucharistia (6).

Parole chiave: Liturgia – Parola – Mistero – Pastori - Simbolicità

Abstract: Thirty-one years have passed since the celebration in Reggio Calabria 
of the Twenty-first National Eucharistic Congress. Our Archdiocese, of Pauline 
foundation, lived with fervor the enthusiasm of the Second Vatican Council, thanks 
to the work of Pastors who offered us the Mystery (Mons. Ferro), the Word (Mons. 
Sorrentino), the Ecclesiality (Mons. Mondello), the proximity of God in our history 
(Mons. Morosini). Reggio has lived years of great liturgical fervor, mainly thanks 
to the work of Monsignor Umberto Giovanni Latella, and of great fervor in charity, 
thanks to Don Italo Calabrò. We still see their teachings today above all in the witness 
of charity. We must resume the liturgical fervor, especially as pastors. As priests, our 
gestures and our words must reflect more and more, simultaneously, the solemnity 
of the Liturgy and its Austerity. Just as the Liturgy is a mystery, so too we, as pastors, 
must transmit to our faithful the Mystery of God in us. The liturgical places must 
be given the right respect and the decorum of their symbolism. It is time for a new 
fervor, a new purification, not so much in popular piety, as for the liturgical abuses 
that these will truly have as consequences the increase in the abandonment of the 
faith, or a distorted vision of it. “The Church lives by the Eucharistic Christ”, Saint 
John Paul II taught us in his Encyclical Letter on the Eucharist in his relationship 
with the Church (17 April 2003), Ecclesia de Eucharistia (6).

Keywords: Liturgy – Word – Mystery – Pastors – Symbolism

RECENSIONI


