JEAN-NOEL GUINOT*

Alessandria o la «Scuola dei padri»

L’eredita culturale e spirituale di Alessandria
in rapporto con i Padri della Chiesa

Introduzione

Sarebbe ambizioso voler esporre, anche per grandi linee, il ruolo
rappresentato dalle grandi metropoli del mondo mediterraneo antico
nella formazione e nella diffusione del pensiero e della letteratura
patristica. Sarebbero necessarie competenze che non ho e rischierei
quasi sicuramente di abusare della vostra pazienza. Spero almeno di
evitare di metterla a dura prova limitandomi ad evocare per voi il
ruolo di Alessandria. Prima di trattare questo argomento, che non ho
la pretesa di esaurire, & necessario indicare brevemente le ragioni di
questa scelta e precisare il senso del titolo Alessandria o la «scuola
dei Padri». Perché non ¢ il solo centro dove essi si sono formati né la
sola capitale del Mediterraneo la cui importanza politica, commercia-
le e intellettuale & in quel tempo determinante. Questa citta-faro sulla
quale si concentrera il nostro sguardo non deve abbagliarci fino a far-
ci dimenticare altre grandi capitali quali Antiochia, Atene e Roma e
che rimarranno tali a lungo anche dopo la nascita di Costantinopoli.
Ognuna di esse assume anche, a titoli diversi, un ruolo di custodia e
conservazione: & la che i Padri raccolgono 1’eredita del pensiero anti-
co, quello di Platone e di Aristotele, dei grammatici e dei retori, e lo
utilizzano per la diffusione della rivelazione biblica e del messaggio
evangelico. Ma Alessandria d’Egitto, crocevia dove si incontrano e si
mescolano le civilta, ha, a questo riguardo, un posto considerevole e
costituisce un punto di osservazione privilegiato: essa & senza dubbio
uno dei luoghi del mondo antico dove il cristianesimo occidentale ha
la sua sorgente piu originale e feconda. «Bisogna cominciare da 1a»
scriveva Strabone' all’inizio della sua descrizione dell’Egitto, consi-
derando che Alessandria e i suoi dintorni costituivano 1’essenziale del
suo argomento: & vero anche nell’ambito che ci interessa. D’altra par-
te, presentando Alessandria come «scuola dei Padri», il mio progetto

* Direttore di Sources Chrétiennes.
I Strab., Geogr. XVII, 1, 6: 'Emel 8¢ 70 mAeloTov Tol épyou ToUTOU Kal TO KU
pLTaTov 1) "ANeEdvdpeld éoTw kal Ta TeEpl abmiy, évTelfev dpkTéov.



non & di tracciare la storia del didaskaleion cristiano illustrato da
Panteno e Clemente, o lasciarmi andare ad una riflessione su cido che
si chiama comunemente in esegesi «la scuola di Alessandria»; e
ancor pil non intendo cercare di evidenziare quel concetto un po’
vago di «scuola di Alessandria» di cui A. Le Boulluec ha mostrato
che, secondo le epoche, aveva ricevuto accezioni differenti e suscita-
to reazioni diverse?. Prendo di proposito I’espressione in un senso
molto ampio un po’ come Tucidide fa dire a Pericle che «Atene & la
scuola della Grecia»®, poiché la fede cristiana ha trovato nell’univer-
so cosmopolita della citta di Alessandria un terreno particolarmente
fecondo che ha favorito il suo sviluppo nel contatto con un pensiero
giudeo fortemente ellenizzato e con la filosofia neoplatonica. E’ 1a
che I’esegesi biblica conobbe uno slancio particolarmente vigoroso, &
12 che & nato il monachesimo, & 1a che videro la luce molte eresie, ma
& anche 1a che si ¢ affermata la fede ortodossa a prezzo di lotte spesso
aspre e temibili per I’unita della Chiesa. Infine, sara per me 1’occasio-
ne, strada facendo, di mostrare il posto che hanno nella Collezione
Sources Chrétiennes gli autori alessandrini e coloro che, a diverso
titolo, sono stati in contatto con questo ambiente e queste forme di
pensiero.

1. Alessandria crocevia di civilta
1. Ellenismo e cristianesimo

Fondata da Alessandro il Grande verso la fine del quarto secolo a.
C., Alessandria d’Egitto divenne molto presto, sotto i re Tolomei, la
capitale culturale ed artistica di tutto il Mediterraneo orientale ed essa
vi rappresento per parecchi secoli, splendidamente, il ruolo che Atene
aveva prima avuto. Del resto, nell’ambito della filosofia, le relazioni
e gli scambi tra Atene e Alessandria si prolungarono ben al di la
dell’eta cristiana: parecchi filosofi alessandrini vanno a formarsi ad
Atene e parecchi maestri ateniesi quali Damazio e Simplicio vengono
a studiare ad Alessandria. Ma, mentre la scuola di Atene € chiusa nel
529 per ordine di Giustiniano, quella di Alessandria si manterra fino
alla conquista araba nel 640. A questo proposito, il ruolo di Alessan-
dria nella trasmissione della filosofia greca al mondo arabo e poi
all’occidente ¢ stato essenziale.

Poco dopo la sua fondazione su una striscia di terra stretta tra il
mare e il lago Mareotide, un luogo molto poco favorevole, con un
litorale inospitale ed un retroterra paludoso e poco sicuro, occupato

2 A. Le Boulluec, “L’Ecole d’ Alexandrie. De quelques aventures d’un concept bibliographique”, in
Alexandrina. Mélanges offerts a Claude Mondésert, Paris 1987, pp. 403-417.
3. Thuc., Hist. I, 41, 1: Myw ™y Te mdoav moAv Tis EMdSos maidevoww elvar.



da popolazioni incontrollate - i famosi ‘pastori’*-, Alessandria & dota-
ta, grazie all’abilita dei suoi architetti e dei suoi tecnici, di due porti
che permettono di approdare con ogni tempo sia che il vento soffi da
est sia che soffi da ovest, e, soprattutto sull’isola che le ha dato il
nome, di un faro alto 110 metri, la cui luce & visibile sul mare fino
alla distanza di 5 km®: & una delle sette meraviglie del mondo antico
che esistera fino al XIV secolo e che oggi monete e mosaici evocano
ancora per noi. Contemporaneamente al faro, i primi re Tolomei
organizzano il Museo, dove lavorano a spese dello Stato la maggior
parte di scrittori e studiosi del mondo greco. La biblioteca del Museo
era considerata, giustamente, la piti grande e la piu ricca del mondo
allora conosciuto: piu di 400.000 volumi®. Nel 47 a. C. I’incendio
della flotta egiziana e degli arsenali per ordine di Giulio Cesare, rag-
giungendo gli edifici del Museo, causo la perdita irrimediabile di
questa prestigiosa biblioteca. '

Cio che poté esserne salvato ed anche, se bisogna credere a Plutar-
co’, i 200.000 volumi della biblioteca di Pergamo comprati da Marco
Antonio per essere offerti a Cleopatra erano a loro volta destinati a
sparire nei primi secoli dell’eta cristiana, a causa di altri incendi e
saccheggi. Ma la terra di Egitto ¢ rimasta come uno straordinario
deposito di archivi: vi si ritrovano in abbondanza rotoli intatti di
papiro - per esempio a Tura e Nag Hammadi, dove ¢ stata messa alla
luce tutta una biblioteca gnostica - e, in numero considerevole, fram-
menti di papiro contenenti i testi pitt vari: testi amministrativi o lette-
rari, corrispondenza privata, contratti fra privati, pezze di contabilita,
esercizi scolastici, eccetera. Tra tutti questi documenti si distinguono
talvolta opere intere, talvolta estratti sia di letteratura greca profana
sia scritti del Nuovo Testamento e di autori cristiani. E’ cosi che un
papiro dell’inizio del II secolo attesta la rapida diffusione del Vange-
lo in Egitto®.

4. Su questi ‘pastori’ (Boukddor o Tlowpéves), cf. Xenoph., Eph. 10, 12; Diod. Sic., Hist. 1, 43;
Strab., Geogr. XVII, 1, 6. 19 (a proposito del porto di Pharos difeso, secondo lui, da questi «pastori
briganti»: U0 Boukdhwy AOTEV); essi sono molto presenti nei romanzi greci, cf. Heliod., Aethiop.
I, S(CUE ‘1, p:9); Ach. Tat:,.Leuc: et Clit., 1;.9: IV, 12.

5. Questo faro, ci dice Strabone (Geogr. XVII, 1, 6), era opera di Sostrate di Cnido.

6. Le stime sono controverse. Tzetzes (1110-1185 circa), che sembra la fonte piu attendibile, parla
di 400.000 B{BroL  ouppiyets e di 90.000 duiyels, quando la biblioteca del Serapeo, fondata da
Filadelfo in vista della pubblica lettura, conteneva 42.800 volumi (Prolegomena de comoedia, ed.
W.J.W. Koster, p. 32). Sull’argomento vedere L. Canfora, La Bibliothéque d’Alexandrie et I’histoi-
re des textes, CEDOPAL, Universita di Liegi, 1992.

7. Plut.,Vit. Ant., 58, 9 (943 a: rimproveri mossi ad Antonio da Calvisio, un amico di Cesare): xapi-
cacBal pév abmi Tas éx Tepydpov BuBhotkas, év dls elkool puplddes BuBMwy Amids
(all’incirca) Aoav.

8. Questo papiro (p%), che contiene un frammento del Vangelo di Giovanni (Ioh. 18,31-33, 37-38),
& datato dagli specialisti nell’anno 125 (termine ultimo): esso sarebbe stato copiato quindi molto
presto, subito dopo la composizione - verso 1'anno 90 - del Vangelo da parte dello stesso Giovanni.
Questo papiro & oggi conservato a Manchester (John Rylands Library, Gr. P. 457). Sulla questione,
cf. K. Aland e B. Aland, The Text of the New Testament, Leiden 1987, pp. 84-87.



Citta universitaria, Alessandria attira i filosofi, i matematici, i
medici e ogni specie di studiosi nella sua scuola e nella sua famosa
biblioteca. E’ sufficiente evocare i nomi di Euclide e Diofante per le
scienze matematiche e per I’astronomia quello di Tolomeo®, le cui
opere, due secoli piu tardi, saranno commentate sapientemente da
Teone e dalla figlia Ipazia, per non stupirsi della reputazione degli
alessandrini in questo campo. Non & senza ragione che tocca al
vescovo di Alessandria far conoscere ogni anno alle Chiese la data
della Pasqua e determinare a partire da questo calcolo I’inizio della
quaresima e del digiuno: & il primo oggetto delle Lettere festali di
Atanasio, di cui Sources Chrétiennes ha pubblicato ’indice siriaco e
di quelle di Cirillo attualmente in corso di pubblicazione.

E’ proprio ad Alessandria che si preparano, prima dell’era cristiana,
le prime edizioni critiche dei grandi testi della piu antica letteratura
greca, soprattutto quelle dei poemi omerici'®. Senza questo lavoro dei
grammatici alessandrini che misero a punto un vero metodo di analisi
filologica, senza questo sforzo di riflessione che si esercita sul conte-
nuto stesso del testo ricevuto, ¢ molto probabile che Origene nel III
secolo d. C. non avrebbe potuto condurre, come ha fatto, il primo stu-
dio critico del testo greco dei piu antichi libri della Bibbia. Confron-
tando fra di loro le differenti versioni fatte a partire dall’ebraico rea-
lizza un’opera monumentale, I’ Esapla, piu tardi conservata a Cesarea
di Palestina, che & all’origine di tutte le ricerche posteriori sul testo
biblico condotte dai Padri e alla quale lo stesso Girolamo deve molto.

Ad Alessandria, infine, la filosofia trovo un terreno di elezione. Il
padre del neoplatonismo, Ammonio Sacca, ebbe, secondo la testimo-
nianza di Eusebio nella Storia ecclesiastica e quella di Porfirio nella
Vita di Plotino, due discepoli famosi nelle persone precisamente di
Origene e di Plotino''. Gli eruditi discutono per sapere se questo Ori-
gene, filosofo neoplatonico, & lo stesso del grande commentatore del-
le Scritture o se bisogna immaginare accanto a questo Origene cri-
stiano un Origene pagano'?. Gli antichi non sembrano aver intravisto
una tale dualita e cid ci sembra rivelatore di un ambiente culturale
meno chiuso di quanto noi abbiamo talvolta tendenza ad immaginare:
tra ellenismo e cristianesimo gli-scambi ed il dialogo esistono. Il caso

9 Nella sua Geografia Claudio Tolomeo afferma in particolare che la terra, che per lui costituisce il
centro dell’universo, ¢ immobile: una teoria che ebbe seguito durante tutto il medioevo. La sua ope-
ra, I’Almagesto, fu commentata nel IV secolo dal filosofo alessandrino Teone.

10. Sugli editori alessandrini di Omero, vedere G. Pasquali, Storia della tradizione e critica del
testo, Firenze 1962, pp. 201-247; M. Van Der Valk, Researches on the Text and Scholia of the Iliad,
1-2 (1963-1964). Tra i pitt conosciuti citiamo i nomi di Zenodoto di Efeso, Aristarco di Samotracia,
Cratete di Mallo, Aristofane di Bisanzio.

Il. Euseb., H.E. VI, 19, 6-7 (SC 41, pp.114 s.) cita un estratto del Trattato contre i cristiani di Por-
firio concernente Origene; questa testimonianza ¢ difficile da conciliare con ci6 che & detto su Ori-
gene dallo stesso Porfirio nella sua Vit. Plotin. 3. 14. 20 (ed. E. Bréhier all’inizio delle Enneadi,
CUF, t. 1, Paris 1960), se si tratta dello stesso personaggio.

12. Vedere sulla questione H. Crouzel, Origéne, Paris 1985, pp. 29-31.

10



del vescovo Sinesio di Cirene che fu un discepolo fervente della filo-
sofa neoplatonica Ipazia sarebbe sufficiente a provarlo'. Origene tut-
tavia non ¢ Sinesio e la sua dottrina e la sua conoscenza delle Scrittu-
re sono piu solide di quelle di questo arcivescovo «per caso»'*. Cosi
si capisce senza difficolta che Eusebio contesti le affermazioni di
Porfirio, secondo il quale Ammonio sarebbe passato dal cristianesi-
mo, nel quale era nato, all’ellenismo, mentre, seguendo il cammino
inverso, Origene avrebbe abbandonato 1’ellenismo per il cristianesi-
mo, senza tuttavia cessare di pensare in greco mentre viveva da cri-
stiano”. Se non ha trasportato I’ellenismo nel cristianesimo nel senso
in cui I’intende Porfirio'® rimane che egli ne ha ereditato alcuni sche-
mi di pensiero. Cio spiega che si possano stabilire, come ha fatto
recentemente H. Crouzel, tra Plotino ed Origene numerosi paralleli
anche se in definitiva questo paragone fa meglio scaturire 1’origina-
lita di ognuno'”. Di fatto, Origene non ha che un entusiasmo modera-
to per la filosofia ellenica, di cui sottolinea 1’insufficienza per con-
durre ad una vera conoscenza di Dio. Al disprezzo dei filosofi per la
fede cristiana risponde nel suo Contro Celso e nelle sue omelie con
una forma di aggressivita anch’essa sprezzante. Appare cosi che le
relazioni tra cristianesimo e filosofia sono parecchie volte espresse
nelle sue omelie in termini di conflitti e simbolizzate da assedi di for-
tezze bibliche come Ebron, Esebron, Gerico'®. Questa diffidenza e
quest’animosita reciproca tra cristiani e rappresentanti della filosofia
greca non dovevano stemperarsi nel corso dei secoli. Lo si vedra
bene all’inizio dell’episcopato di Cirillo con 1’assassinio odioso della
filosofa neoplatonica Ipazia perpetrato da cristiani fanatici'.

Benche la Chiesa occupi in Alessandria una posizione dominante,
tuttavia una parte importante dell’élite intellettuale di questa grande
citta universitaria restera a lungo pagana, cid che autorizza 1’impera-
tore Giuliano a mettere in guardia gli abitanti di questa ‘citta santa’
contro i Galilei ed il loro disprezzo degli dei che hanno fatto la gran-

13. Neoplatonico, formatosi alla scuola di Ipazia, ad Alessandria, Sinesio di Cirene non rinneghera
mai il il suo credo flosofico, anche quando sara eletto, contro il suo volere, nel 410, vescovo metro-
polita di Tolemaide. La sua Epistola 105 (cf. Synesii Cyrenensis epistolae, ed. A. Garzya, Roma
1979, pp. 184 s.) lo fa chiaramente capire: le sue convinzioni filosofiche gli impediscono di aderire
a certe affermazioni della fede cristiana (sulla nascita dell’anima dopo quella del corpo, sulla distru-
zione finale del mondo, sulla resurrezione, ecc.), al punto che egli si propone di restare in priva-
to «filosofo» e di essere nell’insegnamento pubblico «amante dei miti» (ibid., pp. 188, 17-189, 1:
Ta pév olkol dLhocodd, Ta 8'¢Ew PLAdpuBds elpl Bddokwv). Vedere C. Lacombrade, Syné-
sios de Cyreéne, helléne et chrétien, Paris 1951 (in particolare pp. 213 s.); H. I. Marrou, “La ‘con-
version® de Synésios”, in REG 65 (1952), pp. 474-484.

14. Sulle circostanze dell’elezione di Sinesio all’episcopato , cf. C. Lacombrade, op. cit., pp. 198 s.
15. Euseb., H. E. VI, 19, 6-7.

16. Buseb., ibid., VI, 19, 7: Tou Belov 86Eas eEMmwilwr Te kal Ta EMfpwr Tols éBvelols
UmoBal\bpevos pibols.

17. H. Crouzel, Origéne et Plotin: Comparaisons doctrinales, Paris 1992.

18- H. Crouzel, Origeéne, op. cit., pp. 209-210.

19. Socrat., H. E. VII, 15, PG 67, 768 C - 769 A.

14



dezza e la prosperita dell’Egitto dalla sua fondazione da parte di
Alessandro®. Lo stesso Cirillo d’Alessandria attesta che persino a
meta del V secolo le pratiche cultuali pagane restano molto vive negli
ambienti popolari malgrado i ripetuti divieti del potere imperiale.
Cosi, nel suo Commento su Isaia®, spiega il versetto: «Tu che mandi
a tutte le nazioni, sul mare, ostaggi, e lettere di Biblos sopra 1’acqua»
(Is.18,1-2) riferendolo alla celebrazione della festa delle Adonie da
parte delle donne di Alessandria. Infatti per annunciare alle donne di
Biblos che Adone era ritrovato, cio¢ per informarle della resurrezione
del dio, le donne di Alessandria scrivevano una lettera su un papiro
che racchiudevano in un vaso; dopo averlo sigillato ed aver compiuto
su di esso alcuni riti, lo gettavano in mare e, per un singolare prodi-
gio, questo vaso arrivava da solo, si diceva, a Biblos dove le devote
di Afrodite lo raccoglievano e cessavano i loro lamenti rituali, dopo
aver letto la lettera che le informava che Afrodite aveva ritrovato
Adone. Questo rituale, descritto da Cirillo d’Alessandria, fa eco a
quello che riferisce alcuni secoli prima Luciano di Samosata sulla
base di cio che avrebbe visto lui stesso a Biblos e che tende a prova-
re 1’esistenza di un sincretismo operato sin dalla sua epoca tra il culto
di Adone e quello di Osiride egiziano :

«Un vaso a forma di testa, ogni anno, viene dall’Egitto a Biblos
fluttuando e traversa in sette giorni il mare che li separa. I venti lo
portano in questo divino viaggio. Mai esso va alla deriva ed approda
solamente a Biblos. E’ un prodigio miracoloso. Accade ogni anno; &
avvenuto quando io stesso ero presente a Biblos e ho potuto contem-
plare questo papiro nel vaso»>>.

Naturalmente gli scambi tra Alessandria, le coste siriache ed il resto
del mondo mediterraneo si effettuavano ben diversamente che con
delle bottiglie in mare! Grazie alla sua collocazione geografica sulla
riva del Mediterraneo, ai margini dell’ Africa e molto vicina all’ Asia,
Alessandria prese rapidamente un posto importante nel commercio
internazionale e divenne una tappa essenziale degli scambi tra il
mondo romano, il vicino oriente ed anche 1’estremo oriente. Dal
momento in cui la seta, fabbricata in Cina pit di 15 secoli prima
dell’eta cristiana, fu conosciuta in Occidente, Alessandria divenne
nel I secolo a. C. una delle due strade del prezioso tessuto. Essa &, a
questo riguardo, come dice Strabone, «il banco del mondo»?. Di la
partono i battelli per approvvigionare Roma e, piu tardi, Costantino-
poli. La Chiesa di Alessandria ha i suoi che trasportano per essa, ma

20. Tulian., Epist. 60 (CUF 1,2,p.69,19)e 111 (1,2, p. 188, 20-21).

21 Cyrill., In Is., PG 70, 440 C - 441 B; cf. W. Atallah, Adonis dans la littérature et les arts grecs,
Paris 1966, pp. 260 s. Sul papiro (BUBMos) in Egitto cf. Strab., Geogr., XVII, 1,15.

22 Lucian., De dea Syria 7.

23- Strab., Geogr., XVII, 1, 13 (xwplov 8mep péyiotor éumopelov Ths olkoupéims €oTt); vede-
re, anche, ibid. XVII, 1, 7.

12



anche per lo Stato, il grano (embole), il vino ed altre derrate prove-
nienti dalle tasse e dalle decime. Da li partono anche degli esploratori
quali nel VI secolo quel Cosma Indicopleuste cioé navigatore nelle
Indie, autore di un’opera molto singolare - la sola della collezione
Sources Chrétiennes che sia illustrata! -, una specie di descrizione del
mondo visibile cioe della terra cosi come la si conosceva allora e una
descrizione del mondo invisibile secondo la Bibbia e la fede
cristiana®. Non ¢ del tutto sicuro che ’autore di questa cosmografia
molto particolare sia giunto fino nelle Indie, ma egli ha dovuto alme-
no raccogliere le informazioni di viaggiatori o commercianti che le
conoscevano, ha visitato la regione di Axum, allora capitale del
regno di Etiopia, e le citta vicine presso il Mar Rosso; egli rappre-
senta nei suoi disegni animali e vegetali dell’Etiopia e dell’India,
riproduce alcune iscrizioni greche, adesso scomparse, che raccontano
le spedizioni militari di Tolomeo Evergete, ci descrive il suo trono
che ha visitato ad Axum, e dice di essere andato al Sinai dove ha
notato alcune iscrizioni nabatee. In breve, ci ha lasciato un documen-
to molto raro.

2. 1l giudaismo alessandrino

Largamente aperta sul mondo, Alessandria accoglie percid una
popolazione cosmopolita che ama le sue feste, il suo lusso e la sua
eleganza e riempie i suoi teatri, i suoi ginnasi ed il suo ippodromo. In
essa si parla greco e la civilta greca continua e si trasforma: diventa
la civilta ellenistica, quella delle citta d’Asia minore e di Sicilia, di
Macedonia e di Libia. Questa popolazione mista ¢ irrequieta, versati-
le, pronta a cedere alle sollecitazioni degli agitatori politici o religiosi
e a lasciarsi coinvolgere in azioni violente, anzi in ‘pogrom’. Di fatto,
se i Greci sono pill numerosi, una importante colonia ebrea, che Fla-
vio Giuseppe stima in 100.000 uomini, ¢ stabilita ad Alessandria fin
dalla sua fondazione: essa ha le sue sinagoghe ed una giurisdizione
sua propria, ha persino i suoi monaci, ‘i terapeuti’, stabiliti sulle rive
del lago Mareotide”; un quartiere su cinque, quello del Delta, gli &
interamente riservato, ma non ¢ un ghetto ed il resto della citta conta
anche numerosi ebrei, come tutto il Basso Egitto. Costoro non parla-
no né I’ebraico né I’aramaico, ma il greco.

E’ ad Alessandria, verso la fine del III secolo a. C., che la leggenda,
trasmessa dalla Lettera di Aristea a Filocrate, situa un grande avve-
nimento culturale e religioso: la prima traduzione da parte di 72 stu-
diosi ebrei in 72 giorni del Pentateuco ebraico, la Torah®. In realta,

24 Cosma Indicopleuste, Topographie chrétienne, SC 141, 159 ¢ 197.
25. Sui ‘terapeuti’ cf. Euseb., H. E. I, 16-17, che li crede cristiani.
26. Accanto a questa tradizione (Lettera di Aristea a Filocrate, SC 89), ne esiste un’altra, energica

13



questo lavoro non si fece in una volta né in pochi giorni, ma & proprio
in quest’epoca che cominciano a diffondersi nelle colonie greche di
Egitto traduzioni greche della Genesi, dell’Esodo e di altri libri del
Vecchio Testamento, ai quali verranno ad aggiungersi questo o quel
libro scritto direttamente in greco, il libro della Sapienza, per esem-
pio. Tale & I'origine della Bibbia greca, chiamata anche Sertanta, e
del giudaismo alessandrino. Due grandi civilta o, se si vuole, due
grandi culture, si fondono in un complesso originale: la rivelazione
ebrea diventa accessibile a tutto il mondo mediterraneo e prepara
anche gli spiriti ad ascoltare la predicazione in greco del Vangelo da
parte degli apostoli di Gesu Cristo e in particolare di S. Paolo, fariseo
e cittadino romano, vecchio alunno della scuola di retorica greca di
Tarso in Cilicia e discepolo del rabbino Gamaliele a Gerusalemme.
Si pud dunque dire, con D. Barthélemy, che «I’Antico Testamento &
maturato in Alessandria»?’, non soltanto perché vi si € arricchito di
parecchi testi assenti dalla Bibbia ebraica, ma soprattutto nel senso in
cui questa ‘naturalizzazione’ alessandrina della Torah, la sua ‘elle-
nizzazione’ se si vuole, nel rispetto tuttavia della specificita del pen-
siero e dell’esperienza ebraica, «ha aperto agli allegoristi ebrei, poi
cristiani, una carriera d’una ricchezza incredibile, permettendo al
messaggio d’Israele di manifestarsi pubblicamente nel cuore della
civilta ellenica in un linguaggio immediatamente intelligibile alle
‘genti’»?®.

Questa Bibbia greca prima di essere tradotta in copto, in armeno, in
latino sara a lungo il testo delle comunita ebree della ‘diaspora’ e
quello delle comunita cristiane fino al III secolo d. C. in tutto il mon-
do romano e fino ai nostri giorni nelle Chiese greche orientali. Alla
fine del II secolo d. C., a Lione, il vescovo Ireneo ha sotto gli occhi la
Settanta, quando scrive in greco la sua grande opera teologica - dieci
volumi di Sources Chrétiennes - diretta contro gli gnostici, di cui le
scoperte di Nag Hammadi mostrano a qual punto ‘“la gnosi dal nome
mentitore”, come egli la definisce prendendo a prestito 1’espressione
da S. Paolo (I Tim. 6, 20), avesse trovato in Egitto un terreno di ele-

mente rigettata da Girolamo (Contra Ruf. 11, 25 = Praef. in Gen., SC 303), secondo la quale 70
sapienti, isolati gli uni dagli altri in altrettante celle, avrebbero redatto separatamente delle traduzio-
ni greche identiche della Bibbia. Nella sua Vita di Mosé 11, 41-44 (Les Oeuvres de Philon
d’Alexandrie n° 22, Paris 1957), Filone ci fa capire quale importanza fondamentale abbia avuto
I’evento della traduzione della Torah in greco, allorche egli scrive: «Jusqu’a nos jours, chaque
année, se tient dans 1’fle de Pharos une féte et une assemblée générale. Ce ne sont pas seulement des
Juifs qui s’y rendent, mais toutes sortes d’autres peuples s’en viennent vénérer le lieu ou s’alluma la
lumiere de cette traduction. On s’en vient rendre graces a Dieu pour un bienfait déja antique dont la
fécondité se renouvelle sans cesse...» (trad. di P. Savinel).

27. D. Barthélemy, “L’Ancien Testament a miiri a Alexandrie”, Theologische Zeitschrift 21, Bile
(196152), p%.9358—370 (= Etudes d’histoire du texte de I’Ancien Testament, Fribourg-Géttingen 1978,
pp- 127-139).

28. Citazione tratta dall’opera di M. Harl, G. Dorival, O. Munnich, La Bible grecque des Septante.
Du judaisme hellénistique au christianisme ancien (= BGS), Paris 1988, p. 255.

14



zione. Le opere di Ireneo attraversano del resto subito il Mediterra-
neo: un frammento di papiro, contemporaneo all’autore, ci trasmette
un estratto del suo trattato Contro le eresie e attesta le relazioni diret-
te della Gallia con I’Egitto®.

Di questo giudaismo ellenizzante il testimone piil brillante nella
prima meta del primo secolo dell’era cristiana & 1’alessandrino Filo-
ne: nutrito di teologia biblica e conoscitore della filosofia greca della
propria epoca, testimone eccezionale per la ricchezza del suo pensie-
ro, per le sue notevoli qualita di scrittore - eloquenza e poesia - e per
il suo posto infine nella storia delle idee religiose; autore della piu
antica notizia concernente la comunita essenica di Qumran® ed ese-
geta cosi profondo dei primi libri della Bibbia che egli ispirera gli
scrittori cristiani dell’antichita fino al IV secolo, per esempio Ambro-
gio di Milano. Uomo d’azione, conduce a Roma un’ambasceria della
sua comunita ebrea di Alessandria presso I’imperatore Caligola, che
tratta questi delegati con il disprezzo di un despota razzista®'. Mi pia-
ce ricordare a questo proposito che I’insieme delle sue opere & stato,
per la prima volta, tradotto in francese in una serie iniziata nel 1961,
in margine alla collezione Sources Chrétiennes, per iniziativa del
padre C. Mondésert e di due studiosi lionesi, J. Pouilloux e R. Arnal-
dez: con il concorso di numerosi collaboratori francesi e stranieri,
questa pubblicazione - cioe 36 volumi - & oggi conclusa.

Se Filone resta il rappresentante pil illustre del giudaismo elleniz-
zato nel secolo stesso in cui il cristianesimo penetra in Alessandria,
forse, secondo la tradizione, grazie a S. Marco evangelista, fin dalla
fine del II secolo si vede apparire accanto alla scuola ed ai circoli
filosofici o letterari una specie di scuola cristiana, di cui Clemente
assicurera la direzione. E’ un letterato sottile che ha probabilmente
studiato la filosofia ad Atene, prima di scoprire la fede cristiana® e di
installarsi ad Alessandria. La sua familiaritd con la Scrittura, la sua
conoscenza degli scritti ebrei, soprattutto quelli di Filone e degli
scrittori gnostici, cosi come la sua erudizione letteraria e filosofica,
fanno di lui un autore particolarmente rappresentativo di questo
ambiente alessandrino dove ellenismo, giudaismo e cristianesimo si
incontrano ed imparano in una certa misura, e non senza scontri, a

29- Questo papiro di Ossirinco (P. Oxyr. 405) & conservato presso I’University Library di Cambridge
(segnatura Add. 4413). Per la sua descrizione ed il suo apporto all’opera di Ireneo ci si pud rifare
all’edizione di L. Doutreleau e A. Rousseau: SC 210, pp. 126-131 e SC 211, pp. 104-108.

30 Filone (Hypothetica, ed. F. H. Colson, t. IX, pp. 407 s.) li chiama ’Ecoaiot e stima in 4000 il
loro numero; cf. Euseb., Prepar. evang. VIII, 11-12; IX, 3 (SC 369).

31. Philo., Legatio ad Caium, ed. A. Pelletier, OPA n° 32 (vedere § 180-189; 353: 359 s.).

32 Si & poco informati sulla vita di Clemente; qualche elemento biografico & contenuto in Strom. I,
I, 11 (SC 30), che non permette tuttavia di identificare con certezza i suoi ‘maestri’ e non & certo
che “I"ape di Sicilia” designi proprio Panteno. Su Clemente, cf. C. Mondésert, Essai sur Clément
d’Alexandrie. Introduction a I’étude de sa pensée religieuse & partir de I’Ecriture, Paris 1944; A.
Di Berardino, Dizionario patristico e di antichita cristiana 1 (1983), p. 706.

15



dialogare. Cid da un’opera ricca, spesso difficile e varia quasi ad
immagine di quegli Stromata o ‘tappeti’ nei quali Clemente tratta di
diversi problemi essenziali: i rapporti della rivelazione biblica e della
fede cristiana con la filosofia e la cultura greca, il simbolismo religio-
so, la falsa gnosi, il matrimonio, 1’ascetismo, il martirio e la mistica
cristiana.

II. Alessandria, culla dell’esegesi patristica

I geroglifici che si potevano vedere sui templi ed i monumenti egi-
ziani avevano da molto tempo destato la curiosita dei Greci. Il loro
carattere enigmatico ed il loro simbolismo nascondevano per essi
misteri che conoscevano soltanto i sacerdoti egiziani e i sapienti della
Grecia ai quali, secondo un’opinione comunemente accettata, essi i
avevano trasmessi. Cosi Plutarco introduceva gia un parallelo tra la
scrittura geroglifica e la dottrina di Pitagora anch’essa piena di enig-
mi e di misteri®*. Clemente d’Alessandria prende ugualmente nei suoi
Stromata 1’esempio della scrittura egiziana per stabilire che «tutti
coloro che hanno trattato della divinitd hanno nascosto i principi del-
le cose e hanno trasmesso la verita per enigmi e simboli, per allegorie
e metafore*». Di conseguenza, niente di strano che le profezie e gli
oracoli della Bibbia parlino anch’essi per enigmi e che i misteri non
si offrano al primo sguardo né al primo venuto. Ci vuole un’inizia-
zione ed una preparazione dell’intelligenza e del cuore. E’ il modo e
la ragion d’essere dell’esegesi biblica. Tre secoli piu tardi, Cirillo
d’ Alessandria, nel suo Contro Giuliano®, riprendera a sua volta
I’argomento trattato dai geroglifici e dalle sentenze di Pitagora, per
provare all’imperatore che anche il testo biblico ha un senso nasco-
sto, molto pill ricco della lettera nella quale egli pretende racchiuder-
lo con I’intento di demolire la lettura cristologica che ne fanno i cri-
stiani. Se c’& un senso nascosto nei geroglifici o negli scritti di Pita-
gora, come mostra Porfirio, un testimone che I’imperatore apostata
non ricuserebbe, non & forse prova di incoerenza rifiutarsi di cercarlo
nelle prescrizioni della legge mosaica? Come a colui che giudicasse
di poco prezzo i geroglifici o gli enigmi di Pitagora, considerandoli
soltanto dall’esterno, bisognerebbe dire:

«Che fai, amico ? Non applicare la tua mente solo a cid che appare
e non denigrare cid che negli enigmi & di una utilita tra le pit neces-
sarie per la condotta di vita, ma preoccupati piuttosto delle cose
nascoste e di quelle che si fanno sentire attraverso queste in modo

33. Plut., De Is. et Os. 10, 354 E.
34. Clem., Strom. V, 1V, 20, 3 - 21, 3 (SC 278) e il commentario ad loc. di A. Le Boulluec (SC 279).
35. Cyrill. , Contra Jul. X, PG 960 C - 961 C.

16



indiretto®s.

I geroglifici, il senso nascosto della Scrittura, 1’esegesi alessandri-
na: c’e senza alcun dubbio tra questi termini una segreta parentela.

«Preoccupati piuttosto delle cose nascoste». Questa raccomanda-
zione, all’inizio del III secolo, un egiziano geniale, erede di Filone e
di Clemente, Origene, I’ha fatta sua e consacrera all’insegnamento e
alla ricerca del senso nascosto delle Scritture la maggior parte della
sua attivitd. Noi abbiamo ricordato pitt sopra I’immane lavoro critico
che intraprese sul testo greco della Bibbia con la redazione dell’ Esa-
pla: egli vi confrontava la versione della Seftanta ad altre versioni
greche e all’ebraico, certo non tanto nella speranza di ricostruire un
testo ideale, il piu vicino possibile alla traduzione originale, ma con
la volonta di notare gli scarti e le varianti di queste versioni differenti
tra loro e in rapporto al testo ebraico come tante forme ricche di sen-
so le quali, poste in margine alla Sertanta, che esse contribuiscono
spesso a chiarire, meritavano anch’esse di essere prese in considera-
zione. Questo lavoro monumentale, realizzato con 1’aiuto di vari col-
laboratori, copisti e stenografi, doveva occuparlo per quasi
trent’anni”’. Bisognava insistere su questo punto per mostrare come
Origene fosse attento anche alla lettera del testo, perché si & troppo
spesso ironizzato sulla sua esegesi, lasciando intendere che essa fosse
innanzi tutto un tessuto di allegorie. Se & vero che, nel suo attacca-
mento a «scrutare le Scritture» per scoprirvi le molteplici incarnazio-
ni del Logos e il mistero della salvezza egli € quasi spinto a superare
il senso immediato e storico del testo, & raro in definitiva che egli lo
svuoti totalmente. Cosi I’esperienza amorosa che & all’origine del
Cantico dei Cantici conserva nella sua esegesi una realtd umana,
mentre Teodoreto di Ciro, un rappresentante dell’esegesi antiochena
tradizionalmente pill legata alla lettera, rifiuta categoricamente di
mettere questo testo in relazione con qualsiasi avventura umana stori-
ca®. Tuttavia ¢ soprattutto la dimensione spirituale e mistica del Can-
tico che conserva Origene nelle omelie e nel commentario su questo
testo: I’unione dello sposo e della sposa vi simbolizza quella del Cri-
sto con la sua Chiesa o ancora quella dell’anima cristiana con il suo
Verbo divino. Secondo Girolamo, che ha tradotto le omelie di Orige-
ne sul Cantico, questo commentario rappresentava uno dei punti piu
alti della sua esegesi: Origene vi avrebbe «superato se stesso, lui che
ha superato - egli dice - tutti gli scrittori nelle altre sue opere».

36. Ibid., 961 C.

37 Dal 215 al 245 circa. La scoperta della Quinta e della Sesta sono assai tardive. Sulla genesi dell’
Esapla di Origene, cf. P. Nautin, Origéne I, Paris 1989, pp. 303-361.

38. Theodoret., In Cant., PG 81, 29 AB. Per una comparazione dell’esegesi di Orlgene e di Teodo-
reto sul Cantlco cf. M. Slmoncm “Teodoreto e Origene sul Cantico dei Cantici”, in Letterature
comparate. Problemi e metodo, Bologna 1981, pp. 919-930.

39 Girolamo, Prologo alla traduzione delle Omelie sul Cantico di Origene, GCS 33, p. 26, 6 (= SC
37

17/



Da Alessandria dove & nato da un padre che mori martire, dove ha
studiato e poi insegnato come responsabile della scuola catechetica,
Origene fece parecchi viaggi, a Roma, in Arabia, in Palestina, ad
Atene. Fu nel corso del suo ultimo viaggio che, passando da Cesarea
di Palestina, ricevette 1’ordinazione dalle mani dei vescovi della
regione, ci dice Eusebio*; e cid ebbe come conseguenza il suo bando
da Alessandria da parte del proprio vescovo ed il suo stabilirsi a
Cesarea. Fu 12 che, in seguito alla tortura e ai maltrattamenti subiti
durante la persecuzione di Decio, mori di sfinimento*'. Frattanto egli
aveva commentato quasi tutta la Bibbia, 1’Antico e il Nuovo Testa-
mento, sotto la forma di grandi commentari, ricchi di tutta la sua
scienza filologica e filosofica e della sua profonda conoscenza della
Scrittura, e sotto la forma di omelie, dove egli sa mettere questa
scienza alla portata del suo uditorio e condurlo in modo vivo e appas-
sionato al centro del mistero cristiano*. In margine a questa attivita
esegetica del tutto considerevole egli redige un importante trattato
apologetico, il Contro Celso, ed un’opera dogmatica, il Trattato dei
principi, che & la prima esposizione sistematica di una teologia cri-
stiana. Poiché questa teologia si elabora utilizzando la filosofia plato-
nica, alcune affermazioni di Origene sembreranno sospette e alla fine
porteranno alla sua condanna. Tuttavia un intero libro di quest’opera
& ancora consacrato all’ispirazione della Scrittura® e, contro il paga-
no Celso, che si compiace di mettere in evidenza le assurdita e le
contraddizioni della Bibbia, I’esegeta in Origene & tutt’uno con il
polemista*. Si pud dunque dire che ha veramente passato tutta la vita
a «scrutare le Scritture» e che egli per primo ha contribuito a fondare,
con il suo talento e la sua scienza, I’esegesi cristiana della Bibbia.

Cosi la sua influenza su tutta la letteratura patristica posteriore gre-
ca e latina fu considerevole. Molto presto una grande parte della sua
opera fu tradotta in latino, particolarmente a cura di Girolamo e Rufi-
no. I1 brusco cambiamento di atteggiamento di Girolamo nei confron-
ti di Origene, al tempo della prima controversia origenista, non dimi-
nui ’ammirazione che egli nutriva per 1’esegeta dall’epoca in cui,
con entusiasmo, egli aveva sentito a Costantinopoli Gregorio Nazian-

40. Euseb., H. E. VI, 23, 4.

41. Si ignora il luogo e la data della sua morte, che dovette avvenire dopo il 251. L’affermazione di
Epifanio che lo fa morire a Tiro (De mens. et pond. 19, PG 43, 268 D - 269 A), non & che una con-
gettura che Girolamo (De viris illustribus 54; Ep. 84, 7) gli ha attribuito (cf. P. Nautin, Origene I,
pp- 214-218). Come fa notare P. Nautin (ibid., p. 441), Origene non ebbe la fortuna di morire marti-
re, la qual cosa avrebbe comportato come conseguenza la difesa della sua memoria. )
42. Eusebio aveva preparato una lista delle opere di Origene nella sua Vita di Panfilo, della quale si
¢ servito Girolamo per compilare la sua nella Lettera a Paola (Ep. 33). Vedere su questo argomen-
to, P. Nautin, Origéne 1, pp. 225-260.

43. Orig., De Princ. V, 1-3, 11 (= Philoc. 1, 1-27, SC 302), SC 268 e 269.

44. Orig., Contra Celsum VIe VII (SC 147 e 150).

18



zeno commentare 1’opera del grande alessandrino®. E’ del resto a
Gregorio Nazianzeno e a Basilio di Cesarea che si attribuisce tradi-
zionalmente la composizione della Filocalia, una raccolta destinata a
fare conoscere le piu belle pagine di Origene*. Grazie, in parte, al
lavoro dei filocalisti e alle traduzioni di Girolamo e di Rufino, I’ope-
ra immensa di Origene - contava secondo Girolamo piu di duemila
libri*’ -, votata alla distruzione dall’imperatore Giustiniano, presenta
ancora per noi, malgrado la sparizione quasi totale dei grandi com-
mentari sull’ Antico Testamento, un considerevole numero di pagine,
in greco e in latino. E’ 'uno degli autori meglio rappresentati nella
collezione Sources Chrétiennes che gli ha gia consacrato piu di trenta
volumi.

Anche ad Alessandria 1’opera esegetica e il pensiero di Origene
conobbero nel secolo seguente, con Didimo, soprannominato ‘il Cie-
co’, un’importante continuazione. Quest’uomo, d’una immensa eru-
dizione, diresse, su richiesta di Atanasio, la scuola catechetica di
Alessandria, che fu del resto chiusa dopo la sua morte, ed ebbe parti-
colarmente come discepoli Girolamo e Rufino. Si vede da qui quanto
Alessandria sia a quest’epoca un luogo di contatti e di scambi frut-
tuosi tra I’Oriente e I’Occidente. L’esegesi di Didimo si ispira larga-
mente a quella di Origene - non aveva dato un commento del profeta
Isaia che cominciava poco dopo il punto in cui finiva quello
dell’ Alessandrino*? - e la sua opera esegetica era anch’essa di pro-
porzioni impressionanti. A ci0 si aggiungevano parecchi trattati dog-
matici. Ma fu sospettato di origenismo per avere difeso 1’ortodossia
di Origene, e una grande parte della sua opera & anch’essa sparita. I
papiri trovati a Tura in Egitto®, nel 1941, hanno fatto conoscere lun-
ghi estratti dei suoi commentari biblici*®; alcuni trattati sono per for-
tuna conservati in greco, altri sono stati salvati dal naufragio grazie
ancora alle traduzioni di Girolamo, come quel Trattato dello Spirito
Santo recentemente pubblicato nella collezione Sources Chrétiennes
a cura di L. Doutreleau’'.

45. A piu riprese Girolamo parla del suo maestro Gregorio: In Es. Il (Es. 6, 1), CCSL 73, p. 84;
Contra Ruf. 1, 13, 17 (ed. P. Lardet, SC 303, pp. 38-39); Adv. lovin., PL 23, 230 C; Ep. 50, 1; 52, 8
(ed. J. Labourt, CUF, t. 3).

46. Lattribuzione della Filocalia di Origene a Gregorio di Nazianzo e a Basilio di Cesarea resta
incerta: vedasi sull’argomento le osservazioni di M. Harl, in SC 302, pp. 19-24, che preferisce par-
lare solamente di «Filocalisti».

47. Cf. nota 42.

48. Secondo Girolamo (In Es., Prol., CCSL 73, pp. 3, 92 - 4, 96), il commentario di Origene si fer-
mava alla visione degli animali nel deserto (Zs. 30,5), mentre quello di Didimo cominciava da Is. 40,
1 e si estendeva sino alla fine della profezia.

49. Sulle scoperte di Tura ed il loro apporto per la conoscenza dell’opera di Origene e di Didimo, cf.
0. Guéraud, “Note préliminaire sur les papyrus d’Origene découverts a Toura”, RSR 34 (1946), pp.
85-108; L. Doutreleau, “Que savons-nous aujourd’hui des papyrus de Toura ?”, RSR 43 (1955), pp.
161-176; L. Koenen - L. Doutreleau, “Nouvel inventaire des papyrus de Toura”, RSR 55 (1967), pp.
547-564.

50. Particolarmente i suoi commentari In Zach. (SC 83-85) e In Gen. (SC 233 e 244).
S1.Cf. SC 386.

19



Eusebio di Cesarea, il padre della Storia ecclesiastica, ha anche lui
contribuito notevolmente a difendere il ricordo di Origene e a diffon-
dere i suoi lavori sulla Scrittura. I suoi commentari scritturali devono
molto a quelli dell’Alessandrino, perché Eusebio poteva facilmente
consultarli nella biblioteca di Cesarea®, dove era anche I’Esapla. E’ a
lui che va il merito di aver fornito, a partire dall’Esapla, con 1’aiuto
del suo amico Panfilo, un’edizione critica della Sertanta, assicurando
cosi a quest’opera enorme, che bisognava consultare sul posto, nella
biblioteca di Cesarea, una diffusione molto pitt ampia. Si sa che
Costantino commissiono cinquanta copie di libri santi per le chiese di
Costantinopoli®, scritti su pergamena, facili da leggersi e di una for-
ma comoda per 1’uso, realizzati da copisti di mestiere, ben esercitati
nella loro arte.

L’influenza di Origene nell’ambito dell’esegesi biblica si esercitd
in realtad molto al di 1a dei suoi ‘eredi’ immediati o dei suoi ammira-
tori occidentali. Si puo dire che egli & anche all’origine di un’altra
forma di esegesi che si definisce in rapporto e in opposizione alla
sua, quella della ‘scuola’ di Antiochia, altra capitale del mondo medi-
terraneo, sotto molti aspetti la rivale di Alessandria. Secondo D.
Barthélemy™, il prestigio della recensione origeniana della Settanta in
Palestina e altrove avrebbe condotto i vescovi della Siria e dell’ Asia
Minore a porre sotto il patronato del martire Luciano di Antiochia il
testo in uso nelle loro chiese: questo testo, una forma arcaica della
Settanta rivista nel IV secolo, arricchita di segni critici e di lezioni
dell’ Esapla, allora avrebbe ricevuto, abusivamente, il nome di
‘recensione lucianea’. Il problema & complesso e le soluzioni propo-
ste divergono: se sembra acquisito che la ‘recensione lucianea’ & un
mito, & interessante notare che sarebbe nata per dare al testo antio-
cheno della Sertanta caratteri di nobilta capaci di conferire ad essa
un’autorita uguale a quella dell’Esapla di Origene. D’altra parte &
contro 1’allegorismo di Origene e degli Alessandrini che pretenderan-
no di reagire gli esegeti di Antiochia, particolarmente Diodoro di
Tarso e Teodoro di Mopsuestia®, scegliendo di praticare un’esegesi
molto piu letterale e storica che riduce considerevolmente, nella loro
lettura della Scrittura, la parte relativa alle profezie messianiche o

52. ’In Isaiam di Eusebio fa direttamente riferimento a piu riprese al commentario di Origene per
far notare a quali luoghi del testo di Isaia si riferivano i differenti fomoi: cf. GCS IX, ed. J. Ziegler,
I, pp. XXXII-XXXIV.

33- EBuseb., Vit. Const. IV, 36-37, GCS 7 (1975), pp. 133-134; Hieron., Contra Ruf. 2, 27 (= Praef. in
Paral.), CCSL 79, p. 64, 21 (= SC 303, ed. P. Lardet, pp. 180-181).

54. La tesi di D. Barthélemy, che considera la ‘recensione lucianea’ come un ‘mito’, deve essere,
malgrado tutto, accettata con molte riserve, almeno per quel che concerne alcuni libri della Bibbia.
Si trovera in BGS, pp. 168-171, una puntualizzazione della questione e una bibliografia selettiva.

55. La Suda menziona tra gli scritti esegetici di Diodoro di Tarso un trattato Sulla differenza tra
l’allegoria e la teoria, del quale permette di farsi un’idea la fine della prefazione al suo Commenta-
rio sui Salmi (CCSG 6, ed. J.-M. Olivier).

20



neotestamentarie*. Nel V secolo, tuttavia, I’ultimo grande rappresen-
tate dell’esegesi antiochena, Teodoreto di Ciro, realizzera una felice
sintesi tra queste due forme di esegesi e sard, molto pii di Cirillo di
Alessandria ”, un lontano erede di Origene per 1’attenzione che egli
ha alla critica del testo biblico e alle varianti delle differenti versioni
greche della Bibbia.

III. Alessandria e I’invenzione del monachesimo.

Ma ritorniamo ad Alessandria o, pill esattamente, al retroterra di
Alessandria. E’ 13, nei deserti del Basso Egitto, che si assiste nel IV
secolo della nostra era alla nascita del monachesimo cristiano, un
fenomeno socio-religioso che avrebbe segnato profondamente 1o svi-
luppo della Chiesa e la spiritualita cristiana in Oriente e in Occidente.
Era un’abitudine ancestrale per il ‘fellah’ egiziano, che uno scarso
raccolto metteva nell’incapacita di pagare le imposte, o per qualsiasi
uomo desideroso di sfuggire alle persecuzioni del fisco o a quelle
della giustizia, rifugiarsi nel deserto risalendo la vallata del Nilo: si
dava a questa fuga il nome di ‘anacoresi’. Non bisogna, dunque, stu-
pirsi di vedere, verso la meta del III secolo della nostra era, il cristia-
no Antonio prendere lo stesso itinerario, per altri motivi. Non si tratta
per lui che, alla morte dei suoi genitori, vende tutti i suoi beni e ne
distribuisce il prezzo ai poveri, di sfuggire al fisco, ma di fuggire il
mondo, per condurre, in un luogo ritirato - nella montagna interiore -,
un’esistenza solitaria, completamente consacrata a Dio, una vita di
ascesi e di preghiera contemplativa. La Vita di Antonio, scritta da
Atanasio che Sources Chrétiennes pubblichera prossimamente, mette
I’accento sull’assenza di cultura di Antonio e sul suo disprezzo delle
lettere, come per meglio mostrare che la sua saggezza, che gli attira-
va tanti discepoli e imitatori, veniva da Dio*®. Sul suo esempio i
deserti di Nitria e di Sceti si popoleranno presto di monaci, anche se
Antonio, fedele alla sua primitiva vocazione di anacoreta, fuggi sem-
pre piu lontano per ricercare la solitudine. Si assiste dunque a un vero
fenomeno sociale di ‘fuga nel deserto’. Gli anacoreti diventano ben
presto cosi numerosi che nascono dei veri centri monastici: nel deser-
to di Sceti, intorno a Macario 1’Egiziano, che incontrd pill volte

36. Cosi Diodoro e Teodoro ritengono solo quattro salmi come direttamente ed interamente messia-
nici (Ps. 2, 8, 44 ¢ 109); vedere M.-J. Rondeau, Les Commentaires patristiques du Psautier (I1I°-
Ve), t. I, Exégése prosopologique et théologique, Roma 1985, pp. 281-312; L. Maries, Etudes pré-
liminaires a I’édition de Diodore de Tarse sur les psaumes, Paris 1933, pp. 137-144; L. Piroy,
L’Oeuvre exégétique de Théodore de Mopsueste, Roma 1913; J.-N. Guinot, “La cristallisation d’un
différend : Zorobabel dans I’exégese de Théodore de Mopsueste et de Théodoret de Cyr”, Augusti-
nianum 24 (1984), pp. 527-547.

37- Sulla collocazione della critica testuale in Cirillo di Alessandria, cf. A. Kerrigan, St. Cyril of
Alexandria interpreter of the Old Testament, Roma 1952, pp. 253-265.

58. Athan., Vit. Anton. 1,2; 72, 1; 73, 1-3; 78, 1; 93, 4.

21



Antonio; nel deserto di Nitria, dove era passato Antonio e dove
Macario andd a predicare a piu riprese; nel deserto dei Kellia, detto
altrimenti le Celle, dove visse Macario 1’Alessandrino e piu tardi
Evagrio, un vecchio discepolo di Basilio e di Gregorio Nazianzeno,
originario della regione del Ponto. Uomo di grande cultura, parago-
nato ad Antonio, Evagrio rappresenta, dunque, un altro versante del
monachesimo; nutrito degli scritti e del pensiero di Origene - cio gli
varrda, ahime, di essere condannato come origenista al concilio di
Costantinopoli nel 553 -, mise per iscritto 1’insegnamento ascetico
dei maestri del deserto. Una grande parte di cio che ci resta della sua
opera & gia edita nella collezione Sources Chrétiennes a cura di A.
Guillaumont, uno degli scopritori del luogo dei Kellia®.

Nella stessa epoca, per prevenire il rischio di anarchia che incom-
beva su queste forti concentrazioni di anacoreti - pitt di cinquemila a
Nitria -, Pacomio organizza in Alto Egitto, nella Tebaide, una nuova
forma di vita monastica, pill comunitaria, la vita cenobitica. Gli Apof-
tegmata dei Padri, una raccolta anonima, redatta in greco, di sentenze
e aneddoti attribuiti ai pil celebri solitari del deserto egiziano®, sono
stati molto rapidamente tradotti non solo in latino, ma in tutte le lin-
gue dell’Oriente cristiano e hanno esercitato un’influenza considere-
vole su tutta la tradizione monastica in Oriente come in Occidente.
Ugualmente, la Vita di Antonio fu subito tradotta in latino® e allo
stesso modo le Regole monastiche di Pacomio.

Tutto cid spiega come il monachesimo egiziano abbia rappresenta-
to, in rapporto ad altre forme di vita ascetica, un ruolo esemplare. E’
in Egitto che si reca, nel IV secolo, Basilio di Cesarea, per incontrar-
vi i pil celebri asceti, prima di impegnarsi lui stesso nella vita mona-
stica e di redigere le Regole che fanno di lui il legislatore del mona-
chesimo greco®. E’ ugualmente in un pellegrinaggio ai luoghi illu-
strati da quegli uomini innamorati di santita che il rumeno Giovanni

59. Sulla posizione di Celle, cf. F. Daumas e A. Guillaumont Kellia I, Kom 219. Fouilles exécutées
en 1964 et 1965 sous la direction de - (Fouilles de I’Institut francais d’archéologie orientale du Cai-
re, tome XXVIII), fasc. I-1I, Il Cairo 1969; vedere anche, Dossiers Histoire et Archéologie (1988),
n. 133

60. Gli Apoftegmata dei Padri ci sono pervenuti in due serie, 1’una alfabetica, I’altra sistematica. E’
quest’ultima che & stata edita in SC 387.

61. La versione di Evagrio di Antiochia della Vita Antonii, conosciuta attraverso numerosi mano-
scritti, fu preceduta da un’altra versione trasmessa da un solo manoscritto (Vaticano), il Codex
Capituli S. Petri A (cf. G. Garitte, Un témoin important de la Vie de S. Antoine par S. Athanase. La
version inédite latine des Archives de S. Pierre a Rome, Roma 1939); vedere 1’edizione di G. J. M.
Bartelink, P. Citati e S. Lilla, Vita di Antonio, in Vite dei Santi a cura di C. Mohrmann, Fondazione
Lorenzo Valla, Milano 1974. Le versioni copte, etiopiche, siriache, assiriche e georgiane della Vita
di Antonio attestano il successo di questo testo presso i monaci d’Oriente.

62. Dopo i suoi studi di retorica ad Atene egli strinse amicizia con Gregorio di Nazianzo e, dopo
aver esercitato per qualche tempo la carriera di retore, Basilio di Cesarea fu improvvisamente attira-
to dalla vita monastica. Prima di stabilirsi con qualche amico, non lontano da Neocesarea e dalla
proprieta della famiglia in Annesi, nella Cappadocia, egli si era recato ad Alessandria ed in Egitto,
in Celesiria, in Palestina e in Mesopotamia per incontrarvi gli eremiti e fare ’esperienza delle dif-
ferenti forme della vita monastica che 1i fiorivano (cf. Basil., Ep. 223, 2; 204, 6).

22



Cassiano rafforzera i suoi progetti di vita religiosa, prima di realiz-
zarli a Marsiglia, nel V secolo, con la fondazione di due monasteri,
San Vittorio e San Salvatore, che risplenderanno su tutto 1’Occiden-
tesi

Crocevia di civilta, centro di ricerca e di speculazione filosofica,
dove si elabora, nel contatto con il pensiero antico, la filosofia cristia-
na, Alessandria & anche un luogo di convergenza e di diffusione di
molte eresie. Ma per contro essa appare, al tempo stesso, come una
cittadella dell’ortodossia. Cosi, concludendo, bisogna evocare rapida-
mente questo ruolo. Le scoperte di Nag Hammadi hanno portato la
prova che le diverse eresie gnostiche avevano trovato in Egitto un
terreno favorevole al loro sviluppo e alla loro diffusione. Cosi si
capisce meglio che Clemente di Alessandria denunci questa falsa
gnosi e che Origene, nelle sue omelie, moltiplichi gli attacchi contro
gli gnostici, marcioniti e valentiniani. E’ ad Alessandria ancora che
Ario sviluppod una dottrina teologica che avrebbe diviso cosi a lungo
il mondo cristiano e sarebbe stata all’origine di sconvolgimenti cosi
grandi che la volonta di Costantino e 1’autorita dei Padri di Nicea non
furono sufficienti a sedarli. Ma contro Ario e la sua eresia si solleva-
rono subito i difensori dell’ortodossia, per primo Alessandro di Ales-
sandria che riunisce un sinodo per condannarlo®, poi Atanasio di
Alessandria, il grande difensore della fede di Nicea, che Gregorio
Nazianzeno chiama «colonna della Chiesa»®. Scacciato cinque volte
dalla sua sede episcopale, in balia delle fluttuazioni della politica
imperiale di Costantino e dei successori, passo diciassette anni in esi-
lio, ma niente piego la sua resistenza. Cio gli diede un’autorita mora-
le considerevole e gli valse il favore popolare. Sicche 1’imperatore
Valente in definitiva non potra che autorizzare il suo ritorno ad Ales-
sandria®. Ed egli divenne una figura emblematica dell’ortodossia in
Oriente, come Ilario di Poitiers in Occidente, e contribui cosi a confe-
rire senza alcun dubbio alla sede episcopale in Alessandria un’impor-

63. Su Giovanni Cassiano, cf. H. I. Marrou, “La patrie de Jean Cassien”, in Orientalia Christiana
Periodica 13 (1947), pp. 588 s.; “Jean Cassien a Marseille”, in Revue du Moyen Age latin 1 (1945),
pp- 1s.

64. Alessandro d’Alessandria reagi contro le teorie di Ario, organizzando subito un incontro contro
di lui (Sozom., H. E. 1, 15), e poi un sinodo (320/321), che provoco I’esilio di Ario (cf. Socrat.,
H. E. 1, 6, Epistula encyclica).

65. Greg. Naz. (Oratio XXV, 11: In laudem Heronis philosophi, PG 35, 1213 A) lo chiama di volta
in volta «I’occhio pill santo dell’ universo», «il capo dei sacerdoti», «la voce massima», «la colonna
della fede» e, ancora, «il secondo esploratore e precursore di Cristo»; vedere anche Orat. XX, 1,
In laudem magni Athanasii, ibid., 1081 A: «Facendo I’elogio di Atanasio egli vuol fare I’elogio del-
la virti. Parlare di lui e fare I’elogio della virtu & in effetti la medesima cosa».

66. La Storia acefala e 1Indice siriaco delle Lettere festali (SC 317) raccontano i cinque esili suc-
cessivi di Atanasio (17 anni in tutto): sotto Costantino a Treves verso il 335; poi a Roma dopo la
morte di quest’ultimo; sotto Costanzo nel 355, dopo la morte di Costante che I’aveva protetto; sotto
Giuliano nel 362, dopo un breve ritorno ad Alessandria alla morte di Costanzo; ed infine nel 365
sotto Valente, che fu costretto a richiamare il vescovo e a restituirgli il suo seggio nel febbraio del
373 acausa di alcune manifestazioni popolari a favore di Atanasio.

23



tanza di cui i successori furono coscienti e di cui ebbero talvolta la
tentazione di abusare. Sarebbe sufficiente, a questo proposito, evoca-
re la lotta condotta da Teofilo di Alessandria contro i culti pagani in
Egitto”, o la persecuzione che egli scatend contro i solitari della
Nitria, colpevoli, ai suoi occhi, di origenismo®, o pitl ancora il suo
ruolo nella condanna di Giovanni Crisostomo nel ‘sinodo della Quer-
cia'®. E perfino il nipote di Teofilo, Cirillo di Alessandria, rimase
anche lui affascinato dalla figura di Atanasio al punto di volere a sua
volta porsi come campione dell’ortodossia contro Nestorio. In ogni
caso, ’atteggiamento che assunse con gli orientali al concilio di Efe-
so e il suo modo autoritario di condurre il dibattito gli avrebbero
assai giustamente valso da parte dei suoi avversari 1’epiteto di ‘farao-
ne’, che Giovanni Crisostomo aveva gia dato a Teofilo”. Detto cio, il
suo ruolo di teologo, nella crisi aperta dalle affermazioni imprudenti
di Nestorio in materia di cristologia, ¢ stato determinante ed & questa
la ragione per la quale la Chiesa di Oriente prima e quella di Occi-
dente poi, con Leone XIII"', hanno riconosciuto in lui uno dei loro
pit grandi dottori.

Rivale di Antiochia e di Costantinopoli, Alessandria ¢ diventata,
nel corso dei secoli, una specie di ‘Roma egiziana’, il cui patriarca
aspira ad avere un ruolo paragonabile a quello del papa di Roma. Cio
¢ dovuto anche al fatto che la giurisdizione del vescovo di Alessan-
dria si estende anche alle chiese delle differenti provincie di Egitto:
in realta, tutte queste chiese non ne formano che una sola, la Chiesa
di Egitto, di cui Alessandria ¢ il capo. Percid essa & ancora una citta-
faro, un porto dove arrivano e da dove partono non soltanto le merci
e il grano dell’annona, ma anche le idee e i libri, i filosofi e i pensato-

67 Sulla distruzione dei templi pagani (Serapeo, Mitreo, tempio di Dioniso) da parte di Teofilo con
il consenso dell’imperatore Teodosio, cf. Socrat., H. E. V, 16 (PG 67, 604 B - 605 B); Sozom., H.
E. VII, 15, 2-10 (ibid., 1453 A - 1457 A ; GCS 50, pp. 319, 24 - 321, 20); Theodoret., H. E. V, 22
(PG 82, 1215 C - 1248 A; GCS 44, pp. 320, 16 - 321, 16).

68-Non & molto chiaro il brusco cambiamento dell’atteggiamento di Teofilo verso Origene soprav-
venuto nel 399, che lo portd a molestare i monaci di Nitra e ad espellere dall’Egitto i ‘grandi fra-
telli’ - Dioscuro, Ammonio, Eusebio ed Eutimio - che trovarono rifugio a Costantinopoli presso
Giovanni Crisostomo. Su questi avvenimenti, cf. Palladio, Dialogo sulla vita di Giovanni Crisosto-
mo VII-VIII (SC 341); Socrat., H. E. VI, 7 (PG 67, 684 AC); Sozom., H. E. VIII, 11-13 (PG 67,
1544 C - 1549 C; GCS 50, pp. 363, 26 - 367, 10). 1l ritratto di Teofilo, tracciato da Socrate, deve
essere, malgrado tutto, rivisto.

69 Nel 403 (Socrat., H. E. V1, 15, PG 67, 708-712). Giovanni Crisostomo era chiaramente colpevo-
Ie agli occhi di Teofilo di avere accolto i “grandi fratelli’ (Socrat., H. E. VI, 9, PG 67, 692-693).
Cirillo d’Alessandria assisteva al ‘sinodo della Quercia’, in quanto segretario di suo zio Teofilo e
partecipd alla deposizione di Giovanni Crisostomo; solo pit tardi, del resto, verso il 417-418, egli
consenti a reintegrare il nome di Crisostomo nel dittico della chiesa di Alessandria. Sulla questione
dei dittici, vedere I’introduzione di P. Evieux alle Lettere festali di Cirillo di Alessandria (SC 372,
pp. 66-67).

70- In un’omelia (Sermo post reditum a priore exilio 2, PG 52, 443-448), pronunziata al ritorno dal
suo primo esilio (cf. Sozom., H. E. VIII, 18, 8, PG 67, 1564 B; GCS 50, p. 374, 11-17), nella quale
egli designava cosi, in termini appena velati, Teofilo d’ Alessandria.

71. Riconosciuto come dottore della Chiesa di Oriente al concilio di Calcedonia nel 451, Cirillo &
stato proclamato dottore della Chiesa universale dal papa Leone XIII il 28 luglio 1882.

24



ri cristiani. Cosi il ruolo di Alessandria di Egitto, crocevia del mon-
do, dove si incontrarono felicemente, nei primi secoli della nostra
era, I’ellenismo, il giudaismo e il cristianesimo, & stato considerevole
nella trasmissione all’occidente cristiano dell’eredita patristica. La
sua trasmissione e la sua diffusione sono state sicuramente favorite
anche dalle traduzioni di Girolamo e di Rufino. E cosi & stata aperta
una via che noi non abbiamo finito di esplorare e che la collezione
delle Sources Chrétiennes, da 50 anni, si sforza, da parte sua, di ren-
dere accessibile a tutti coloro che, per ragioni diverse, provano anco-
ra oggi il bisogno di mettersi «alla scuola dei Padri».

25






