ELIA KOPCIOWSKI*

Amore-misericordia; -
diritto-giustizia; carita

Assistiamo in tutto il mondo a minifestazioni di intolleranza verso
I'indifeso; che sia lo straniero, il profugo, I’emarginato, il debole.

E un’esplosione di intolleranza verso il diverso, che assume carat-
tere di violenza tanto pit esasperata quanto piu debole & 'avversario.

La societa ¢ minata alle basi da una mancanza totale di reciproco
rispetto, di considerazione per il prossimo.

La Torah con i suoi precetti, con i suoi insegnamenti (non dimen-
tichiamo che Torah significa proprio insegnamento: I'insegnamento
divino!), ci richiama al dovere di un comportamento ispirato al di-
ritto del debole e alla difesa di questo diritto.

In ogni essere umano, afferma ripetutamente la Torah, dobbiamo
vedere un fratello, creato da D. a Sua immagine e somiglianza pro-
prio come lo siamo stati creati noi!

Quando D. creo I'uomo e soffio in lui il Suo spirito divino nacque
il primo essere dotato di spiritualita, cio¢ di quell’essenza che lo ren-
deva un essere creato a ‘immagine divina’“.

Con l’atto della Creazione di questo essere si metteva in moto
quello stupefacente, meraviglioso meccanismo che ¢ la vita dell'uomo
sulla terra. Una vita che, per il libero arbitrio di cui ¢ dotato, 'uomo
puo trasformare in un’eccelsa armonia di amore, comprensione, giu-
stizia, o (non sia mai) in un abbominevole abisso di malvagita e mi-
seria.

L’ebraismo, con la scelta del monoteismo e quindi dell’'universali-
smo di D. come Padre e Creatore dell’'umanita tutta, sostiene ’azione’
di uno Spirito Eterno che ¢ incessantemente attivo nel Suo universo
e che guida tutti gli esseri viventi verso il raggiungimento di quello
che, fin dall’inizio, & stato il Suo scopo nella Creazione del mondo.

La concezione di tale scopo divino costituisce la natura essenziale
dell’idea monoteistica che Israele ha dato al mondo. Questo ¢ il

*Gia Rabbino Capo della comunita ebraica di Venezia.

27



mondo che D. ha dato agli uomini perché vi operassero, perché vi
applicassero i valori morali, perché vi cercassero 'armonia nel su-
peramento delle divisioni ideologiche e ambientali, perché vi realiz-
zassero un ordine fondato sull’amore (hesed), sul diritto (mishpat),
sulla giustizia e sulla carita (1zedek, tzedakah).

L’esistenza del mondo, il suo evolversi e svilupparsi € stato affi-
dato all’'uomo, collaboratore di D. creato conformemente al carat-
tere del suo Creatore. L'uomo attraverso la ricerca, la forza della
propria volonta, la collaborazione con gli altri, deve far emergere
dalle profondita del proprio essere la bonta, la spiritualita di cui &
dotato. Perché I'opera dell’'uomo raggiunga il fine che le ¢ stato pre-
fissato (assegnato), deve essere buona, deve essere permeata di cid
che in ebraico & espresso dal termine «hesed». «Hesed» ¢ difficil-
mente traducubile con una sola parola; vuol dire amore, affetto, com-
prensione, tolleranza, bonta... Il Salmista afferma che il mondo &
stato creato con il «kesed»(LXXXIX, 3). E come D. ha usato «hesed»
nel creare il mondo, nell’infondere nell’'uomo il Suo spirito divino
e lo usa nel sostenere i viventi, cosi 'uomo in ogni sua attivita deve
trasmettere questo spirito che D. ha soffiato in lui fin dall’inizio. E
il «hesed>», afferma ancora il Salmista (XXXIII, 5), riempie il mondo:
«Il Signore ama la tzedakah e il mishpat; il hesed dell’Eterno riem-
pie la terra».

Il «hesed» & una delle pietre angolari del pensiero ebraico. E I'«at-
tributo», la qualita dell’Onnipotente a cui & aggiunto 'aggettivo «rav»,
«grande» (Es. XXXIV, 6). L’ebreo, e come lui ogni essere umano, te-
nuto a seguire 'esempio divino nella sfera etica, ha il dovere non
solo di praticare il «hesed», ma di farlo in misura (diciamo) abbon-
dante. Il Maimonide afferma, infatti: «Non vi & gioia pii1 grande e
piu esaltante di quella di rallegrare il cuore del misero, dell’orfano,
della vedova e dello straniero. Colui che rallegra il cuore dell’op-
presso ¢ paragonato all’Onnipotente», come dice il verso: «Poiché
egli ravviva lo spirito degli umili e il cuore degli oppressi».

Il «hesed>» richiede molto di piu che limitarsi in modo formale a
distribuire della carita. Richiede I'abilita di spostare il punto focale
dell’interessamento di ogni essere umano. Il «hesed» non deve es-
sere compiuto soltanto per il piacere morale di fare del bene (il che
sarebbe gia una notevole cosa), ma presuppone una totale identifi-
cazione con le sofferenze e i dolori del prossimo. Una persona che
agisce con «hesed» non lo fa per il suo proprio vantaggio morale, ma
per un genuino interesse per il benessere altrui. Il «hesed», abbiamo
infatti affermato, include anche I'affetto, I'amore (cio che in ebraico

28



¢ espresso da un verbo che in italiano & reso appunto con «amare»).

Ora, Rabbi Akiva sosteneva che il principio fondamentale di tutta
la Torah & espresso dal precetto (Lev. XIX, 18), reso in modo molto
impreciso in italiano con «Amerai il prossimo tuo come te stesso».
E noto che, paradossalmente a prima vista, il suo collega Ben Azzai
affermo che il principio fondamentale della Torah era espresso dalle
parole che troviamo all’inizio del capitolo V della Genesi: «Queste
sono le generazioni dell’'uomo, nel giorno in cui furono creati; a im-
magine e somiglianza di D-li creo».

In effetti, mentre il precetto del Levitico fonda la solidarieta fra-
terna degli esseri umani sul precetto dell’amore per il prossimo, la
frase della Genesi apre orizzonti piu vasti, poiché proclama la ve-
rita dell'unita naturale del genere umano. Tutti gli uomini sono figli
di uno stesso padre: sono tutti fratelli; tutti gli uomini sono creati
aimmagine di D.; € a questo titolo che hanno diritto al nostro amore
fraterno.

Ben Azzai afferma, quindi, che I'amore ¢ il rispetto che dobbiamo
al prossimo hanno la loro origine dal fatto che l'uvomo & creato a im-
magine di D. Nel versetto del Levitico il precetto «amerai il pros-
simo tuo come te stesso», € seguito dalla dichiarazione: «Io sono I’E-
terno!». Io sono I’Eterno, cio¢, che ha creato lui come ha creato te!
Ogni offesa fatta al nostro prossimo costituisce, quindi, un affronto
all’Eterno.

Rabbi M. Schneerson concepisce il dovere dell’amore per il pros-
simo nel modo seguente: «Se gli esseri umani sono separati fisica-
mente gli uni dagli altri, I’anima, nondimeno, & comune a tutti per
origine e per natura, cosicché i sentimenti degli uni si ripercuotono
sugli altri. La societa costituisce un’unita organica; ogni membro con-
divide le sofferenze e le gioie degli altri» (Derech Mitzwotécha).

Il Nachmanide e S. R. Hirsch osservano che non ¢ scritto il verbo
con l'accusativo, che vorrebbe significare «amare il prossimo in
modo teorico». La costituzione con il dativo apre un campo d’azione
concreto e molto pitt ampio: significa «amare il prossimo a suo van-
taggio per procurargli il bene»; significa «amare i suoi legittimi di-
ritti, i suoi interessi personali». Afferma I’'Hirsch: «Noi dobbiamo
amare il suo benessere come se si trattasse del nostro proprio be-
nessere, dobbiamo sentirci afflitti per le sue pene come se avessero
colpito noi stessi e dobbiamo cercare di evitargli di essere sottopo-
sto a pene come se noi ne fossimo minacciati; questa ¢ un’esigenza
che possiamo, che dobbiamo rispettare anche verso quel nostro pros-
simo che, per caso, ci fosse meno simpatico».

29



Leggiamo ora cio che & scritto alla fine del medesimo capitolo del
Levitico. I versetti 33-34 ordinano: «Quando qualche forestiero sog-
giornera con voi, lo tratterete come colui che & nato fra voi; tu I'a-
merai come te stesso, poiche anche voi foste forestieri nel paese d’E-
gitto. Io sono I'Eterno D. vostro». Nei due versetti seguenti leggiamo:
«Non commettere ingiustizie nei giudizi, né con le misure di lun-
ghezza, né coi pesi, né con le misure di capacita. Avrete stadere giu-
ste, pesi giusti... Io sono I'Eterno, 1'Iddio vostro che v'ho tratto dal
paese d’Egitto».

Questo capitolo, che & considerato come uno dei passi fondamen-
tali della Torah, termina, quindi, con il richiamo alle leggi che costi-
tuiscono i due pilastri dell’etica ebraica: nei versetti 33-34 I’amore
e il rispetto per il prossimo; nei due versetti seguenti la pratica della
giustizia e del diritto.

E il Maimonide (Hilchoth evel - XIX, 1) ci presenta il pensiero
ebraico con la sua consueta precisione: «L’amore per il prossimo non
puo contentarsi di una morale, diciamo cosi, negativa: ‘non fare’; si
esprime, invece, anche e soprattutto, con numerosi precetti affer-
mativi che costituiscono la ‘ghemiluth hasadim’, ‘opere di solidarieta
e di bene’: visite agli ammalati, servizi mortuari, conforto agli af-
flitti, ospitalita, protezione degli orfani e delle vedove, riconciliazione
dei nemici». In breve, conclude il Maimonide: «F4 al tuo prossimo
cio che vorresti si facesse a te»; egli formula, cosi, in forma positiva
la famosa sentenza di Hillel: «Non fare agli altri cio che non vorre-
sti fosse fatto a te». E per nostro prossimo s’intende l'intera uma-
nita, tutta creata a immagine divina, come affermava M. Cordovero
in «Tomer Deborah»: «L'uomo si abitui ad aprire il suo cuore all’a-
more per il prossimo e ad amare tutti gli uomini, compresi i pecca-
tori e gli empi... Ci si deve augurare il loro pentimento e che diven-
gano uomini giusti. Si deve pensare soltanto ai loro lati buoni igno-
rando i loro difetti ed i loro vizi. Dobbiamo rivolgerci con occhio com-
prensivo verso il misero e il derelitto. Dobbiamo pensare: E piu de-
gno di me agli occhi dell’Eterno, poiché le sue sofferenze e le sue
miserie ’hanno assolto da tutti i suoi peccati. Perché allora dovrei
umiliare o disprezzare chi € amato dall’Eterno?».

E il Recanati, dotto italiano del Medio Evo, aggiunge: «Amare il
prossimo in cui si vede I'immagine di D. € amare D. e venerarlo...».

L’amore per il prossimo diviene cosi uno dei fattori della nostra
comunione con D.; giustamente, quindi, i nostri Maestri hanno rac-
comandato di ricordarci di questo nostro dovere recitando il versetto
«E amerai ...» prima di iniziare le preghiere quotidiane!

30



Soffermiamoci ancora sulla Creazione ad immagine divina: I'uomo
¢ stato creato a immagine di D. per essere Suo collaboratore; ha
quindi il dovere a sua volta di creare. Considerato che, sia dal punto
di vista religioso sia da quello logico, deve in ogni sua azione imi-
tare il suo Creatore, 'uomo & chiamato a creare con il «kesed», con
il «tenero affetto», con la bonta.

E con creare, sia ben chiaro, non intendiamo soltanto e in partico-
lare la creazione materiale; creare vuol dire anche, se non soprat-
tutto, creare una societa migliore, creare un’atmosfera in cui ognuno
si senta a proprio agio senza il timore (o il terrore!) di essere sog-
getto all’arbitrio del piu forte, creare la possibilita per il prossimo
di vivere in modo migliore, creare le premesse per innalzare un edi-
ficio etico-spirituale per la gloria dell’Eterno.

E 'uomo ha ricevuto in dono tutte le qualita che gli permettono
di creare. Non ¢ soltanto la capacita di ragionare, di comprendere,
di foggiare che ¢ insita nell’immagine che D. ha soffiato nell’'uomo;
I'immagine divina non si esaurisce nella ragione!

Oltre alla ragione, o piuttosto radicata nella sua ragione, vi & la
liberta di volonta che nessun essere, oltre all’'uomo, possiede.

L’'uomo ¢ libero, anche se condizionato, proprio come ¢ razionale.
Nei due attributi, «libero» e «razionale», che lo distinguono dal re-
sto della Creazione, egli ¢ partecipe di qualche cosa della natura di
D., della Sagezza, della Sua liberta.

E dalla sua ragione e dal suo libero arbitrio deriva il caratte-
re morale dell'uomo; la sua capacita, cio¢, di acquistare valore mo-
rale. Consideriamo infatti il carattere umano al suo punto mi-
gliore. La bonta che gli esseri umani hanno raggiunto, la loro de-
dizione alla giustizia, la loro meravigliosa capacita di amare di un
amore che giunga a cancellare se stessi! Ebbene, queste nobili qua-
lita che invano cercheremo in altre parti della Creazione, non com-
parvero coll’apparire dell’'uomo sulla terra; esse sono le eterne
realta della vera essenza di D., anteriori alla Creazione, quelle
eterne realta all’'uomo trasmesse nel momento della sua comparsa
sulla terra.

Sono, certo, soltanto le pallide ombre degli attributi che esistono
in D. ad immagine del quale I'uomo fu creato. Il carattere morale
dell'uomo non & che un riflesso del perfetto carattere morale del suo
Creatore, che supera qualsiasi concetto che la mente umana possa
concepire. La capacita dell’'uomo di essere buono ¢ un riflesso della
bonta del suo Creatore; e ’lamore dell’'uomo & un riflesso dell’amore
del Padre celeste che lo ha procreato. L'idea che la bonta umana de-

3,



riva dalla bonta divina & bene espressa nel Sepher ha-yashar di Ze-
chariah ha-Yewani (XIII secolo):

«Le buone azioni che noi compiamo sono
parte della bonta del Creatore, proprio
come il fumo indica l'esistenza del fuoco».

E anche un pensiero ricorrente nella letteratura chassidica della
quale i seguenti passi, e molti altri ne potremmo aggiungere, pos-
sono servire come esempio.

Nachum di Czernobyl (1730-1798) nella sua opera «Meor’enaym»
scrive: «E chiaro che I'amore umano non ¢ che diramazione dell’a-
more divino, perché senza ’amore divino nessun amore potrebbe na-
scere nel nostro cuore».

E il fondatore del movimento chassidico, Israel ba’al Shem Tob
(1700-1760), dichiara umilmente: «E dovere di ogni uomo di riflet-
tere; ‘Qual & la fonte che evoca in noi un sentimento di amore, se
non I'amore di D. per la Sua Creazione?’».

E interessante notare che, nonostante la preminenza e la partico-
lare posizione dell’'uomo nel processo creativo, nella narrazione bi-
blica non gli & stato assegnato un giorno particolare, ma lo si ¢ fatto
apparire nel medesimo gjorno degli animali che vivono sulla terra.
L’impronta della divina immagine forni 'uomo di «ragione» e di «li-
berta»; ma questi doni I’avrebbero condotto alla realizzazione della
sua natura spirituale soltanto se ne avesse fatto un uso degno dei
doni stessi e di Colui che glieli aveva elargiti; in caso contrario l'a-
vrebbero condotto all’auto-distruzione! Riflettiamo, infatti, sul mo-
desto livello spirituale medio raggiunto dall’'umanita oggi, dopo il
lungo, faticoso processo sviluppatosi durante le decine di secoli tra-
scorsi dal suo apparire nell’'universo fino ad oggi: dobbiamo con ram-
marico riconoscere che I'uomo & ancora soltanto all’inizio della sua
crescita spirituale e ha ancora una lunga strada da percorrere prima
che la sua creazione nel sesto giorno trovi il suo compimento nella
perfezione che gli sarebbe concesso raggiungere per l'immagine e
somiglianza di D. in lui impressa.

L’'uomo, ripetiamo, ¢ stato creato per essere collaboratore di D.
nell’opera tesa al miglioramento continuo e incessante del mondo
e della societd umana. La pietra angolare di questa collaborazione,
sottolinea ancora la nostra tradizione, & l'armonia che deve esistere
tra l'uomo e D. come soci. Ma tale armonia ¢ inconcepibile se non
si raggiunge prima l'armonia tra l'uomo e il suo prossimo. Armonia
implica coordinamento perfetto tra le parti che insieme formano il

32



tutto. L’armonia ¢ percio I’elemento essenziale in quel processo di
miglioramento continuo al quale I'uvomo & stato chiamato dalla vo-
lonta divina a dare il suo contributo.

I principi supremi che assicurano ordine e armonia sono, come
ripeto, il benessere, I'amore, 'affetto, il mishpat, la giustizia, il di-
ritto, la tzedakah intesa anche come comportamento giusto.

La Torah, logicamente, non si limita ad enunciare i principi fon-
damentali che abbiano il dovere di applicare e di seguire. Esamina
attentamente le varie situazioni che ci si possono presentare e nelle
quali dobbiamo applicare concretamente tali principi. E si sofferma
in modo particolare su quelle situazioni nelle quali attraverso 1’at-
tuazione del hesed, del mishpat e della tzedakah risalta il rispetto
della vita, dei beni, della dignita e degli uomini (Deut. X VI, 20): «Tze-
dek, tzedek tirdof». Questo verso costituisce il punto di partenza, se
cosi ci possiamo esprimere, da cui derivano tutti gli altri precetti.
Ed ¢ parallelo al verso del Lev. XIX: «Santi siate perché santo sono
Io il Signore D. vostro».

Ma quali sono le categorie che piti sono in pericolo? La Torah le
individua principalmente tra coloro che per ragioni varie, non hanno
dietro di sé un’autorita capace di difendere i loro diritti: lo straniero
innanzi tutto (e gli eventi dei nostri giorni, nonché quelli degli ul-
timi cinquanta anni ne sono un’eventuale dimostrazione); e poi la ve-
dova, l'orfano, 'indigente, il derelitto.

Esaminiamo anche noi quali sono i doveri che l'insegnamento di-
vino ci impone verso coloro che appartengono a queste categorie.

Cominciamo con I'amore verso lo straniero; esso viene preso in
considerazione da due punti di vista: nel Levitico XIX & scritto:
«amate per lui ci6 che amate per voi» (Lev. XIX, 34); e nel Dentero-
nomio troviamo «amerete lo straniero» (Deut. X; 19) e qui I’accusa-
tivo con cui & costruito il verbo «ahav» indica proprio la persona dello
straniero; amate lui in quanto essere umano, non limitatevi ad agire
in modo da non recargli danno! Ed & molto significativo il motivo
che viene dato in questo secondo versetto per il medesimo precetto:
«poiché anche voi foste stranieri nel paese d'Egitto». Lungi da voi
quindi il pensiero di poter sfruttare una situazione analoga a quella
in cui vi siete trovati e che si presenti ora a vostro favore per eserci-
tare un diritto di rivalsa, una vendetta, per essere piu chiari. Al con-
trario quanto voi avete sofferto deve servirvi come ammonimento
per non far soffrire gli altri, come ¢ dimostrato ulteriormente dal
versetto: «Non opprimete lo straniero, giacché stranieri siete stati
nel paese d’Egitto» (Es. XXII, 21). Questo ¢ vero «hesed»! Questi ver-

33



setti trovano il loro completamento in Lev. XXIV, 22: «Avrete una
stessa legge tanto per il forestiero quanto per il nativo del paese, poi-
ché Io sono I’Eterno D. vostro».

Abbiamo letto il versetto «Non ingannare né angustiare lo stra-
niero, poiché stranieri foste nella terra d’Egitto» (Esodo, XXII, 21).
E significativo il fatto che questo versetto si trovi strettamente unito
al precedente («Colui che sacrifica a divinita qualsiasi all'infuori del
Signore sara passibile di pena capitale») e al seguente («Non oppri-
mete la vedova e I'orfano. Poiché se tu li opprimerai, quando il loro
grido si elevera verso di Me, Io ascoltero il loro lamento»). L’Eterno
che rivendica qui il Suo diritto in modo esclusivo, considera come
Suo proprio il diritto sullo straniero, della vedova e dell’orfano, del-
I'indigente; questo accostamento ci insegna che prestare culto a D.
& incompatibile con la xenofobia, I'insensibilita, la mancanza di uma-
nita. Viene sanzionato cosi il principio piu volte affermato che il va-
lore dell’'uomo, del cittadino, non si misura dall’origine o da qual-
siasi fattore esterno, ma unicamente dalle qualita morali e spirituali
della persona.

E infine interessante rilevare che la Torah torna sui nostri doveri
verso lo straniero ben 36 volte (Talmud Babilonese - Baba Metzi'a
59b). Nessun altro comandamento, neanche quello concernente I'a-
more per I'Eterno (!) & ripetuto nella Torah un numero di volte al-
trettanto considerevole. Lo straniero deve essere non nella sua qua-
lita di membro di una famiglia o di una casta o di una collettivita
religiosa o nazionale, ma semplicemente nella sua qualita di essere
umano. E lo straniero che fa scoprire il concetto di umanita.

In situazioni difficili, anche da un punto di vista psicologico, si tro-
vano parimenti la vedova e l'orfano, indipendentemente dalla loro
posizione economica e sociale; ad essi dobbiamo rivolgerci con cura,
con dolcezza, con affetto!

Ed un significativo esempio di come si deve applicare il «hesed»
verso chi ne ha bisogno ci viene offerto dal versetto: «Se prenderai
in pegno la coperta del tuo prossimo, gliela renderai prima che tra-
monti il sole; perché essa ¢ la veste con cui si avvolge il corpo. Su
che dormirebbe egli? E se avverra che egli gridi a Me, Io I'udro per-
ché sono misericordioso» (Es. XXII, 26-27). Il pegno, ci dice ancora
la Torah, non puo essere costituito da un oggetto di prima necessita,
indispensabile alla vita dell’individuo e della sua famiglia o all’eser-
cizio della sua professione. Si esige inoltre che il creditore si disturbi
mattina e sera per recarsi dal debitore; viene cosi introdotta la «ze-
dakah» nel «mishpat» perché gli atti carita, di «tzedakah», sono parte

34



integrante del diritto, del «mishpat». Rabbi Yochanan affermava: «La
distruzione del Santuario & stata provocata dal comportamento de-
gli abitanti di Gerusalemme che agivano secondo il diritto senza te-
ner conto della «tzedakah» (B.M. 30b). I due versetti dell’Esodo ter-
minano con la parola «misericordioso», «hanun»; questa parola ci
ricorda che I'Eterno ¢ sempre misericordioso (Rashi: Deut. III, 23)
e, come sottolinea il Nachmanide «perfino verso coloro che non ne
sarebbero degni».

Due altri versetti dell’Esodo (XXIII, 4-5) possono completare il
punto di vista dell’ebraismo sul comportamento da adottare verso
il prossimo: «Se incontri il bue del tuo nemico, o il suo asino smar-
riti, non mancare di ricondurglielo. Se vedi I’asino di colui che ti odia
steso a terra sotto il carico, guardati bene dall’abbandonarlo, ma
aiuta il suo padrone a scaricarlo». E il nemico, chiariscono i nostri
Maestri, puo essere un ebreo o un non ebreo; si ha sempre il dovere
di ricondurgli il suo bue o il suo asino smarriti. L’Ebraismo non ci
impone di amare il nemico; ci insegna, invece, come ¢ dimostrato
dagli esempi del passo citato, di essere leali verso i nostri nemici.
Ancor piu consiglia, per bocca del re Salomone, un atteggiamento
magnanimosnei loro confronti: «Da’ da mangiare al tuo nemico se
ha fame» (Prov. XXV, 21), poiché, come sottolinea il Ghershonide,
«si ispirera loro il pentimento».

L’ideologia ebraica, certo, non poteva neanche lontanamente pen-
sare di ordinare: «Ama il tuo prossimo e odia il tuo nemico»! Lungi
da cio i nostri Maestri non mancano di mettere in evidenza che dal
punto di vista morale i nostri doveri verso il «nemico», o il «<presunto
nemico», hanno la priorita sui doveri normali di aiuto reciproco.

Abbiamo chiarito che cosa dobbiamo intendere con «creazione ad
immagine divina» nel suo senso pitt completo. E ora ci domandiamo:
in che modo puo e deve essere attuato?

All’inizio ci siamo soffermati sull’amore per il prossimo ed ab-
biamo anche chiarito come questo amore non si puo esaurire con
il sentimento; esso richiede anche azione.

Il riconoscere I'impossibilita di separare la credenza dell’azione
ha sempre costituito, d’altronde, uno dei fondamenti dell’Ebraismo.

Per tutte queste cose (creare un’atmosfera... ecc.) & indispensabile
rifarsi a quanto ’Eterno affermo su Abramo prima deélla distruzione
di Sodoma e Gomorra: «Terro forse nascosto ad Abramo cio che sto
per fare? e Io I'ho prescelto perché so che ordinera ai suoi figli e

35



ai suoi discendenti dopo di lui di osservare le vie del Signore ope-
rando «Tzedakah e Mishpat».

All’inizio della nostra conversazione abbiamo citato il versetto dci
Salmi: «Il Signore ama la tzedakah e il mishpat; il hesed dell’Eterno
riempie la terra».

Questo trinomio, «hesed», «tzedakah» e «mishpat» deve, quindi co-
stituire la base di una societa in cui 'armonia, la concordia, la pace
regnino sovrane.

E per quanto riguarda la giustizia, essa occupa un posto cosi im-
portante nella visione che I'Ebraismo ha del mondo che molti altri
concetti fondamentali dell’Ebraismo si ricollegano ad essa. Ma al giu-
dice ebreo, tuttavia, si raccomanda di rimanere al di qua della linea
del diritto («lifnim mi-shurath ha-din») e Rabbi Yochanan, abbiamo
visto, giungeva ad attribuire la distruzione di Gerusalemme alla ri-
gida applicazione della legge osservata con eccessivo zelo dai giu-
dici che non avevano tenuto conto del margine che essa lasciava al
loro umano criterio.

Il Talmud da alcuni significativi esempi del modo in cui si pote-
vano contemperare le due cose.

Una volta i facchini di Rabba bar Bar Channa avevano rotto al-
cune botti di vino del loro datore di lavoro, il quale per ripagarsi
del danno sofferto aveva trattenuto loro la dovuta mercede. Essi espo-
sero a Rav le loro umili querele: «Siamo poveri ed abbiamo faticato
tutto il giorno; abbiamo fame ¢ non abbiamo nulla da mangiare».
Il Maestro ordino al collega di pagar loro la giornata di lavoro. «La
legge vuole cosi?» domando con tono di stupita sorpresa il rigido
signore. «Si perché tu devi osservare la via dei giusti secondo la mas-
sima del re sapiente».

Un giudice aveva condannato un tale a risarcire la parte avversa.
Poi, avendo dovuto constatare che il condannato era un povero dia-
volo, aveva versato lui stesso la somma! Aveva cosi compiuto al
tempo stesso un atto di giustizia ed un atto di carita, di giustizia verso
colui a cui spettava il riconoscimento, di carita verso l'altro al quale
aveva donato il denaro che egli non aveva.

«Zedzhé tzedakah», le due parole che in ebraico traducono «giu-
stizia», si riferiscono non solo alla giustizia divina ed a quella umana
in un senso astratto, ma, come abbiamo gia asserito, alle «azioni di
giustizia»; e questa giustizia & essenzialmente sinonimo di santita,
come afferma il profeta Isaia (V, 16): «L’Eterno ¢ esaltato mediante
il diritto, I'Iddio santo & santificato per la sua giustizia».

36



Ma ¢ opportuno sottolineare ancora che «Zedek» e «tzedakah», la
«Giustizia», € cosi costantemente appaiata col «hesed», con I’amore,
con la misericordia, che dal tempo del Talmud in poi il termine «ze-
daka» & venuto a significare quasi esclusivamente proprio un «atto
d’amore e di solidarieta verso il prossimo» (B.B. 10 b). E che cosa
¢ la giustizia unita all’azione amorevole se non giustizia sociale che
si fonda su altri concetti con cui viene pure identificata: «<emeth»
(verita) e «Yosher» (rettitudine)? In ultima analisi, percio, virtual-
mente I'intera gamma dei valori etici & compresa nella nozione di
giustizia.

Da tutte queste considerazioni deriva quindi necessariamente che,
a differenza di quanto molti ritengono, il concetto di giustizia non
¢ affatto in contrasto con ’amore, ma piuttosto ne & il logico com-
pletamento. E d’altronde nella letteratura rabbinica, nella filosofia
ebraica, nella mistica Kabbala, D. & descritto come Colui che agisce
con i due attributi di «middath ha-din» e «xmiddath ha-reachamim»,
«giustizia e misericordia».

Resta fermo, comunque, il concetto di giustizia senza parzialita
né cedimenti. Il giudice non puo accettare regali, come e ripetuta-
mente scritto: «Non accettare presenti; perché il presente acceca
quelli che ci vedon chiaro e perverte le parole dei giusti» (Es. XXIII,
8); «Non pervertirai il diritto, non avrai riguardi personali e non ac-
cettare donativi, perché il donativo acceca gli occhi dei savi e cor-
rompe le parole dei giusti» (Deut. XVI, 19).

E sottolineato in particolare il dovere di un «mishpat-tzedek» verso
il povero e il debole: «Non violare il diritto del povero nel suo pro-
cesso» (Es. XXIII, 6); «Maledetto chi conculca il diritto dello stra-
niero, dell’orfano e della vedova» (Deut. XXVII, 19). L'Eterno stesso
¢ il giudice dei miseri e dei deboli: «Il Signore fa giustizia all’orfano
e alla vedova, ama lo straniero e gli da pane e vestito» (Deut. X, 18);
«Tu, o Signore, fai ragione al povero e all’'oppresso, onde l'uomo, che
¢ della terra, cessi dall’incutere spavento» (Salmi X, 18); «Padre de-
gli orfani e difensore delle vedove Iddio nella dimora della Sua san-
tita» (Salmi LVIII, 6).

Nel diritto biblico ¢ fondamentale l'idea dell’'uguaglianza davanti
alla legge; non si fa discriminazione tra povero e ricco, uomo e donna
e, cosa inaudita e non solo nell’antichita, si accordano diritti fonda-
mentali alle classi piti umili: «Se ho disconosciuto il diritto del mio
servo e della mia serva quand’erano meco in lite», proclama Giobbe

3%



nella sua strenua difesa (Giobbe XXXI, 13). A questa dichiarazione
fanno eco nella letteratura talmudica le parole divine: «Giuro sul mio
nome, afferma 1’Eterno, che uomo e donna, ebreo o gentile, libero
o schiavo, la Mia Maesta si posa su chi ha meriti!».

E vale la pena ricordare che 'uguaglianza del forestiero e del na-
tivo del paese, su cui ci siamo gia soffermati («Avrete una stessa legge
tanto per il forestiero quanto per il nativo del paese; poiché Io sono
I’Eterno D. vostro» (Lev. XXIV, 22) & un dovere non soltanto da un
punto di vista etico-religioso, ma anche da un punto di vista che po-
tremo definire strettamente giuridico; «Queste sei citta serviranno
di rifugio ai figli d’Israele, allo straniero e a colui che soggiornera
fra voi» (Num. XXXV, 15).

La societa ebraica era naturalmente divisa in ceti sociali; ma il «mi-
shpat» ebraico non conosceva privilegi speciali di ceto nell’'interno
del popolo. Non vi era un ceto aristocratico in Israele, un ceto che
avesse dei diritti o privilegi particolari. La differenza di situazione
economica tra il ricco e il povero o tra il proprietario di terre e colui
che non ne aveva, non costituiva un criterio discriminatorio per ac-
cordare speciali privilegi.

E per concludere leggiamo come il grande Maestro del secolo
scorso, Shimshon R. Hirsch, spiega il concetto di «giustizia» rivol-
gendosi ai suoi discepoli.

«Il concetto di giustizia deve essere per il tuo comportamento cio
che il concetto dell’“Unita di Dio’ € per il tuo intelletto. Come questo
costituisce il fondamento dei tuoi pensieri, cosi quello deve essere
il fondamento di tutte le tue azioni e di tutte le tue gioie. In effetti,
il concetto di giustizia come compito della tua vita ¢ una diretta con-
seguenza del concetto dell’“Unita di Dio’; esso emerge direttamente
non appena tu riferisci a te stesso e a tutto cio che esiste il concetto
di un Dio e ti chiedi ‘Qual ¢ il posto del mio essere tra gli altri es-
seri?’. Poiché se l'idea di Dio viva in te, se la luce che brilla in te,
I’aria che respiri, la pioggia che ti vivifica, la terra che ti sostiene
e ti alimenta, le pietre, le piante e gli animali su cui domini, il com-
pagno della tua vita che & stato posto al tuo fianco, l'intelletto che
¢ in te e per mezzo del quale tu osservi e percepisci, pensi e giudichi,
il cuore che ¢ in te per mezzo del quale tu senti, desideri e temi, esiti
e decidi, il corpo che alberga te, il tuo intelletto e il tuo cuore e che
ti serve con le sue parti e i suoi poteri, - se tu consideri tutto cio non
come tuo, ma come creazione e dono di Dio, e se tu chiedi allora a
te stesso: ‘Qual deve essere il mio comportamento per tutto cio che

38



I’Eterno mi ha donato?’, la risposta non puo essere che una: ‘Ese-
guire la volonta del Signore tuo Maestro! Essere giusto, riconoscere
il diritto di ognuno su ci6 che Dio ha messo a disposizione di tutti
gli esseri umani per condividerlo con pari diritti e pari doveri’. L'o-
biettivo della giustizia & di concedere ad ogni creatura cio6 che le ¢
dovuto! Percid proprio come Dio é la sorgente di verita, cosi Egli e
la sorgente della giustizia!

«Giustizia, percio, & I'unico principio che deve guidare la tua vita.
E il compito della tua vita & giustizia e amore, perché 'amore stesso
non & che giustizia. E amore riferito al tuo e al loro Creatore che
impone amore per le Sue Creature».

E concludo con il famoso passo di Isaia (LVIII, 7): che costituisce
un significativo e particolarmente importante punto della liturgia
di Kippur (Giorno dell’espiazione): «Non & questo (cio di cui Io mi
compiaccio)? Che tu divida il tuo pane con chi ha fame, che tu meni
a casa tua gli infelici senza asilo, che quando tu vedi un ignudo tu
lo copra e che non ti nasconda a colui che é carne della tua carnel»

39






