PIETRO DE LEO*

S. Bruno in Calabria
tra poteri universali e locali

Il nono centenario della fondazione della Certosa di Serra
S. Bruno ha riscosso un ampio interessamento culturale, re-
ligioso e civile. Alla preziosa Lettera Apostolica di Giovanni
Paolo 11, che nella visita alla Calabria del 1984 aveva voluto
sostare presso questa oasi dello spirito, ha fatto seguito un ci-
clo di celebrazioni liturgiche promosse dalla diocesi di
Catanzaro-Squillace, con un ricco documento pastorale del suo
arcivescovo. Ma il momento pii alto della storica commemo-
razione é stato senza alcun dubbio il convegno internazionale
di studio svoltosi a Serra S. Bruno ed a Squillace dal 15 al
18 settembre, dove studiosi di fama mondiale hanno appro-
fondito l'indagine scientifica sui piti diversi aspetti della Cer-
tosa dalla figura del fondatore alla sua spiritualita, dalla po-
litica dei Normanni alla collocazione ecclesiastica nell'ambito
della riforma gregoriana e della latinizzazione delle diocesi
e del monachesimo greco-bizantini.

Per concessione del Priore della Certosa anticipiamo la pub-
blicazione della relazione del prof. De Leo che é stato l'ani-
matore ed il coordinatore scientifico del convegno.

1. A nove secoli dal suo arrivo

Nove secoli or sono, nell’estate del 1091, secondo quanto riferisce
una carta attribuita dalla memoria diplomatica locale a Ruggero il
Gran Conte, si ritird su queste Serre calabresi insieme con alcuni
seguaci Bruno di Colonia, gia maestro nella scuola di Reims, cele-
bre per essere stata animata alle soglie dell’anno mille da Gerberto
d’Aurillac, il futuro papa Silvestro II (999-1003).

Nonostante alcune incongruenze e talune anomalie nella tradizione
manoscritta, il diploma comitale sintetizza in maniera efficace l'e-
vento e offre elementi significativi e sicuri, in sede storica, per com-
prendere le ragioni di una presenza e di un’esperienza singolare, che

* Docente di Storia presso I'Universita della Calabria di Arcavacata.

43



da allora in poi avrebbero segnato le sorti e I'identita stessa di que-
ste contrade aspre e suggestive, arroccate tra lo Jonio e il Tirreno,
nelle estreme propaggini dell’Appennino calabrese.

«Sia noto a voi tutti - avrebbe fatto scrivere agli inizi dell’inverno
91/92 il normanno Ruggero - che per determinazione della miseri-
cordia divina giunsero dalla Francia in questa parte della Calabria
due santi religiosi, Bruno e Lanuino insieme con altri confratelli: essi
calpestata ogni vanagloria mondana avevano scelto di dedicarsi uni-
camente al servizio di Dio (soli Deo elegerant militare).

«Essendo venuto a conoscenza del loro desiderio e avendo valu-
tato i loro meriti e desiderando inoltre di essere sostenuto dalle loro
preghiere - prosegue in prima persona la narratio del documento -
ottenni, io, Ruggero, che essi scegliessero nell’ambito delle terre di
mia pertinenza una localita, nella quale porre liberamente le pro-
prie tende per il servizio di Dio.

«Elessero allora una contrada solitaria, tra Arena e Stilo, che io
stesso donai loro e ai loro successori, insieme con l'intera foresta
circostante, compresi i terreni, le acque e la montagna per l'esten-
sione di una lega, in onore di Dio onnipotente - Padre, Figlio e Spi-
rito Santo - e della vergine Maria e di tutti i Santi.

«Determinai inoltre che essi in perpetuo godessero liberamente
e pacificamente di tale possedimento, il quale sarebbe stato esente
percio da ogni peso e da qualsivoglia prestazione servile. Lo resi per-
tanto immune da ogni indebita ingerenza da parte di chicchessia,
vietando agli stessi funzionari comitali di accampare qualsiasi pre-
testo nella gestione di quel territorio».

Assentirono alla donazione Adelaide, terza moglie del conte Rug-
gero, il di lui figlio ed erede Guglielmo, nato da Eremburga, e il ve-
scovo di Mileto, incaricato di redigere l’atto.

Ben presto - ne fa fede pure l'inedita documentazione certosina
serrese, raccolta agli inizi del sec. XVI dal priore Costanzo de Rige-
tis - anche Teodoro, vescovo greco di Squillace, Stilo e Taverna, con-
cesse la sua approvazione. Era stato in tal senso sollecitato dal conte
Ruggero, in ossequio alla normativa canonica, ripetutamente san-
cita nei Sinodi d’Occidente.

Anche quest’atto contiene preziose indicazioni che concorrono a
precisare I'insediamento dei primi certosini in Calabria in una tem-
perie di profonde trasformazioni politiche, istituzionali, sociali, cul-
turali e religiose.

Esso, in un certo senso, chiude formalmente la tradizione calabro-
bizantina della chiesa Squillacense e prelude alla imminente latiniz-

44



zazione della sede vescovile a cui avrebbero dato il loro contributo
Bruno e Lanuino, come risulta a chiare lettere dalla documentazione
coeva.

Dichiara il vescovo Teodoro che d’intesa con il metropolita eletto
di Reggio, il benedettino Rangerio, aveva aderito ben volentieri alla
richiesta del conte Ruggero di dare approvazione canonica all’inse-
diamento di Bruno e Lanuino nel territorio assegnato loro dal Nor-
manno.

Degna di nota ¢ la qualifica del loro ruolo ecclesiale: sono monaci
eremiti ai quali il prelato conferma il canonico possesso della chiesa
da loro edificata in localita Torre, présso I’Ancinale, e dedicata alla
Vergine Maria e a san Giovanni Battista, prototipo dei solitari.

Che cio fosse avvenuto spontaneamente e non per coercizione (zy-
rannica auctoritate) la dice lunga sui frequenti interventi che i nuovi
conquistatori esercitavano sulle chiese del Mezzogiorno, subiti non
sempre in silenzio da parte di quei quadri ecclesiastici rimasti fe-
deli all’ortodossia e in fondo ancora legati per profonde tradizioni
al patriarcato ecumenico di Costantinopoli, che sin dai tempi di Ni-
cola Mistico aveva provveduto a integrare I’episcopato dell’Occidente
bizantino nella gerarchia ecclesiastica greca.

Se questi sono, per cosi dire, gli atti costitutivi dell’Eremo della
Torre, secondo il conciso dettato delle fonti, vale la pena ora di ap-
profondire sia pure a grandi linee come e perché esso ebbe origine
e quale fu il significato di tale fondazione che a nove secoli di di-
stanza ha mantenuto intatto il suo ruolo profetico di «espressione
e segno vivo della carita perfetta» come ha sottolineato Giovanni
Paolo II nella recentissima Lettera Apostolica inviata a don Gabriele
Lorenzi, odierno priore della Certosa di Serra, in occasione del IX
centenario di fondazione.

2. Bruno di Colonia: dalla cattedra all’eremo

Correva I’anno 1091 - I’abbiamo gia ricordato - quando Bruno di
Colonia ormai sessantenne, insieme con Lanuino e pochi altri com-
pagni si stabili in Calabria «terra promessa degli eremiti» per con-
tinuare ’austera esperienza ascetica gia attuata nelle montagne del
Delfinato, a nord-est di Grenoble.

Davvero singolare il destino di quest’'uomo, pellegrino nell’Europa
del sec. XI, allorché movimenti di vita evangelica aprivano la strada
alla riforma della Chiesa «in capite et in membris» e d’altro canto

45



non riuscivano a preservare l'unita dei cristiani, che veniva ad in-
frangersi con lo scisma consumato tra Oriente ed Occidente nel 1054,
proprio quando ai confini dell'impero era stata portata appena a com-
pimento I’evangelizzazione dei Germani del Nord, degli Slavi e degli
Ungari.

In Francia e nelle Fiandre la predicazione degli eremiti scuoteva
le masse popolari. «Nella foresta di Craon - notano I’Alphendery e
il Dupront - si moltiplicano gli uditori dell’eremita, che si nutre di
erbe e radici selvatiche e indossa una tunica di peli di porco: ben
presto gli uditori ne diventano imitatori, trasformati e purificati nella
vita morale, sia che facciano ritorno alle proprie case, sia - € sono
i pit1 - che fondino vere e proprie colonie di eremiti laici, vivendo
presto more primitivae ecclesiae, come osserva Baldrico di Dol».

A ben vedere la fuga dal mondo altro non era - al dire del Morghen
- che una scelta di vita evangelica dettata dalla renovatio interiore
dell’uomo, nel pitt ampio moto spirituale della riforma della Chiesa,
che investi dalle fondamenta tutta la societa europea dei secoli X
e XI.

A questo ideale ben presto si aggiungera quello della conquista cri-
stiana del mondo, dando nello stesso tempo vigore e slancio alle cro-
ciate, nuovo aspetto della fuga dal mondo.

Giovanetto - ma probabilmente gia insignito (come accadeva allora)
di un canonicato nella chiesa di S. Cuniberto di Colonia, sua citta
natale, Bruno aveva raggiunto Reims, dove fioriva, come si ¢ detto,
una scuola di dialettica nella quale lo troviamo magister gia nel 1056.

Decisamente schierato dalla parte della riforma, Bruno aveva as-
similato con grande convinzione la lezione del Sinodo celebrato da
Leone IX proprio a Reims nel 1049, con l'intento di arginare la dila-
gante simonia del clero, ma anche per affermare il ruolo del papa
come universalis ecclesiae primas et apostolicus, che i pontefici a par-
tire da Clemente II (1046) avevano responsabilmente ripreso a testi-
moniare, oltre che a rivendicare.

Se per alcuni aspetti sembravano tramontati tempi assai tristi di
un Giovanni XIX (1024-1032), di un Benedetto IX (1032-1045), di un
Silvestro III (1045), di un Gregorio VI (1045-1046) - per ricordare papi
che sedettero sul soglio di Pietro a partire dalla nascita del Nostro,
intenti a coltivare piu gli interessi del proprio clan familiare che lo
zelo per le anime -, tutt’altro che sradicate potevano dirsi le piaghe
del nicolaismo e della simonia, che sconvolgevano la chiesa, corpus
mysticum, invischiata nel sistema feudale.

Nel territorio dell’impero in verita, grazie anche allo spirito rifor-

46



matore di alcuni monasteri della Lorena come Brogne, Gorze e Ver-
dun, era emersa qua e la con sempre maggior vigore 'esigenza di
un ritorno alla primitiva ecclesia apostolica et evangelica. Ad essa
non erano rimasti estranei sovrani illuminati come I'Imperatore En-
rico I, chierici di spicco del clero secolare, ma anche fedeli laici sen-
sibili agli ideali pauperistici, che avevano addirittura ingaggiato
aspre lotte contro i quadri ecclesiastici indegni e ne avevano chie-
sto a gran voce la riforma.

Similmente era accaduto in Borgogna dove l’abbazia di Cluny
aveva promosso - come € noto - una possente azione riformatrice,
che si era estesa non solo in gran parte dei monasteri francesi, ma
soprattutto ai tempi degli abati Maiolo (954-993), Odilone (993-1048)
e Ugo (1049-1109) aveva raggiunto 1'Italia, penetrato la Spagna e toc-
cato la Germania e I'Inghilterra come una nuova primavera dello Spi-
rito.

Cominciava ad emergere cosi nelle strutture e nel popolo di Dio
quel nuovo senso ecclesiale, «dove la Chiesa - come scrive Giovanni
Miccoli - € comunita di vita e di preghiera al di la degli uffici e delle
dignita, e cristianesimo inteso in primo luogo come servizio (...) agli
altri; ed insieme come un bisogno che la conversio fosse realizzata
puntualmente nei singoli, con una ricerca di coerenza di vita cristiana
in se stessi e nella societa, che metteva almeno indirettamente in di-
scussione le situazioni di privilegio religioso - e le loro tradizioni ideo-
logiche - ereditate dal passato».

La vita ad instar primitivae ecclesiae rappresentava percio una sa-
lutare immersione nelle sorgenti limpide del cristianesimo per ri-
prendere quella trama dell’incontro della grazia col mondo, che sem-
brava almeno parzialmente corrotto.

Per oltre un trentennio Bruno era stato coerente con tali principi,
impegnato a Reims non solo sul fronte dell’approfondimento biblico
e dell’insegnamento teologico, ma anche nella lotta fermissima con-
tro ogni deviazione dottrinale, contro ogni forma di corruzione si-
moniaca, come avvenne pur con frustranti effetti psicologici, quando
dove sostenere ’accusa nei confronti del suo arcivescovo Manasse
di Gournay, che Gregorio VII giudico colpevole e depose il 27 dicem-
bre 1080, dopo avergli invano offerto 'opportunita di ravvedersi.

Tra i candidati alla successione della prestigiosa cattedra di San
Remigio, c’era stato anche lui, un tempo cancelliere della chiesa di
Reims e poi esonerato per ripicca da quell’ufficio. Ma, lo ricordera
piu tardi all’amico Rodolfo le Verd proprio dall’eremo della Torre,
egli aveva ormai optato per la pace che il mondo non conosce, per

47



la gioia dello Spirito Santo, di cui avvertiva profondamente la sete.

«L’anima mia ha sete di Dio, del Dio vivente: quando verro e ve-
dro il volto di Dio?».

La svolta non era tardata a venire. Erano trascorsi solo alcuni mesi.
Nel 1082 maestro Bruno con due compagni, Pietro di Béthune e Lam-
berto di Borgogna, avava lasciato la Champagne per raggiungere l'ab-
bazia di Molesme, resa celebre dal monaco Roberto, anche egli inti-
mamente desideroso di raggiungere la perfezione.

Secondo una tardiva leggenda agiografica, immortalata tra gli al-
tri da Eustache Lasueur in un dipinto del sec. XVII conservato al
Museo del Louvre, Bruno avrebbe maturato la decisione di ritirarsi
dal mondo, colpito da un avvenimento spaventoso al quale avrebbe
assistito a Parigi durante 'ufficio funebre dell’amico Raimondo Dio-
crés, celebre professore di quell’Universita: il morto per tre volte
si sarebbe levato a sedere nella bara annunciando la propria con-
danna eterna.

Vi & motivo di credere che tale racconto fantasioso sia piuttosto
una parafrasi della condanna di Manasse, che certamente scosse, anzi
- per meglio dire - disgusto profondamente il magister Remensis, a
tal punto da convincerlo ad aderire senza indugi al consiglio evan-
gelico: dopo essersi disfatto dei suoi averi, compresa la prebenda
canonicale, attud per sempre la fuga mundi.

Piu tardi scrivera: «Solo quelli che ne hanno fatto l'esperienza
sanno quale utilita e gioia divina donano la solitudine e il silenzio...».

E ancora: «Coloro che avendo messo da parte ogni sollecitudine
per i beni di questo mondo, aspirano a Dio mediante la sola contem-
plazione, cercano e desiderano lui solo; tentano di esplorare i segreti
reconditi della sua divinita».

E nella sua mente rimarra indelebile il ricordo di quel giorno, in
cui «trovandoci mio caro - come scrivera a Rodolfo le Verd - io, tu
e Fulcoio il monocolo nel giardino adiacente alla casa di Adamo dove
ero allora ospitato, abbiamo per un po’ di tempo parlato dei falsi
piaceri e delle caduche ricchezze di questo mondo, come altresi dei
gaudi dell’eterna gloria, per cui, accesi di divino amore, promet-
temmo col voto di abbandonare quanto prima i fugaci beni del se-
colo per conseguire quelli eterni e di assumere I'abito monastico».

Cominciava allora per Bruno quell’itinerarium ad Deum da sol-
dato del deserto che sempre docile allo Spirito di Dio lo avrebbe por-
tato inopinatamente dalla Francia proprio qui sulle serre della Ca-
labria «paradiso degli eremiti», sempre vigile e pronto a rispondere
alla voce del Signore, quando ’avesse chiamato.

48



3. «Vigilavi et factus sum sicut passer solitarius in tecto»

Ben note sono le tappe di questo lungo cammino per ’Europa.
Dopo una sosta alquanto breve a Séche-Fontaine (Sicca Fontana) a
due leghe a nord di Molesme, nella foresta di File, tra i dipartimenti
dell’Aube, della Céte d’Or e dell’Yvonne, accompagnato da sei ere-
miti Bruno si era presentato nella tarda primavera del 1084 a Ugo,
vescovo di Grenoble.

Rientra nel topoi delle leggende agiografiche il particolre del so-
gno nel quale sette stelle avrebbero mostrato al presule il cammino
dei pii viandanti in un luogo solitario (quello che sara poi la Char-
treuse), mentre vi sono fondati motivi per credere che I'antico sco-
larca di Reims portasse con sé le commendatizie dell’arcivescovo di
Lione: quell’Ugo de Die, gia legato papale in Francia, al quale Gre-
gorio VII aveva raccomandato a sua volta il Nostro sicut catholicae
fidei sincerum defensorem et... Remensis ecclesiae in omni honestate
magistrum. Egli - aggiungeva il pontefice - era stato fatto degno di
patire contumelie per il nome di Cristo.

E propfio in quei giorni contumelie piu pesanti subiva a Roma
papa Gregorio assediato in Castel Sant’Angelo dall’imperatore En-
rico IV, il quale I’aveva deposto e in sua vece aveva fatto eleggere
Wiberto, arcivescovo di Ravenna, col nome di Clemente III.

Solo il pesante intervento del normanno Roberto il Guiscardo, or-
mai vero signore del Mezzogiorno d’'Italia, era servito a liberare il
pontefice il 27 maggio 1084.

Ma a quale prezzo! Roma fu devastata con la ferocia piui fanatica
sotto il pretesto accreditato dal Malaterra di essere divenuta sen-
tina di ogni nequizia, per cui veniva colpita dal gladius dominicae
indignationis.

La «tempesta» non poteva dirsi sedata e di cio era consapevole,
lo stesso Bruno, che il 24 giugno successivo, festa del Battista, si sta-
biliva nel desertum solitudinis assegnatogli da Ugo, in una valle im-
pervia e solitaria a 1175 m sul massiccio di Chartreuse, mentre papa
Ildebrando si ritirava a Salerno nel suo esilio, ipsius requies et por-
tus come avrebbe annotato Urbano II.

L’anima del grande pontefice era ormai stanca e ferita da una tri-
stezza infinita. Aveva compreso, a sue spese, 'assurdo di affidare
la difesa dei valori dello spirito alle forze materiali della potenza
umana. Una lezione che Bruno aveva gia assimilato a Reims e ora
cercava di mettere in pratica ispirandosi ai Padri del deserto, a S.
Girolamo e a S. Benedetto, contemplando le cose celesti (Exp. in Ps

49



147) nelle solitudini alpestri col sostegno e la benedizione del santo
vescovo di Grenoble.

4. Factus oboediens...

E li quasi certamente avrebbe finito i suoi giorni se dopo il brevis-
simo pontificato di Vittore III (marzo/settembre 1087), non fosse
asceso alla cattedra di San Pietro, assumendo il nome di Urbano II,
I’antico suo discepolo Odo di Chantillon, cardinale vescovo di Ostia,
eletto e consacrato a Terracina il 12 marzo 1088, seconda domenica
di Quaresima.

Scolaro di Bruno a Reims, Odo era stato anche arcidiacono di
quella chiesa vescovile dal 1055 al 1060. Aveva poi scelto la solitu-
dine del chiostro a Cluny, dove ben presto fu priore. Chiamato a
Roma da Gregorio VII per servire la causa della Riforma, era stato
a lungo testimone di tante procellose vicende in cui versava la cri-
stianita lacerata, divisa e confusa, conservandosi fedele all’ideale
della pace di Dio, tanto caro ai cluniacensi.

Non potendo avvalersi di Ugo di Cluny e di Anselmo di Le Bec, a
sostegno della sua azione pastorale, ben presto Urbano II ingiunse
al suo antico maestro di raggiungerlo in Curia per sostenerlo nella
riforma della chiesa: solatio et consilio in ecclesiasticis negotiis ju-
vaturus.

Bruno, accompagnato da alcuni discepoli, sul finire del 1089 si pre-
sentd ubbidiente al papa e resto assiduamente alla sua corte sino
alla fine del luglio 1090, allorché Clemente III riconquistdo Roma, co-
stringendo il pontefice a cercare rifugio presso i Normanni, nel Mez-
zogiorno.

Triste davvero lo spettacolo che la citta eterna offriva, lacerata
com’era tra wibertini e urbaniani, in uno scontro che coinvolgeva
quasi tutto I’ecumene, non piu - per ironia della sorte - sul problema
della riforma della Chiesa, ma - come osserva il Capitani - sull’atteg-
giamento non «canonico» del partito che si era proclamato «rifor-
matore».

Mundi Roma caput si non ulciscitur illud,
quae caput orbis erat causa fit ut pereat

sentenziava ’anonimo versificatore popolare. E dalla Calabria gli
faceva eco il pio monaco Malaterra:

50



Fons quondam totius laudis, nunc es fraudis fovea;
moribus es deoravata, exausta nobilibus,
pravis studiis inservis nec est pudor frontibus:
surge Petre, summe pastor! fine pone talibus (Graf, I, 41).

«Fonte un tempo di ogni lode sei ora ricettacolo di tutte le frodi, depravata nei co-
stumi, hai perduto ogni nobilta; dedita alle nefandezze non hai piii pudore. Sorgi, san
Pietro sommo pastore! poni fine a tali sconcezze».

Era un momento delicato: Matilde di Canossa aveva sposato nel-
I’agosto 1089, in seconde nozze, Guelfo di Baviera (classico esempio
di matrimonio politico tra una vedova ultraquarantenne e un gio-
vane di 17 anni, in funzione anti-imperiale); in Germania, dove il le-
gato di Urbano, Gerardo di Costanza, andava riannodando le fila di
una rinnovata fedelta al «vero» pontefice romano, si era profilata
la possibilita di un compromesso tra le posizioni di enriciani e fau-
tori di Urbano II. Anche i principi tedeschi che non avevano voluto
sposare la causa di Clemente III, ma erano fedeli a Enrico IV, si mo-
stravano favorevoli al mantenimento del loro rapporto con l'impe-
ratore, a condizione che egli abbandonasse la causa di Clemente: una
soluzione che certamente non trovava Enrico IV personalmente con-
trario in via pregiudiziale; I’equazione tra il sovrano tedesco e I'ar-
civescovo di Ravenna divenuto «antipapa» € un mito della storiogra-
fia e la loro alleanza era certamente strumentale, come ampiamente
ha provato il Capitani.

La soluzione di compromesso avrebbe certamente favorito pit1 I'im-
peratore che il papa, almeno nella prospettiva a medio termine: ma
alla dieta di Spira (1089), ove si sarebbe dovuta valutare la possibi-
lita di una soluzione «mediata», si decise per una nuova spedizione
in Italia.

A Roma - come si & detto - Urbano I non era riuscito a mantenere
le proprie posizioni ed era stato cosi costretto a ripiegare verso il
Mezzogiorno, dove i Normanni si erano insediati sin dal 1031, dive-
nendo arbitri del presente e del futuro della regione.

La rivalita tra Ruggero Borsa erede del Guiscardo e Ruggero I gran
conte di Sicilia, suo zio, impediva al pontefice di ottenere un con-
senso unanime e un appoggio efficace per la sua causa o quanto meno
per la Tregua Dei, che era stata con vigore invocata nel sinodo di
Melfi nel Settembre 1089.

5. Verso la «Terra promessa»

Al seguito di Urbano IT Bruno, con nell’animo una irresistibile no-

51



stalgia della beata solitudo, scendeva anch’egli esule per la prima
volta verso le nostre contrade, ormai definitivamente sottratte al-
I'impero bizantino. ‘

Il X e soprattutto I’XI secolo avevano segnato per I'Italia meridio-
nale, e in particolare per la Calabria, un periodo di notevole sviluppo
economico, dovuto in massima parte all’agricoltura praticata da
un’operosa microproprieta contadina intenta a dissodare zone as-
sai impervie e a diversificare le colture.

L’invasione degli Altavilla aveva avuto effetti traumatici, se i testi
concordano nel definire illi maledicti Normanni, violenti sopraffat-
tori, pit1 nefandi dei Saraceni: ad rapinam avidi, ad invadenda aliena
bona inexplebiliter anxii, tanto che I’abate Richerio di Montecassino
(1038-1085) iam dudum suspectam habens Normannorum nequitiam,
singula monasterii castella muris in giro munivit.

Circostanze del tutto eccezionali, strettamente connesse alle scelte
di politica gregoriana, avevano fatto di loro, militariter lucrum que-
rentes una presenza formidabile, destinata a trasformare il sistema
politico dell’Ttalia Meridionale.

Mercenari ed avventurieri, predatori feroci e crudeli, frammen-
tati in bande operanti separatamente, privi di un preciso disegno po-
litico, solo gradualmente avevano acquisito una propria strategia,
con protagonisti senza scrupoli come Riccardo Quarel, Roberto il
Guiscardo e lo stesso Ruggero il gran conte di Sicilia.

I loro successi - come ¢ noto - erano condizionati dalla dramma-
tica situazione in cui era venuto a trovarsi il papato nella lotta per
le investiture, intimamente connessa al probleme della riforma e in-
sieme dalla sopraggiunta rottura tra Chiesa latina e Chiesa greca,
nonché dalla spinta in funzione antislamica dell’Occidente verso I'O-
riente.

E i pontefici romani non si erano limitati a infeudare iniziando
dal Guiscardo le terre dell’Apulia, della Calabria e quelle della Sici-
lia da conquistare, ma erano giunti a trasferire ai duces la tuitio e
la defensio della Chiesa, rompendo cosi una tradizione secolare che
aveva demandato tali prerogative esclusivamente agli imperatori del
Sacro Romano Impero.

Un ruolo, davvero singolare, che importava innanzitutto il preciso
compito di proteggere la Santa Chiesa Romana, ma richiedeva al-
tresi I'impegno di perseguire un’accorta progressiva latinizzazione
delle diocesi di obbedienza bizantina, ripristinando l’antico diritto
dei pontefici Romani di consacrare tutti i vescovi d’Italia. E inoltre
un possente sforzo militare per smantellare 'occupazione araba della

52



Sicilia e ristabilire il cristianesimo disegnando nuovi distretti epi-
scopali.

Si trattava - come € facile intuire - di compiti assai ardui, dei quali,
come si & detto, erano responsabili in prima persona uomini esperti
nell’uso delle armi, ma certamente molto meno idonei a compren-
dere le istanze dello Spirito.

L’emergenza suggeriva una Realpolitik, che portava ad una inevi-
tabile interpretazione elastica della stessa normativa canonica, sulla
quale si era svolto per molti aspetti e continuava a svolgersi lo scon-
tro tra papato ed impero.

Il Guiscardo prima e con e dopo di lui Ruggero il Gran Conte per-
seguirono i disegni della Sede Apostolica e ridisegnarono la geogra-
fia ecclesiastica del Mezzogiorno d’'Italia, conformemente ad una pro-
pria ideologia che si ando via via precisando sino alla costituzione
del Regnum.

6. «Comptempto etiam archiepiscopatu
Rhegiensis ecclesiae...»

In Calabria vennero riordinate le due metropolie, quella di Reg-
gio comprendente - come ricorda il Burgarella - oltre alle diocesi di
antica e salda grecita, anche le diocesi dei territori tolti ai Longo-
bardi alla fine del IX secolo, € la metropolia di Santa Severina isti-
tuita nell’885/6.

Un significativo passo in tale direzione fu senza dubbio l'istituzione
delle diocesi - immediate subiectae - prima di San Marco Argentano,
poi di Mileto.

Ma non bastava certo riordinare i distretti carismatici diocesani.
Bisognava fare i conti con un monachesimo capillarmente diffuso
nel territorio e assai vicino alle popolazioni rurali, oltre che fedele
ai ceti dell’antica aristocrazia autoctona e imperiale, e modificare
soprattutto «l'identita culturale e religiosa prevalentemente greca
a lungo in costante sintonia con quella della lontana capitale e delle
altre province ellenizzate del mondo bizantino...».

Il X e I’XI secolo - & stato opportunamente osservato - erano stati
per il tema di Calabria il periodo aureo del monachesimo greco: un
fenomeno che s’inscrive nel patrimonio della religiosita ortodossa,
s’ispira alla tradizione della spiritualita orientale e si conforma alla
disciplina del monachesimo sviluppatosi nel solco della tradizione
basiliana. Ed ¢ un fenomeno dotato di un’ampia autonomia rispetto

53



all’organizzazione ecclesiastica ordinaria e diocesana, la quale si
pone in rapporto di simbiosi con la struttura politica dello Stato.
Il monachesimo era sorretto da una pluralita di vocazioni individuali
provenienti dall’interno della societa greca di Sicilia e Calabria, da
tutti i suoi strati, ed erano vocazioni suggerite da una mentalita, come
quella bizantina, che di questa particolare esperienza religiosa fa-
ceva la via privilegiata, se non esclusiva, per il conseguimento della
salvezza ultraterrena. Essa si articolava in forme eremitiche, in
forme di vita eremitica mitigata - la cosiddetta vita esicastica - ed
in forme pienamene cenobitiche.

I Normanni si erano resi perfettamente conto che tale forza era
inespugnabile e attaccarla frontalmente avrebbe sortito la piu co-
cente sconfitta. Preferirono percio aggirare 'ostacolo, favorendo I'in-
fluenza nella regione delle abbazie di Montecassino, Cava dei Tir-
reni e Banzi, e promuovendo soprattutto nuovi insediamenti di ab-
bazie latine, per giunta affidate a monaci benedettini che indussero
a scendere dalla Normandia e dalla Francia.

Sorsero cosi i monasteri di S. Eufemia nell’omonimo istmo, di S.
Maria della Matina nell’alta valle del Crati, di S. Maria di Corazzo
sul versante meridionale della Sila, della SS. Trinita e dell’Arcan-
gelo Michele in Mileto e da ultimo quello di Santa Maria di Bagnara
a picco sullo Stretto, che nel 1085 il gran Conte affido a monaci fran-
cesi, pellegrini in Terra Santa.

Numericamente insignificanti rispetto alle centinaia di monasteri
calabro-greci, le abbazie latine costituivano le teste di ponte della
lenta Rekatolisierung.

Un’evoluzione questa non certo indolore, come appare da signifi-
cative resistenze tramandateci dalla documentazione superstite, che
interessa anche la presenza di Bruno nello scenario ecclesiastico ca-
labrese e soprattutto dalle fonti bizantine, che palesano chiaramente
propositi e progetti di riconquista delle province italiane dell'ITmpero
e insieme un aperto disprezzo per la Chiesa Romana.

Nel fervore della polemica - vale la pena ricordarlo - si era giunti
ad affermare che la Chiesa greca, per la moralita e la correttezza
dogmatica faceva aggio sulla Chiesa latina. Cosi come I’anonimo au-
tore dell’Opusculum contra Francos non aveva esitato a scrivere: «Il
papa di Roma e tutti i cristiani dell’occidente al di la dello Jonio,
italiani, longobardi, franchi - detti anche germani - amalfitani, ve-
neti e tutti gli altri sono gia da lungo tempo fuori dalla chiesa catto-
lica ed estranei alle tradizioni del Vangelo, degli apostoli e dei Pa-
dri, a causa delle costumanze anticanoniche e barbariche che se-

54



guono tutti, ad eccezione delle genti della Calabria, che sono fin da
principio cristiani ortodossi e sono stati educati nelle costumanze
della nostra Chiesa apostolica».

Con questa realta doveva venire presto a contatto Bruno, I'eremita,
quando segui Urbano II nel Mezzogiorno, nella tarda primavera del
1090.

I Regesta Pontificum Romanorum dello Jatfé consentono almeno
in parte di seguire gli spostamenti della famiglia pontificia, in ve-
rita molto limitati rispetto a quelli effettuati I’anno precedente. Po-
che tappe, piu per ragioni politiche che per motivi pastorali: il 15
agosto Sessa, il 7 ottobre Salerno e poi nell’inverno '90/91 un lungo
soggiorno da novembre a febbraio a Capua, dove in seguito alla morte
di Giordano I si era determinata una grave crisi istituzionale, e quindi
da febbraio ad aprile a Benevento e finalmente agli inizi di giugno
1091 a Mileto, abituale dimora del gran Conte Ruggero, per fare il
punto sia sullo stato di grave anarchia in cui versavano alcune zone
del Mezzogiorno, sia sulle ultime fasi della conquista della Sicilia,
ma ancor piul sui progetti per riconquistare la Citta eterna.

Nell’agenda entro inevitabilmente 1'’annosa controversia del me-
tropolita Basilio di Reggio che impedito ormai da un decennio di pre-
siedere alla sua chiesa, cercava sostegno sia presso l’antipapa sia
a Costantinopoli.

La vicenda ci interessa da vicino a motivo della designazione di
san Bruno ad arcivescovo di Reggio, che il pontefice suo antico di-
scepolo e con lui il Gran Conte Ruggero, sostennero con estremo fer-
vore.

Non & possibile qui entrare nei dettagli della complicata rimozione
di Basilio. Sappiamo per concorde attestazione delle fonti che Bruno
«conptempto etiam archiepiscopatu Rhegiensis ecclesiae, ad quem,
ipso Papa volente, electus fuerat, in Calabrie heremum, cui Turris
nomen est, secessit...», mentre il deposto metropolita sfogava il suo
rancore in una lettera al patriarca ecumenico Nicola II Grammatico,
rest nota dall’Holtzmann. In essa si scagliava sia contro Urbano II
«eletto dagli empi Franchi» che lo avrebbe costretto a sottomettersi
alla giurisdizione romana, sia contro Gregorio VII «tre volte male-
detto e discepolo di Ario» che sarebbe stato l'istigatore della spedi-
zione del Guiscardo contro 'impero bizantino, sia ancora contro Boe-
mondo d’Altavilla e Ruggero Borsa che avrebbero avallato le pre-
tese del papa a Melfi suggerendogli persino le risposte. Rincarava,
in fine, la dose rimproverando al papa e al duca di Puglia di aver
accettato la somma di ben 10.000 nomismata per promuovere al suo

55



posto «un brigante» e al medesimo di aver intrallazzato per procu-
rarsela.

E difficile precisare se la perfidia dell’insinuazione si riferisse al
Nostro o fosse diretta ad un altro attivo e fido collaboratore del papa,
il monaco benedettino Rangerio, che accettera ’elezione alla sede
reggina.

Si trattava in ogni caso di una contingenza assai incresciosa, per
non dire disgustosa, che si riveld determinante nelle scelte di Bruno.

Anche questa volta, come gia era avvenuto a Reims in occasione,
del processo al simoniaco Manasse di Gournay, la spinta all’eremo
diveniva piu ferma dinanzia a una spinosa situazione ecclesiale.

Vero ¢ che l'iconografia brunoniana si appropriera di tale rifiuto
e porra ai piedi del Santo come simbolo del distacco dagli onori del
mondo la mitra e il pastorale.

Un inedito Chronicon dell’Eremo della Torre da me scoperto di
recente e del quale € pronta I’edizione critica sottolinea, in perfetta
armonia con tutta la documentazione coeva, l'irresistibile vocazione
di Bruno alla vita eremitica che Urbano II fini con ’approvare e se-
condare, accreditando il magister e i suoi fedeli seguaci al gran
Conge, suo legato «speciale» in Calabria e Sicilia.

«Era dotato - si legge - di tanta scienza di tanta fede, prudenza e
santita che ricondusse alla veritd molti eretici, scismatici e simoniaci.
Caro a tutti per la sua grande umanita e per la sua delicatezza era
ricercatissimo per i suoi saggi consigli, che ben volentieri prestava
a quanti si indirizzavano a lui.

Per la provata rettitudine della sua vita con immensa letizia del
sommo pontefice fu eletto arcivescovo della citta di Reggio quae est
totius Calabriae metropolis.

Ma poiché era stato chiamato dal Signore ad aliud maius mirum-
que opus declino tale ufficio, che riteneva opposto ai suoi santi pro-
positi e nonostante le insistenze di papa Urbano rifiuto la dignita
episcopale. Rinnovo 'ardente desiderio di abbandonare la corte pon-
tificia e ottenne quindi il permesso di ritirarsi in solitudine con al-
cuni suoi seguaci ad quoddam heremum inter Stilum et Arenam dove
appena filtra la luce del sole, tra altissimi abeti e foltissimi alberi.

Individuata li una radura verdeggiante mise su alcune celle ben
distinte, tutte impastate di fango e di fronde. Scopri per sé un altro
di pietra e ben presto edifico un oratorio nel quale con i suoi com-
pagni attendeva all’opus divinum: nocturnis excubiis pariterque diur-
nis, divinis laudibus et orationibus vacabat.

Riprese ad attuare con Lanuino e con gli altri suoi seguaci la me-

56



desima esperienza solitaria e contemplativa che aveva gia praticato
in Francia, alla Certosa, in assoluta austerita. Protesse il raccogli-
mento dell’eremo isolandolo con un ampio fosso. E dispose un unico
ingresso attraverso un minuscolo ponte chiamato sino ai nostri giorni
«ponte dei santi».

7. «Felix terra... quae tantum et talem
meruit habere comitem...»

A tale insediamento - lo si & detto all’inizio - aveva dato il suo pa-
trocinio Ruggero il Gran Conte, in un frangente assai felice della sua
vita travagliata.

La definitiva conquista della Sicilia con la resa di Noto, avvenuta
secondo le fonti arabe nel 1091, aveva accresciuto il suo prestigio
tanto che ormai era additato come araldo della fede. Si trattava in
realta del coronamento di un’impresa per la quale - come nota il Fon-
seca - ampio era stato il riconoscimento tributato sia da Gregorio
VII che da Urbano II, che apprezzavano 1’accorta opera di rifonda-
zione delle istituzioni ecclesiastiche, ma erano allo stesso tempo vi-
gili nell’arginare soprusi e sconfinamenti, che solo la bonta della
causa poteva far comprendere e qualche volta tollerare. Ne ¢ elo-
quente documento l'incontro di Troina nel 1088 tra Urbano II e Rug-
gero, originato dalla necessita di regolare canonicamente le elezioni
dei vescovi, soprattutto in Sicilia, ma anche in Calabria, dal momento
che - come nota il Caspar - Ruggero si era autoattribuito il diritto
di fondare nuovi episcopati e di assegnarli liberamente.

Sta di fatto che proprio al definitivo trionfo sui Musulmani, il
biografo-apologeta Goffredo Malaterra, monaco del monastero di S.
Eufemia, lega una sorta di conversione del gran Conte notanto che
da allora egli coepit sese devotum existere e si prodigo in opere buone.
Proprio allora egli avrebbe ottenuto dal papa il privilegio di portare
'anello, il baculo pastorale e la dalmatica: simboli propri della mae-
. sta imperiale.

Purtroppo 'autore De rebus gestis Rogerii Calabriae et Siciliae co-
mitis... ha ignorato del tutto la fondazione dell’eremo di Santa Ma-
ria che gli avrebbe potuto suggerire, tra l’altro il felice parallelismo
con il favore che Ottone III aveva accordato un secolo avanti all’ere-
mita Romualdo, cosi puntualmente documentato nella vita del ca-
maldolense, scritta da Bruno di Querfurt, assai diffusa negli ambienti
monastici.

ST



Nella costruzione del cenobio vediamo il convergere della pieta
di Ruggero con l'ascesi di Bruno. Il pio conte tutela la tranquillita
e la pace esterna dell’eremo. Il vir contemplator suggerisce l'espe-
rienza dei padri del deserto ad anime forti, che alla sua scuola spe-
rimentano insieme con lui le vie di attuazione di quella forma di vita,
continuamente rinnovata dallo Spirito, che giunge all’oblio totale del
mondo e di sé e si congiunge con intensa preghiera all’attesa di Dio.

In questa ascesi le antiche tradizioni si risolvono in pratiche sem-
plici, ripetute con vigore e con scrupolo, non senza felice intuizione
dei momenti essenziali di un’ascesi, radicata nella contemplazione,
ma allo stesso tempo tutta intrisa di ordinata austerita, pervasa di
inquietudine biblica (Tb, Er., 89).

Lo testimoniera san Bruno all’amico lontano Rodolfo le Verd
quando lo invitera a raggiungerlo qui sulle Serre:

«Vivo in un ‘deserto’ situato in Calabria e da ogni parte discosto
dall’abitato: mi trovo in compagnia di confratelli religiosi, di cui al-
cuni molto eruditi, i quali perseverando in santa vigilanza, attendono
il ritorno del Signore per aprirgli appena avra bussato. Come posso
parlarti adeguatamente dell’amenita di questo luogo, della mitezza
e salubrita del clima e dell’ampia e bella pianura che si estende lon-
tano tra i monti e racchiude praterie verdeggianti e pascoli smaltati
di fiori? Come descriverti l’aspetto delle colline che dolcemente si
elevano all’intorno e il recesso delle valli ombrose con l'incanto dei
numerosi fiumi, dei ruscelli e delle fonti? Né mancano orti irrigui
e svariati alberi fruttiferi. Ma perché indugiarmi pit1 a lungo su tali
cose? - prosegue il Nostro Santo -. Ben altri diletti vi sono per l'uomo
saggio, molto piu grandi e piu utili, perché divini. Nondimeno 1'a-
nimo troppo debole, affaticato di occupazioni spirituali, sotto il peso
della Regola piuttosto austera, assai spesso in tali spettacoli della
natura trova sollievo e sospiro. Infatti, se I’arco ¢ continuamente teso
si allenta e diviene mento atto all’'uso. Quanta utilita e gioia divina
apportino la solitudine e il silenzio dell’eremo a coloro che lo amano,
lo sanno solo quelli che ne hanno fatto I'esperienza. Qui infatti gli
uomini generosi possono raccogliersi quando vogliono dimorare in
se stessi, coltivare alacremente i germi delle virtu e bearsi dei frutti
del Paradiso. Qui si acquista quello sguardo pieno di serenita che
ferisce d’amore lo Sposo celeste, quell’occhio puro e luminoso che
vede Dio. Qui la quiete & unita al lavoro, ’attivita € senza agitazione
e senza turbamento. Qui Dio, in ricompensa delle battaglie sostenute,
dona ai suoi atleti la desiderata mercede, cio¢ la pace che il mondo
ignora e la gioia dello Spirito».

58



A nove secoli dalla sua istituzione la Certosa di Serra, «giardino
chiuso e fontana sigillata», conserva incontaminata tali sublime espe-
rienza praticata fedelmente nel corso dei secoli: spetta anche a noi
rispettare e tutelare questo autentico «monte degli aromi», da cui
s’'innalza perenne il biblico «maranhatha».

59



.‘Ml’.ﬁfﬂ ‘% Hw’- ri'r ore e %rﬂtnﬁl\éh’m fﬂf& HI s \-M."i L
P et %0 & s e hartion e et resadiin m.m!ﬁg@nnmiuﬂ;i ﬁém’*.) '
*0La TN - J7 I ‘L‘J"- Pl PO TTIMIPRE o PRIS Lo by ISR s S‘mx@wmﬁ
R v g by o vradedp. lpts pGEy ol an i g .rml ;u P g SAETH wﬂ b
T ‘ 1A ey ot thebit) 1 o sirfeser iadam'l?!

:
|
T )
i . ..

R &
o
\I._
-
'} II
’,%‘l
B .
N
i3
’ E
L b 0
=
ll |
i
I
e' j
R N
ﬁu i iy o H




