ANDREA CECERE*

11 significato del perdono

In questi anni abbiamo conosciuto molteplici forme di terrore e
di violenza: sia quelle piti quotidiane che rendono pericoloso il vi-
vere di tutti, sia quelle pitt complesse legate a gruppi eversivi e ma-
fiosi 0 a movimenti di ribellione e liberazione, sia quelle ancor piu
planetarie generate prima dall’'immaginario dell’onnipotenza e dalla
‘libido dominandi’ dei grandi della terra, adesso dal come si costrui-
sce pace in Bosnia, in Somalia, in Germania. Ma insieme a queste
minacce si & andato consolidando una comprensione del reale che
passa da un addio alle armi al porre il seme della riconciliazione.
Ma questo ha bisogno di «piogge d’autunno e piogge di primavera»
(Dt 11,14) per germogliare e diventare albero significativo nel pano-
rama comune.

Per la nostra regione la pace puo giungere dalle vie del perdono
da consolidare e da acquistare effettivamente a livello individuale
o di piccolo gruppo, come la famiglia, grazie all’apporto delle comu-
nita ecclesiali che debbono mettere in circolo abitudini di perdono
collettivo, suscitare atteggiamenti di riconciliazione universale, vi-
vere e presentare modelli inediti di convivenza. Ma occorre evitare
attentamente le sofisticazioni del perdono, e far brillare il quando
c’¢ perdono.

A coloro che ritengono improduttivo il perdono o lo propongono
come ideale valgono queste riflessioni per una ‘sapienza della prassi’
sul perdono, che non si genera per contagio, né per mimetismo sim-
bolico, ma per ‘parresia’, cioé per coraggio e fermezza.

Sofferenza e speranza, fecondita e lacerazione si mescolano, come
ricorda Madeleine Delbrel: «La speranza cristiana ci assegna per po-
sto quella stretta linea di crinale, quella frontiera dove la nostra vo-
cazione esige che noi scegliamo, ogni giorno e ogni ora, d’essere fe-
deli alla fedelta di Dio per noi. Sulla terra questa scelta non puo es-
sere che dilacerante, ma la speranza ci vieta di farne mai motivo di
dolorismo. E la sofferenza di una donna che mette un bambino al

*Docente di Mariologia e Introduzione biblica presso I'Istituto di Scienze Religiose
di Locri-Gerace.

59



mondo. Ogni volta che noi siamo cosi dilacerati, diventiamo come
brecce aperte nella resistenza del mondo. Diamo passaggio alla vita
di Dio. Niente puo introdurci meglio nella realta intima della
Chiesa»!.

Le contraffazioni del perdono

Perdonare non significa dimenticare - L'oblio € segno di disinte-
resse o di rifiuto, non offre una solida base per il perdono. I rap-
porti che si nutrono di amnesie per continuare non sono completi
e quindi sono, almeno parzialmente, inautentici. Solo se la si accetta
totalmente nella globalita della sua storia, si ama veramente una per-
sona. Altrimenti la si incontra con riserve interiori, con sospensioni
di giudizio. Quando per perdonare si ha bisogno di dimenticare non
si & ancora capaci di perdono.

Perdonare non significa lasciare andare, far finta che nulla sia suc-
cesso - Non dare peso alle cose & abbandonare i fratelli al proprio
destino di male e rinunciare all'impegno della solidarieta e all’of-
ferta di salvezza. E molto facile non lasciarsi coinvolgere dalle si-
tuazioni di male e di sofferenza, trascurandole. Il silenzio ¢ spesso
espressione di sfiducia e di stanchezza, ¢ incapacita di attenzione
e di compagnia solidale.

Perdonare non significa scusare - E utile, certo, individuare le ra-
gioni profonde dei comportamenti altrui, rilevare condizionamenti
ed attenuanti. Ma tutto cio non costituisce la dinamica del perdono
né lo prepara. Chi non ¢ colpevole delle proprie azioni o chi ha mo-
tivi superiori per compierle, chi si ¢ ingannato o chi ¢ stato costretto
ad agire non ha bisogno di perdono, ma di comprensione, di aiuto,
di liberazione. Il perdono riguarda coloro che hanno realmente e con-
sapevolmente errato.

Perdonare non é solamente accettare le scuse degli altri ed il loro
pentimento. Il perdono non ¢ il benestare posto in calce al ricono-
scimento dei torti.

Chi si dichiara peccatore e chi riconosce il proprio errore, non ha
piu bisogno di perdono, lo ha gia accolto. Se noi aspettiamo a perdo-
nare il momento in cui chi ha sbagliato ci esprime il suo rincresci-
mento, giungeremo sempre in ritardo e il nostro perdono non sara
espressione della misericordia gratuita di Dio. Forse la pratica della
confessione ha diffuso nella Chiesa la convinzione che il perdono

I M. DELBREL, Noi delle strade, Gribaudi, Torino 1969, p. 271.

60



debba essere concesso solamente a chi & gia pentito. Ma altro & il
perdono espresso nel sacramento della penitenza (che & il momento
della conversione e quindi dell’accoglienza da parte della comunita,
del peccatore pentito) ed altro ¢ il perdono che ci ¢ chiesto di offrire
per sollecitare la conversione ed il rinnovamento di chi sbaglia.

Le componenti del perdono

E un atto gratuito - Non ¢& interessato. Non & compiuto cioé per
desiderio di tranquillita o per evitare reazioni vendicative. E espres-
sione di misericordia, cioé di amore; € volonta di bene per chi si trova
nel male. Per questo non si esercita solo verso gli amici, ma anche
nei confronti dei nemici. «Perché se voi amate quelli che vi amano,
che merito avete? Anche i malvagi si comportano cosi» (Mt 5,46). «<E
se voi fate del bene soltanto a quelli che vi fanno del bene, Dio come
potra essere contento di voi? Anche quelli che non pensano a Dio
fanno cosi!» (Lc 6,33). L’amore dei nemici, che Gesl presenta come
caratteristica dei suoi seguaci, & capacita di perdono, espressione
di oblativita pura.

Perdonare é rendere visibile la misericordia di Dio - La ragione del
perdono evangelico & teologica: occorre rendere efficace il perdono
di Dio. Perché diventi umano e possa raggiungere gli uomini la mi-
sericordia di Dio deve diventare misericordia di un uomo. Per que-
sto «il Figlio dell'uomo ha il potere sulla terra di perdonare i pec-
cati» (Mt 9,6) ed ha affidato ai suoi seguaci 'impegno ed il potere
di perdonare: «Tutto quello che legherete sulla terra sara legato an-
che in cielo e tutto quello che scioglierete sopra la terra sara sciolto
anche in cielo» (Mt 18,18).

Solo perdonando senza riserve ed amando gratuitamente rende-
remo visibile ed efficace per i fratelli I’amore del Padre che «fa sor- .
gere il suo sole sui cattivi e sui buoni e fa piovere per quelli che fanno
il bene e per quelli che fanno il male» (Mt 5,45). «Facendo cosi, di-
venterete veri figli di Dio, vostro Padre, che ¢ in cielo» (Mt 5,45). La
misura percio del nostro perdono non ¢ il nostro amore, ma quello
del Padre, il quale «non vuole che si perda neanche uno solo di que-
sti piccoli» (Mt 18,14).

Perdonare é ricordare il male nella memoria salvifica di Gesit - Si
ama in modo nuovo quando si ha presente il male degli altri e lo si
vuole superare. Non ¢ sufficiente dimenticare per perdonare vera-

61



mente, ma occorre inserire il ricordo nella memoria degli eventi sal-
vifici, dell’amore misericordioso del Padre che si ¢ espresso nel per-
dono di Gesti e nella sua oblativita.

Come 'offerta di Gesu ha segnato la storia ed ha reso possibile
un passo avanti nel cammino della storia umana, cosi il nostro per-
dono puo portare salvezza ai fratelli e rinnovare 'ambiente nel quale
viviamo. Il male compiuto percio diventa stimolo di un amore ine-
dito, di gesti precedentemente non supponibili. Nel ricordo dell’av-
ventura umana di Gesu, il ricordo del male da perdonare diventa me-
moria redentrice.

Perdonare é portare insieme gli errori ed il male finche sono ineli-
minabili. Spesso siamo capaci di perdonare solo quando vediamo il
ravvedimento, e ne constatiamo I'immediata efficacia. Non siamo in
grado di portare assieme agli altri il loro male. Occorre fare un lungo
cammino prima di pervenire al traguardo della perfezione; durante
il tragitto occorre saper convivere serenamente con il peccato altrui
condividendo speranze e delusioni. Non si possono porre scadenze,
nel perdono non ci sono ‘timers’, chi li usa ha gia svuotato il suo ge-
sto fin dall’inizio. Come se uno dicesse: «Ti amo per dieci mesi e poi
ti odiero». Fin dal primo momento I’atteggiamento & venato di odio.

Per questo quando Pietro chiese a Gesu: «Signore quante volte do-
vro perdonare al mio fratello, se pecca contro me? Fino a sette
volte?», Gest utilizzando una forma di amplificazione tipica del suo
ambiente rispose: «Non ti dico fino a sette, ma fino a settanta volte
sette» (Mt 18,22), che significa «sempre».

Perdonare é offrire energia vitale per il rinnovamento della per-
sona. La crescita della persona si realizza attraverso una intera rete
di rapporti. Quando una madre ama il figlio non gli da solo I'esem-
pio di un comportamento, ma lo fa crescere dal di dentro comuni-
candogli energia vitale. Con ’amore offriamo agli altri e riceviamo
da loro spinte operative, cariche di energia. Il valore salvifico del
perdono non sta solamente nell’esempio che si offre, ma soprattutto
nell’energia vitale che esso mette in circolo. Ogni allargamento di
orizzonte nell’ambito del perdono esige I'immissione di nuove capa-
cita di comunione, I’esercizio di nuovi modelli di convivenza, la crea-
zione di nuove modalita di esistenza.

Quando Gesu diceva: «Va’ e non peccare» (Gv 5,14 € 8,11), non in-
dicava solo un cammino da fare, ma offriva una solidarieta rigene-
ratrice, comunicava uno spirito rinnovatore. Intendeva dire: va’, per-
ché una forza nuova ora ti sostiene.

La domanda che ogni comunita cristiana déve porsi &: qua-

62



li modalita di perdono sono oggi necessarie? Quali energie rin-
novatrici occorre mettere in azione, diffondere nel nostro ambiente
sociale, una volta sgomberato il campo dagli equivoci ed evidenziato
caratteri e motivazioni ben precisi del perdono evangelico?

La violenza che scompagina la vita delle nostre citta, i ricatti, i se-
questri, gli assassinii, le illegalitd mostruose mostrano
chiaramente che le energie vitali si stanno spegnendo. Occorrono
nuovi impulsi.

D’altra parte l'orizzonte dell’attuale esistenza umana abbraccia
la terra intera e racchiude una storia che ha accumulato incompren-
sioni, ha alimentato odi secolari, ha suscitato desideri di vendetta
o di rivincita.

La sensibilita planetaria, come ci ha reso familiari a qualsiasi si-
tuazione umana o tragica, cosi ha reso evidenti strutture di oppres-
sione di popoli nei confronti di altri popoli.

Cio che i millenni hanno costruito, nel bene e nel male, non puo
essere certo cancellato in pochi decenni. Ma il cammino per realiz-
zare una convivenza ordinata che abbracci tutti i popoli della terra
deve essere accelerato, nonostante la ‘velina’ della incapacita o della
non volonta di mettere pace.

Occorre percio inventare nuove abitudini di perdono, suscitare
nuove energie di riconciliazione. Senza di esse I'umanita rischia il
collasso perché la pace diventa un’illusione sempre piti evanescente
ed il conflitto un incubo sempre piti vicino.

Chi ha percio tradizioni di universalita, esperienze ampie di ricon-
ciliazione come le comunita religiose, debbono porle a servizio del-
l'umanita. E il momento di mettere a frutto l'impegno di
generazioni che per secoli hanno cercato nuove modalita di perdono.
Saremmo ingrati verso la loro sofferenza se oggi non mostrassimo
nella nostra storia l’efficacia della loro profezia. D’altro
canto siamo pronti a prendere atto che i cristiani piti deboli defezio-
neranno ripetendosi le parole che gia furono di alcuni ‘discepoli’ di
Gesu: «Questo linguaggio € duro e inaccettabile» (Gv 6,60), i cristiani
piu veri «riconoscendo quanto sia duro perdonare, pagheranno do-
mandando la grazia di riuscire a perdonare»? (Lutero), perché si
tratta di un’opzione fondamentale in un tempo di debolezza, verso
cui si avra riguardo alle lentezze della maturazione psicologica e sto-
rica e all’attesa dell’ora in cui Dio la rende efficace.

2 M. LUTHER, Ouvres, Labor et Fides, Genéve 1962, vol. VII, pp. 200-201.

63






