Comunita umana e bene comune per un'ecologia integrale
Qualche riflessione filosofica alla luce del pensiero di S. Tommaso d’Aquino

Mario Pangallo’

Riassunto: Nell'Enciclica Laudato si’ Papa Francesco tratta del bene comune
nellampio contesto della riflessione sull’ “ecologia integrale”. In questo articolo si
tracciano le linee fondamentali della riflessione di S. Tommaso d’Aquino sul bene
comune, in armonia con la visione della Laudato si’, per un ripensamento dei
fondamenti filosofici dei diritti umani, nel 70° anniversario della approvazione della
Dichiarazione dei diritti del’'uomo del 1948. Lintento principale di questo lavoro,
d’indole sintetica, & di presentare una visione d’insieme degli stretti rapporti che
intercorrono tra nozioni e temi centrali delletica sociale, del diritto e della teologia,
quali natura umana e culture, comunita e comunicazione, bene comune e legge, giustizia
e amicizia politica, carita politica e comunione trinitaria.

Parole-Chiave: ecologia integrale, natura umana, bene comune, diritto, amicizia
politica.

Abstract: In the Encyclical Laudato si’ Pope Francis deals with the common good in
the wide context of the reflection on “integral ecology”. In this article the fundamental
lines of St Thomas Aquinas’ reflection on common good are defined, in harmony
with the vision of the Laudato si’, for a rethinking of the philosophical foundations
of human rights, at the 70th anniversary of the approval of the 1948 Declaration of
human rights. The main aim of this synthetic paper, is to present an overview of the
close relations that exist between notions and key themes of social ethics, of law and
of theology, such as human nature and cultures, communities and communication,
common good and law, justice and political friendship, political charity and Trinitarian
communion.

Keywords: integral ecology, human nature, common good, law, political friendship.

In questi ultimi anni la dottrina sociale della Chiesa si ¢ sviluppata anche
nella direzione di una riflessione “ecologica’, inserendo cio¢ le proprieriflessioni
etico-sociali ed etico-politiche in un quadro piit ampio, comprendente
in modo esplicito le questioni riguardanti il rispetto dellambiente e della
natura. Di fronte a problemi ambientali sempre pili drammatici, in cui la
vita stessa del nostro pianeta sembra messa in pericolo, Papa Francesco ha

! Professore ordinario presso la Pontificia Universita Gregoriana di Roma.

L5



scritto una Lettera Enciclica “sulla cura della casa comune’, la Laudato si’,
del 24 maggio 2015. In questa Enciclica, come noto, figura un capitolo, il
quarto, dal titolo: “Unecologia integrale”; in questo capitolo Papa Francesco
propone evidentemente una concezione pill ampia, per cosi dire “allargata’,
dellecologia, riprendendo un‘affermazione del predecessore Benedetto XVI
relativa all’ “ecologia dell'uomo”, che si basa sul principio per cui “anche 'uomo
possiede una natura che deve rispettare e che non puoé manipolare a piacere”?
Poiché la natura umana ¢ essenzialmente sociale e politica, la conseguenza che
Papa Francesco ne trae ¢ che “lecologia umana ¢ inseparabile dalla nozione
di bene comune, un principio che svolge un ruolo centrale e unificante
delletica sociale”? Si intende per bene comune “I'insieme di quelle condizioni
della vita sociale che permettono tanto ai gruppi quanto ai singoli membri
di raggiungere la propria perfezione piu chiaramente e piti speditamente”*
Una visione ecologica “integrale” richiede pertanto un approfondimento del
significato di comunita umana e di rispetto del bene comune; alla luce della
frase di Benedetto XVI sopra citata, mi sembra che tale approfondimento possa
andare nella direzione di una riflessione filosofica che offra solido fondamento
ad una concezione che mette insieme rispetto del bene comune, rispetto delle
culture (per un”ecologia culturale™) e rispetto della singola persona umana.
Lintento di questo contributo ¢ di offrire, in sintesi, alcune linee di riflessione
filosofica intorno a questa tematica cosi complessa e al tempo stesso cosi
importante per il futuro dell'umanita, facendosi guidare dal pensiero di San
Tommaso d’Aquino, che ha saputo sviluppare le riflessioni socio-politiche di
Aristotele e di SantAgostino, in una sintesi originale, per certi aspetti tuttora
feconda ed attuale. Poiché viviamo nel mondo della comunicazione, che in
un certo senso ha reso pitt piccolo il nostro pianeta, mi sembra opportuno
mettere in evidenza la natura essenzialmente sociale dell'uomo a partire da
una considerazione riguardante la natura del comunicare e del linguaggio
umano. Riprendo a tal fine unosservazione di San Tommaso d’Aquino, che
commenta la Politica di Aristotele:

* Cfr. Laudato si’, n. 155, dove si cita una frase di Benedetto X V1 tratta dal Discorso al Deutscher
Bundestag, Berlino (22 settembre 2011); AAS 103 (2011), 668.

* Laudato si’, n. 156.

* Ibidem. Viene qui citata la definizione di bene comune presente nella Costituzione pastorale
del Concilio Vaticano II, Gaudium et spes sulla Chiesa nel mondo contemporaneo, n. 26.

> Cfr. Laudato si, nn. 143-146.

14



«Vi & differenza fra il discorso e la semplice emissione di voce. Infatti la voce &
segno di tristezza o di gioia, e per conseguenza delle altre passioni, come I'ira
o la paura, che sono ordinate alla gioia e alla tristezza... Per questo motivo la
voce ¢ stata data anche agli altri animali [...] Ma il linguaggio umano (loquutio
humana) significa che cosa & utile e che cosa ¢ nocivo per 'uomo. Da cio segue
che significhi anche quello che & giusto o quello che ¢ ingiusto [...] E poiché
il linguaggio (sermo) & dato all'uomo per natura e il discorso ha la finalita di
consentire agli uomini di comunicare su ci6 che ¢ utile o dannoso, giusto o
ingiusto, ecc., segue che per natura gli uomini devono comunicare circa
queste cose, poiché la natura non fa niente invano. Orbene la comunicazione
(communicatio) su queste cose & proprio cio che costituisce la societa domestica
e quella civile. Dunque 'uomo & naturalmente un essere vivente “domestico”
“civile” (animal domesticum et civile)».®

La socialita della natura umana ed il modo in cui tale socialita si manifesta,
nella sua specificita rispetto al mondo animale, viene dunque ad essere
compresa non dall’alto, presupponendo una definizione astratta di natura
umana, ma partendo dallanalisi dei rapporti umani concreti, che hanno
una delle espressioni piu significative nella comunicazione intersoggettiva e
nell’interazione con 'ambiente in cui luomo vive, che ¢ anchessa, in senso
lato, un linguaggio, una “comunicazione’, un dialogo uomo-mondo. Luomo &
Punico animale che discorre ed & in grado di avere concetti come bene e male,
giusto e ingiusto e simili: il linguaggio appartiene all’uomo in quanto razionale
e non in quanto animale, ed in questo senso ha ragione Heidegger quando
afferma che il senso espresso dal linguaggio “eccede la vita”, perché la parola
ha un “residuo rinviante” oltre la cosa denominata, che sottopone la realta
stessa allermeneutica mediante I'ipotizzare. Grazie al linguaggio la persona
umana & formatrice di mondo, costruisce ipotesi sul mondo, sull'ambiente
che la circonda, a differenza degli esseri inanimati, che sono privi di mondo
e degli animali che sono poveri di mondo, vale a dire senza una presa logica
sul mondo in senso proprio’. Lipotizzare come attivita di dare un senso mette

6 S. THOMAE AQUINATIS, In I Lib. Politicorum Aristotelis Expositio, lectio I; Ed. Marietti,
Taurini-Romae 1951, nn. 36-37. Per quanto riguarda le traduzioni italiane dei testi di San
Tommaso, generalmente ho considerato le traduzioni pubblicate dalle Edizioni Studio
Domenicano di Bologna, talvolta attenendomi ad esse, oppure, il pitt delle volte, apportando
modifiche, con qualche traduzione “libera’, che tuttavia non altera il significato del testo.

7 Cfr. M. HEIDEGGER, In cammino verso il linguaggio, Milano 1984%; orig. tedesco Unterwegs
zur Sprache, Pfullingen 1959.

15



sotto inchiesta tutta la realta, manifestando una trascendenza del linguaggio
rispetto alla realta, una trascendenza del “Dire” rispetto al “detto”, rispetto
cio¢ a qualunque realta venga significata con lattivitd comunicativa: “Il Dire
originario - scrive Heidegger - non si lascia rinserrare in alcuna definizione™.
Tale struttura comunicativa specifica dellessere umano, ¢ indicativa della
natura non puramente materiale dell'uomo: poiché lagire segue lessere,
e poiché Tlattivita comunicativa umana in qualche modo trascende la
costituzione materiale delle cose (investendole di un significato che va oltre la
mera descrizione), la natura umana ha una struttura entitativa non riducibile
alla materia, ¢ una natura anche spirituale; in tal senso - afferma Heidegger
- la “metalinguistica suona come metafisica; non soltanto ‘suona come), ma
¢” °. Limportanza di approfondire la socialita della natura umana non solo
in senso etico ma anche in senso metafisico, si puo cogliere considerando le
inclinazioni naturali degli esseri viventi e mettendo in evidenza quelle che
sono specifiche della natura umana, come fa San Tommaso in un testo che &
fondamentale per il nostro discorso sul bene comune (e per la riflessione sui
diritti umani, che, come vedremo, & connessa alla riflessione sulla socialita e
sul bene comune). Scrive San Tommaso:

«In primo luogo esiste nell'uomo 'inclinazione a quel bene di natura, che ha in comune
con tutte le sostanze: in quanto sostanza I'uomo tende per natura alla conservazione
del proprio essere. A motivo di questa inclinazione appartiene alla legge naturale tutto
cio che giova a conservare la vita umana e ne impedisce la distruzione. In secondo
luogo, a motivo della natura che ha in comune con gli altri animali, 'uomo possiede
l'inclinazione verso obiettivi piti specifici. In questo senso appartengono alla legge
naturale le cose che la natura ha insegnato a tutti gli animali: per esempio, I'unione
del maschio con la femmina, la cura dei piccoli, e altre cose simili. In terzo luogo,
esiste nell'uomo l'inclinazione verso il bene conforme alla natura razionale, che &
propriamente umano: per esempio, 'inclinazione naturale a conoscere la verita su Dio
e a vivere in societa. E in questo senso appartiene alla legge naturale tutto cid che
riguarda tale inclinazione: e cio¢ la fuga dall'ignoranza, il rispetto di coloro con i quali
si deve convivere, e altre cose simili».'

Nel testo sopra citato San Tommaso sottolinea che il “vivere in societd’,
nel rispetto degli altri, & un’inclinazione propria della natura umana nel
contesto di un orientamento alla verita e alla trascendenza. Per tale motivo

® M. HEIDEGGER, op. cit., p.210.
> M. HEIDEGGER, op. cit., p. 128.
' S,THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I-11, q. 94, a. 2.

16



la legge naturale considerata in riferimento allessere umano € una legge
naturale “morale”, che orienta 'uomo a realizzarsi come “animale politico”
nellapertura ad un ordine sapienziale trascendente, che San Tommaso, come
noto, denomina lex aeterna. Non solo la legge morale, ma tutta la vita morale
delluomo ¢& chiamata a rispettarne la natura politica, come osserva San
Tommaso nel trattare le virtli cardinali:

«Poiché P'uomo ¢ un animale politico - egli scrive - codeste virtl, in quanto si trovano
nell’'uomo in conformita di codesta sua natura, si dicono politiche: perché 'uomo in
forza di esse ottiene la disposizione atta a compiere funzioni umane»."

1l bene comune & veramente tale se assicura ad ogni persona umana la
possibilita di soddisfare le inclinazioni naturali, soprattutto quelle specifiche
della natura umana. E poiché & proprio della lex orientare lessere umano al
bene comune, la legge, in ogni ordinamento positivo, ha il compito di tutelare
Pinsieme di queste possibilita, che costituiscono appunto il bene comune. Per
San Tommaso la legge ¢ essenzialmente ordinata al bene comune:

«La legge deve riguardare soprattutto forientamento alla felicita. Poiché ogni parte ¢
ordinata al tutto come cid che ¢ imperfetto ¢ ordinato alla sua perfezione, e poiché ogni
uomo ¢ parte di una comunita, & necessario che la legge riguardi propriamente lordine
di ciascuno alla felicita nella comunita. Ecco perché Aristotele, nella definizione della
legge, fa riferimento sia alla felicita sia alla comunita politica. Egli scrive infatti che “i
rapporti legali si considerano giusti perché costituiscono e mantengono per mezzo
della solidarieta politica la felicita e cid che appartiene alla felicitd”. La comunita o
societd perfetta, infatti, ¢ la comunita politica . [...] Percio & necessario che la legge si
riferisca soprattutto al bene comune, in quanto ogni altro precetto, riguardante singole
azioni determinate, non ha natura di legge se non in ordine al bene comune. Perci6
ogni legge ¢ ordinata al bene comune»."

Esprimendo tutto questo nel linguaggio dei diritti e dei doveri, si puo
affermare che la difesa dei diritti umani si capisce come tutela della possibilita
di perseguire gli obiettivi inscritti nelle “inclinazioni naturali” comuni a ogni
persona umana; i diritti umani sono cio¢ fondati nel rispetto di quei valori
vitali, etico-sociali e religiosi, che esprimono la dignita della persona umana.
In base alla comune identita teleologica degli esseri umani, cio¢ in base alle loro
comuni inclinazioni naturali nel senso sopra accennato, tutti gli uomini hanno

11 S THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I-11, q. 61, a. 5.
12§ THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I-11, q. 90, a. 2.

17



eguale dignita e tutti devono essere rispettati e sostenuti dalle loro comunita
nel loro dinamismo verso il bene e verso una piena realizzazione di se stessi.
Quando si pensa alla “Dichiarazione universale dei diritti dell'uomo”, di cui
questanno sara celebrato il 70° anniversario (essendo stata approvata da parte
dellONU il 10 dicembre 1948), ¢ molto importante fondare i diritti umani
non soltanto su base convenzionale ma anche dal punto di vista antropologico
(riferendosiad una “naturaumanacomune”), ondeevitareil pericolo diritenere
che i diritti del'uomo sono quelli che di fatto vengono riconosciuti da una
autorita positiva giuridicamente riconosciuta (nazionale e/o internazionale);
si tratta di un pericolo, in quanto far dipendere il riconoscimento dei diritti
umani esclusivamente da leggi positive significherebbe relativizzarne il valore.
Occorre infatti tenere presente che le leggi umane, anche quelle che sono
promulgate per un accordo di carattere internazionale, non sempre obbligano
in coscienza, come affermato da San Tommaso nel seguente testo:

«Le leggi umane positive, o sono giuste, o sono ingiuste. Se sono giuste ricevono la
forza di obbligare in coscienza dalla legge eterna da cui derivano. [...] .. Ora, le leggi
devono essere giuste, sia in rapporto al fine, essendo ordinate al bene comune, sia
in rapporto all'autore, non eccedendo il potere di chi le emana; sia in rapporto al
loro tenore, imponendo ai sudditi dei pesi in ordine al bene comune secondo una
proporzione di uguaglianza. Infatti essendo 'uomo parte della societa, tutto cid che
ciascuno possiede appartiene alla societa: cosi come una parte in quanto tale appartiene
al tutto. [...] Ecco perché le leggi che ripartiscono gli oneri proporzionalmente sono
giuste, obbligano in coscienza, e sono leggi legittime. Invece le leggi possono essere
ingiuste in due maniere. Primo, perché in contrasto con il bene umano precisato
nei tre elementi sopra indicati: sia per il fine, come quando chi comanda impone ai
sudditi delle leggi onerose, non per il bene comune, ma piuttosto per la sua cupidigia
e per il suo prestigio personale; sia per l'autorita, come quando uno emana una legge
superiore ai propri poteri; sia per il tenore di essa, come quando si spartiscono gli
oneri in maniera disuguale, anche se vengono ordinati al bene comune. [...] Secondo,
le leggi possono essere ingiuste, perché contrarie al bene divino: come le leggi dei
tiranni che portano all'idolatria, o a qualsiasi altra cosa contraria alla legge divina. E
tali leggi in nessun modo si possono osservare; poiché sta scritto: “Bisogna obbedire a
Dio piuttosto che agli uomini’».'*

San Tommaso dunque subordina chiaramente la legge positiva al rispetto
del bene comune; se per ipotesi fosse riconosciuto da una qualunque legge
positiva (come potrebbe essere anche una Dichiarazione che trovasse un
consenso internazionale) come un diritto umano qualcosa che va contro il

13 S, THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, 1-11, q. 96, a. 4.
18



bene comune (per esempio, nell’ipotesi che si affermasse il ‘diritto’ della societa
di sopprimere i malati di mente), allora questo non sarebbe un vero diritto e le
nazioni e i cittadini avrebbero il dovere di rifiutarlo.

Se i diritti umani sono compresi in un orizzonte antropologico-metafisico,
dentro il quale puo collocarsi anche una riflessione sui fondamenti del diritto
naturale e, fatte le debite distinzioni, sui fondamenti del diritto internazionale,
la questione della determinazione concreta del contenuto di tali diritti puo
trovare una sua corretta impostazione. Se si considera, per esempio, il diritto
alla liberta, si vede che non si tratta di una liberta astrattamente considerata,
che puo determinarsi come meglio crede (potendo cosi anche confliggere con
la liberta altrui), ma ¢ il diritto di ciascuno a determinare un proprio progetto
di vita nel rispetto della propria natura spirituale e sociale, che non puo entrare
in conflitto con le proprie inclinazioni naturali e tantomeno con quelle altrui:
per esempio, la liberta di sopprimere una vita (la propria vita o quella di altri)
non & vera liberta e non puo essere un diritto, perché ¢ contraria al rispetto della
propria persona o della persona altrui ed infligge un danno all'intera comunita
sociale e politica. Negare i diritti fondamentali, come per esempio la liberta
di pensiero, il diritto a potersi formare una famiglia, alla partecipazione alla
vita pubblica, ecc., ¢ immorale, & contrario alla dignita della persona, perché
significa impedire all'uomo di essere completamente e veramente un uomo;
e in tal senso & anche cosa contraria alla comunita, perché danneggiando
o mortificando le potenzialitd di un suo membro, priva la comunita di
una risorsa, di una ricchezza di cui potrebbe avvalersi. La possibilita che la
verita dell’'uomo sia compresa sempre pilt approfonditamente dalla filosofia
(dall'antropologia filosofica, dalla filosofia morale, dalla filosofia del diritto....)
fa si che si possano sempre meglio definire e comprendere i diritti fondamentali
dell'uomo, poiché la natura umana & collocata in un orizzonte aperto, cioe
sempre ridefinibile in una prospettiva di ulteriore superamento; dal punto di
vista metafisico-teologico, tale orizzonte si comprende come orientamento
dinamico verso I'Assoluto, che rende possibile 'autotrascendenza e l'autentica
liberta, che sono il costitutivo proprio della soggettivita umana. La liberta e
poi la condizione fondamentale per il riconoscimento dei diritti dell'uomo, in
quanto & la condizione che ogni diritto umano presuppone: una condizione in
cui ogni persona deve trovarsi di fronte alla propria comunita, contribuendo
al bene della comunita e, nel contempo, ricevendo dalla comunita aiuto per
conseguire il bene comune attraverso lesercizio dei propri diritti ed il rispetto
dei propri doveri. Il legame tra bene comune e diritti umani ¢ ben evidenziato

19



da Papa Francesco, il quale nell’Enciclica Laudato si’ scrive:

«Il bene comune presuppone il rispetto della persona umana in quanto tale, con diritti
fondamentali e inalienabili ordinati al suo sviluppo integrale. Esige anche i dispositivi
di benessere e sicurezza sociale e lo sviluppo dei diversi gruppi intermedi, applicando
il principio di sussidiarieta. [...].. Infine, il bene comune richiede la pace sociale, vale
a dire la stabilita e la sicurezza di un determinato ordine, che non si realizza senza
unattenzione particolare alla giustizia distributiva, la cui violazione genera sempre
violenza. Tutta la societa - e in essa specialmente lo Stato - ha lobbligo di difendere e
promuovere il bene comune».**

Il riferimento di Papa Francesco alla pace sociale, come condizione
indispensabile per la realizzazione del bene comune, permette di collegare
questo suo pensieroalla centralita che nelletica politica di San Tommaso assume
il termine amicitia, da lui definita addirittura come «il massimo dei beni per la
citta», senza il quale nessuna pace sociale sarebbe possibile.'* Lamicitia politica,
che in San Tommaso significa concordia civile ed aiuto reciproco tra i cittadini
(oggi si direbbe “solidarieta”), ¢ dunque una condizione indispensabile per la
pace sociale, a sua volta indispensabile per il perseguimento del bene comune,
come affermato nel testo di Papa Francesco.

La socialita e politicita della natura umana esige lamicizia politica non
soltanto per la stabilita di una comunita civile (di una Societ, di uno Stato,
di unAmministrazione locale, ecc.) ma anche per la coesistenza, 'armonia
e laiuto reciproco tra diverse comunitd (per esempio, tra diversi Stati):
«LCamicizia politica, sia tra i cittadini di una stessa citta, sia tra diverse citta,
sembra che sia la stessa cosa che la concordia»'®.

In questo senso, I'amicizia politica, dal punto di vista filosofico, ¢ alla base
del diritto internazionale. Se il diritto internazionale fosse concepito in modo
da consentire la prevaricazione da parte dello Stato piu forte ai danni degli
Stati pit deboli, violerebbe il principio della solidarieta, intesa come amicizia
per lo sviluppo delle societa. Cio presuppone la virtu della giustizia in tutta la
ricchezza dei suoi significati: concepita come virtii che regola i rapporti tra le
singole persone, tra le persone e la Comunita (in particolare quella statale) o

" Laudato si’, n. 157.

'* Omnes enim communiter putamus, quod amicitia sit maximum bonum in civitatibus; quia
si sit amicitia inter cives, minime facient seditiones (S. THOMAE AQUINATIS, In II Lib.
Politicorum Aristotelis Expositio, lectio III; Ed. Marietti, Taurini-Romae 1951, n.193).

16 STHOMAE AQUINATIS, In IX Lib. Ethicorum Aristotelis, lect. VI; Ed. Marietti,, Taurini-
Romae 1949, n. 1836.

20



trale comunita e i singoli, tra le varie Comunita. Il legame tra amicizia politica,
pace sociale e giustizia in ordine al bene comune, fa si che San Tommaso possa
dire, con molta chiarezza, che senza amore (amore di amicizia) non ci puo
essere societd. In tale contesto si inserisce il dovere di sforzarsi di togliere le
ingiustizie sociali, che creano poverta ed emarginazione, come sottolineato da
Papa Francesco nell’ambito delle considerazioni sviluppate sul bene comune:

«Nelle condizioni attuali della societa mondiale, dove si riscontrano tante inequita, e
sono sempre pilt numerose le persone che vengono scartate, private dei diritti umani
fondamentali, il principio del bene comune si trasforma immediatamente, come logica
e ineludibile conseguenza, in un appello alla solidarieta e in una opzione preferenziale
per i pitt poveri»."”

Quando la concordia & motivata esclusivamente dal perseguimento di
interessi particolari e non ¢ fondata su un autentico amore di amicizia (che
per i cristiani assume la dignita di carita politica), viene meno quella stabilita
sociale che Papa Francesco, come visto sopra, ritiene essenziale per il bene
comune. In tal senso San Tommaso osserva saggiamente che le societa, i
gruppi, privi di vera amicizia, tendono a disgregarsi e diventano estremamente
litigiosi:

«La ragione per cui non possono concordare ¢ che ciascuno desidera avere in
abbondanza oltre il dovuto in ogni impresa che comporti un utile, e, viceversa, si defila
e non vuole partecipare nel sostenere le imprese che comportino difficolta e fatica.
[...] E cosi non si osserva il bene comune che ¢ la giustizia e viene meno fra di loro la
concordia (communitas concordiae). In tale modo nascono tra loro le liti e ciascuno
costringe laltro a rendergli cid che gli spetta, senza pero impegnarsi, a sua volta, a
rendere all’altro cid che ¢ giusto, desiderando per sé abbondanza di beni e nessun
inconveniente, il che & contro lequita (contra aequalitatem iustitiae)»."

Vi ¢ infine un altro aspetto da sottolineare circa la tutela del bene comune,
molto importante se inserito nel contesto di una “ecologia integrale™ la
necessaria e la doverosa preoccupazione per assicurare un futuro dignitoso
alle generazioni successive, dal punto di vista socio-politico, culturale ed
ambientale.

7 Laudato si’, n. 158.
18§ THOMAE AQUINATIS, In IX Lib. Ethicorum Aristotelis, lect. VI; Ed. Marietti, Taurini-
Romae 1949, n. 1839.

21



«La nozione di bene comune - scrive Papa Francesco - coinvolge anche le generazioni
future. Le crisi economiche internazionali hanno mostrato con crudezza gli effetti
nocivi che porta con sé il disconoscimento di un destino comune, dal quale non
possono essere esclusi coloro che verranno dopo di noi. Ormai non si puo parlare di
sviluppo sostenibile senza una solidarieta fra le generazioni. [...] Un’ ecologia integrale
possiede tale visione ampia»."

Linterconnessione mondiale richiede la collaborazione di tutta la famiglia
umana, come affermava Benedetto XVI nella sua Lettera Enciclica Caritas
in veritate del 2009; la famiglia umana non ¢ pero soltanto quella composta
dall'umanita attuale, ma anche da quella che verra in futuro, verso la quale
ce una responsabilita morale, sociale e politica che non puo essere ignorata.
Lumanita attuale non ha soltanto il dovere dilasciare alle future generazioni un
ambiente naturale sano e vivibile; ha anche il dovere di lasciare in eredita una
visione ecologica integrale, comprendente una concezione del bene comune
capace di garantire una vera partecipazione alla vita sociale e politica ed una
reale possibilita di avere accesso alle risorse terrene. A questo punto il discorso
potrebbe allargarsi alla dimensione spirituale del vivere in societa, secondo
quanto sottolineava Benedetto XV1I nella Caritas in veritate, auspicando “occhi
nuovi e un cuore nuovo, in grado di superare la visione materialistica degli
avvenimenti umani e di intravedere nello sviluppo un ‘oltre’ che la tecnica non
puo dare”. *° Lindicazione di questa “ulteriorita” & in particolar modo compito
della Chiesa, che vive e cammina nel mondo: nella visione cristiana il bene
comune si iscrive in un orizzonte pit ampio del Bene, il Sommo Bene, per il
quale I'uomo ¢ creato e con il quale 'uomo pud mettere in relazione se stesso
e la propria comunita mediante una vita virtuosa eccedente le virtu cardinali,
e cio¢ con una vita caratterizzata dalla carita politica. In tale prospettiva,
come cristiani siamo chiamati ad un annuncio del Vangelo che abbia come
destinatari non soltanto i singoli individui umani, ma anche le culture in cui
ciascuna comunita umana sviluppa le sue potenzialita di bene. Sull'importanza
delle culture, si & soffermato Papa Francesco all'interno della sua riflessione
sullecologia integrale; parlando della “ecologia culturale’, egli scrive:

«Lecologia richiede anche la cura delle ricchezze culturali dellumanita nel loro
significato pilt ampio. In modo piti diretto, chiede di prestare attenzione alle culture
locali nel momento in cui si analizzano questioni legate allambiente, facendo dialogare

Y Laudato si’, n. 159.
20 Cfr. Caritas in veritate, n. 77.

22



il linguaggio tecnico-scientifico con il linguaggio popolare».*'

Poiché la forza trasformante del Vangelo riguarda ogni uomo, riguarda
anche tutte le culture: 'annuncio del Vangelo le rispetta nella loro specificita,
ne esalta gli elementi positivi, le interpella per una purificazione da cio che al
loro interno pud essere di ostacolo al bene comune e alla dignita dell'uomo,
ne promuove lo sviluppo integrale, arricchito dal dialogo con le altre culture.
Le culture sono pur sempre realtd umane: hanno una loro dignita che deve
essere tutelata e rispettata, e d’altra parte non sono realta “assolute’, ma realta
dinamiche, storiche, sempre in cammino. E nel proprio cammino le culture
incontrano il Vangelo (e la Chiesa che lo annuncia), che non vuole renderle
omogenee, come invece vorrebbe una “yisione consumistica dellessere umano,
favorita dagli ingranaggi dell’attuale economia globalizzata’, che “tende a
rendere omogenee le culture e a indebolire 'immensa varieta culturale, che
& un tesoro dell’'umanity”??, ma invece valorizza e sviluppa i semi di verita
e di bene in esse presenti, inserendosi in esse come lievito nella pasta. Nel
confronto con le culture il Vangelo per cosi dire si “incarna” e aiuta ogni
cultura a sviluppare quella che Papa Francesco chiama una “spiritualita della
solidarieta globale che sgorga dal Mistero della Trinita”>

«Le Persone divine sono relazioni sussistenti, e il mondo, creato secondo il modello
divino, & trama di relazioni...[...]... La persona umana tanto piu cresce, matura e si
santifica quanto pit1 entra in relazione, quando esce da se stessa per vivere in comunione
con Dio, con gli altri e con tutte le creature. Cosi assume nella propria esistenza quel
dinamismo trinitario che Dio ha impresso in lei fin dalla sua creazione».*

La Comunione Trinitaria ¢ dunque il fondamento assoluto su cui si edifica
ogni comunitd umana autenticamente orientata al bene comune; con il
necessario aiuto della Grazia, occorre impegnarsi perché, di fatto, tale divina
Comunione diventi anche il Modello in questa Terra del nostro vivere sociale.

2 Laudato si’, n. 143.

2 Cfr. Laudato si’, n. 144.

% Cfr, Laudato si, n. 240. In questo numero, 'Enciclica fa riferimento a importanti testi di San
Tommaso d’Aquino: Summa Theologiae., 1,q.11,a.3;1,q.21,a.1, ad 3;1, q. 47, a.3.

24 Laudato si’, n. 240.

23






