Scelta morale soggettiva e rapporti di comunione
Sabatino Majorano’

Riassunto: Nell’attuale contesto storico, che vede il diffondersi di importanti forme
di chiusura e di ripiegamento egoistico, si rende sempre pili necessario affermare la
reciprocita tra soggettivitd e comunione, a immagine della Santissima Trinita, radice
e fondamento della dignita della persona. La reciprocita & costitutiva dell'identita
della persona in quanto ciascuna delle sue scelte ha un ricaduta sulla vita degli al-
tri. La soggettivita & sempre una soggettivita di relazione come loggettivita morale &
sempre una oggettivita di solidarietd. Riconoscere il bene da fare e il male da evitare
esige oggi un impegno maggiore che nel passato: per il pluralismo, che moltiplica i
punti di riferimento etici; per la complessita delle situazioni, che rende loggetto delle
scelte carico di interdipendenze e denso di conseguenze; per la rapidita dei cambia-
menti che fa si che sia pit difficile una fissazione o tipitizzazione normativa. La fedel-
ta alla coscienza diventa comunione nella ricerca e nell’attuazione del bene. Questo
non significa appiattimento o rinunzia alla verita. Parimenti non significa ignorare
le eventuali tensioni e conflitti che possono verificarsi a tutti i livelli. Significa invece
accettare di sopportare il conflitto, risolverlo e trasformarlo in un anello di collega-
mento di un nuovo processo.

Parole-Chiave: valori, reciprocita, soggettivita, comunione

Abstract: In the present historical context where forms of narrow-mindedness and
selfishness are evident, it needs to affirm the reciprocity between subjectivity and
communion, as an image of the Holy Trinity, root and foundation of the dignity
of the human being. The reciprocity is the constituent of the identity of the human
beings, as every of their choice provides a beneficial impact on the life of the other
people. The subjectivity is always a subjectivity of relation as the moral objectivity
is always an objectivity of solidarity. The recognition of the good to do and the evil
to avoid requires, today, a stronger commitment than in the past: because of the
pluralism, which increases the ethical points of reference, because of the complexity
of the situations, that makes the object of the choices loaded with interdependences
and full of consequences, because of the speed of the changes that makes a fixation
or regulative typification be more difficult. The fidelity to the consciousness becomes
communion in the search and in the fulfilment of the good. This doesn’t mean level-
ling or rejection of the truth. Equally it doesn’t mean to ignore the possible tensions
and conflicts that can happen at all levels. Unlike it means to bear the conflict, to
solve and change it into a link of a new process.

Key words: values, reciprocity, subjectivity, communion

I Professore emerito di Teologia morale sistematica presso lAccademia Alfonsiana.

11

T AT

AT ANAT YT T A AT TYTT A A



Traivalorice un nesso strettissimo: si richiamano reciprocamente e trovano
proprio in questo loro rapportarsi la garanzia di non cedere a radicalismi che
svuoterebbero il loro significato. Quando infatti un valore viene perseguito
prescindendo dagli altri, rischia sempre di trasformarsi in un principio
astratto o una norma dimentica della concretezza della realta, che & possibile

“scagliare”, come se fosse una pietra, contro il prossimo, soprattutto piu fragile?.

Questo vale particolarmente per i valori della soggettivita e della comunione.
Si richiamano a tal punto che la soggettivita chiusa alla comunione diventa
soggettivismo egoistico e relativista e, viceversa, la comunione che nega la
soggettivita si trasforma in possesso e uso dell’altro.

Questa indispensabile reciprocita viene oggi senzaltro affermata a livello
di principi, nei fatti pero & spesso accantonata anche nelle stesse formulazioni
giuridiche. Facciamo fatica, per esempio, a riconoscere la reciprocita
inscindibile che esiste tra bene comune e bene privato o non tiriamo tutte
le conseguenze pratiche dallo stretto rapporto intercorrente tra destinazione
universale dei beni e proprieta privata.

E quanto Paolo ricordava con forza ai credenti di Corinto nella sua prima
lettera, presentando la sua liberta di apostolo come farsi «servo di tutti» e
«tutto per tutti» (9,19.22). Contestava percid lassolutizzazione che alcuni
volevano fare della liberta soggettiva, sottolineando che essa va vissuta sempre
come costruzione dell’altro: «“Tutto ¢ lecito!”. Si, ma non tutto giova. “Tutto &
lecito!”. Si, ma non tutto edifica. Nessuno cerchi il proprio interesse, ma quello
degli altri» (10,23-24). Di qui la conclusione decisa: «se un cibo scandalizza
il mio fratello, non mangerd mai piu carne, per non dare scandalo al mio
fratello» (8,13).

Alla luce di queste affermazioni paoline e avendo presente le possibilita
e le sfide del nostro contesto, le riflessioni che propongo vogliono essere un
invito a superare le possibili contrapposizioni tra soggettivitd e comunione
per affermarle in quella reciprocita che, per il credente, & I'unica strada per
costruirsi come immagine della Trinitd santa, radice e fondamento della
propria dignita di persona®. I taglio & quello morale cercando di evidenziare
che solo attraverso l'affermazione di tale reciprocita si puo elaborare una
proposta che «illustri l'altezza della vocazione dei fedeli in Cristo ¢ il loro
obbligo nella carita di portare frutti per la vita del mondo»*.

* Cfr. Francesco, Esortazione apostolica postsinodale Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 49.
* Cfr. ConciLio EcuMENico VaTicano II, Costituzione pastorale Gaudium et spes (7
dicembre 1965), n. 12.

*Ip., Decreto Optatam totius (28 ottobre 1965), n. 16.

12



1. Identita ¢ reciprocita

Tra le sfide che oggi interpellano maggiormente la comunita cristiana,
Papa Francesco evidenzia il diffondersi di nuove forme di chiusura e di
ripiegamento egoistico. Si tratta di una globalizzazione dell'indifferenza, che,
«quasi senza accorgercene», ci induce a non provare pilt «compassione dinanzi
al grido di dolore degli altri, non piangiamo piti davanti al dramma degli altri
né ci interessa curarci di loro». Siamo spinti a comportarci «come se tutto
fosse una responsabilita a noi estranea che non ci compete»’.

Allaradice del diffondersi di questa cultura troviamo una nuova e molteplice
idolatria del denaro che porta a «<uneconomia dellesclusione e della inequita»®,
in cui «mentre i guadagni di pochi crescono esponenzialmente, quelli della
maggioranza si collocano sempre piti distanti dal benessere»”. Ci troviamo di
fronte a «una profonda crisi antropologica» caratterizzata dalla «negazione
del primato dellessere umano» e dalla sua riduzione «ad uno solo dei suoi
bisogni: il consumo»®.

In questo contesto ¢ piu difficile aprirsi alla comunione e alla solidarieta.
Si afferma anzi una “euristica della paura” non in prospettiva di trepida
responsabilitd nei riguardi del destino comune, come ipotizzava H. Jonas’,
ma di “difesa” della propria realizzazione e del proprio benessere. Chi ¢ nel
bisogno rischia sempre pit di non venir percepito come appello etico alla
condivisione, ma come minaccia da ignorare o rimuovere. Viene rovesciata
la logica etica presente nella parabola lucana del samaritano: cio che va fatto
& vedere e passare oltre, non gia vedere, avere compassione, soccorrere fino
a riprogettare il proprio cammino (cfr. Lc 10,29-37). Deve preoccupare
soprattutto la legittimazione sociale e politica di questo rovesciamento, che
si concretizza nel trasformare in “diritto” la sopraffazione del forte sul debole:

5 FrRANCESCO, Esortazione apostolica Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 54.
NellEsortazione apostolica Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), commentando la
beatitudine di coloro che sono nel pianto, Papa Francesco osserva: «Il mondo ci propone
il contrario: il divertimento, il godimento, la distrazione, lo svago, e ci dice che questo ¢ cio
che rende buona la vita. Il mondano ignora, guarda dall’altra parte quando ci sono problemi
di malattia o di dolore in famiglia o intorno a lui. Il mondo non vuole piangere: preferisce
ignorare le situazioni dolorose, coprirle, nasconderle. Si spendono molte energie per scappare
dalle situazioni in cui si fa presente la sofferenza, credendo che sia possibile dissimulare la
realtd, dove mai, mai pud mancare la croce» (n. 75).

¢ Evangelii gaudium, n. 53.

7 Ivi, n. 56.

8 Ivi, n. 55.

o H. JoNas, Il principio responsabilita. Unetica per la civilta tecnologica, Einaudi, Torino 2002;
cfr. La responsabilita, Morcelliana, Brescia 2017.

13




«tutto entra nel gioco della competitivita e della legge del piu forte, dove il
potente mangia il pitt debole»'°.

Occorre denunziare con franchezza I'illusione di felicita e di futuro indotta
da queste prospettive. Il possesso e il consumo, assolutizzati e privi di relazione
con i valori, diventano idoli, che schiavizzano, separano e contrappongono,
generando divisioni, conflitti, sofferenza. Non risponde in maniera adeguata al
nostro desiderio di realizzazione e non ha futuro la gioia che é accompagnata
dal timore che ci possa essere “rubata” dagli altri: solo quella condivisa &
pienamente umana ed ¢ capace di illuminare il nostro cammino costruendo
futuro.

Le prospettive antropologiche che Paolo delinea nella prima lettera ai
Corinti indicano la strada. Nel capitolo 12, affrontando le tensioni e le divisioni
derivanti da visioni inadeguate della specificitd carismatica di ognuno,
ricorda I'indispensabile nesso tra identita e reciprocita, dato che siamo tutti
«corpo di Cristo e, ognuno secondo la propria parte, sue membra» (v. 27).
Va percio scartata qualsiasi forma di massificazione, contrapposizione o
discriminazione: «Se il piede dicesse: “Poiché non sono mano, non appartengo
al corpo’, non per questo non farebbe parte del corpo. E se lorecchio dicesse:

“Poiché non sono occhio, non appartengo al corpo”, non per questo non farebbe
parte del corpo» (v. 15-16). La difesa e la promozione della propria identita
vanno vissute sempre nella relazione costruttiva con gli altri, essendo ognuno
reciprocamente ricchezza da donare e bisogno che attende risposta: «Non pud
locchio dire alla mano: “Non ho bisogno di te”; oppure la testa ai piedi: “Non
ho bisogno di voi”... Se un membro soffre, tutte le membra soffrono insieme;
e se un membro ¢ onorato, tutte le membra gioiscono con lui» (v. 21-26).

La reciprocita non si aggiunge alla nostra identita, tanto meno ¢ in conflitto
o limitativa di essa: ne & costitutiva. La ricaduta delle nostre scelte sugli altri
non puo essere mai ignorata: quando lo facciamo, non sono piu espressione
e costruzione della nostra vera identita. La stessa liberta resta autentica solo
quando si da come «servizio gli uni degli altri» (Gal 5,13). La soggettivita &
sempre una soggettivita di relazione come loggettivitd morale & sempre una
oggettivita di solidarieta.

Costruire la identita in queste prospettive & la maturita cristiana. Lo ricorda
con forza Paolo agli Efesini: «non saremo pitt fanciulli in balia delle onde,
trasportati qua e 1a da qualsiasi vento di dottrina, ingannati dagli uomini con
quella astuzia che trascina allerrore. Al contrario, agendo secondo verita nella
carita, cerchiamo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che ¢ il capo, Cristo»

' Evangelii gaudium, n. 53.

14



(4,14-15).

E quanto il Concilio chiede ai presbiteri di impegnarsi a promuovere in
quanto «guide ed educatori del popolo di Dio»: fare in modo che «ciascuno
dei fedeli sia condotto nello Spirito Santo a sviluppare la propria vocazione
personale secondoil Vangelo, a praticare una carita sincera eattiva, ad esercitare
quella liberta con cui Cristo ci ha liberati», perché «diben poca utilita saranno
le cerimonie pili belle o le associazioni piu fiorenti, se non sono volte ad
educare gli uomini alla maturita cristiana». Questa maturita si concreta nella
capacita di discernere negli avvenimenti «quali siano le urgenze e la volonta di
Dio». Sara cosi possibile educare «a non vivere egoisticamente ma secondo le
esigenze della nuova legge della caritd», che chiede che «ciascuno amministri
in favore del prossimo la misura di grazia che ha ricevuto e che in tal modo
tutti assolvano cristianamente propri compiti nella comunita umana»''.

La solidarieta percid non va vista come peso o limitazione, anche quando
prende il volto di “croce” da condividere, ma come esigenza di amore dettata da
un cuore, che lo Spirito libera e «armonizza» con quello di Cristo, spingendo
«ad amare i fratelli come li ha amati Lui, quando si & curvato a lavare i piedi
dei discepoli (cfr. Gv 13,1-13) e soprattutto quando ha donato la sua vita
per tutti (cfr. Gv 13,1; 15,13)»'2 Sara percio fonte di gioia, come sottolinea
Papa Francesco: «vogliamo inserirci a fondo nella societa... ma non come un
obbligo, non come un peso che ci esaurisce, ma come una scelta personale che
ci riempie di gioia e ci conferisce identita»'.

La soggettivita del credente & sempre una con-soggettivita: con il Cristo
nello Spirito e con gli altri. Partecipe del Cristo, discerne e vive il bene

“scommettendo” sulla grazia, che permette di sperimentare come beatitudine
il dovere. Parimenti non puo prescindere dagli altri, sentendosi in reciprocita
con loro. Tl Concilio ricorda che la dignita di ogni persona si fonda sullessere
immagine di Dio, cio¢ «capace di conoscere e di amare il suo Creatore». Pero
«Dio non cred 'uomo lasciandolo solo: fin da principio “uomo e donna li
cred” (Gen 1,27)». Non va mai percid dimenticato che 'uomo «per sua intima
natura & un essere sociale, e senza i rapporti con gli altri non pud vivere né
esplicare le sue doti»'.

Ricollegandosi alle prospettive del Vaticano II, Papa Francesco sottolinea
che tutti siamo chiamati alla santit, ma ognuno «per la sua via». E necessario
percid che ognuno «discerna la propria strada e faccia emergere il meglio di

11 ConciLio ECUMENICO VATICANO II, Decreto Presbyterorum ordinis (7 dicembre 1965), n. 6.
12 BeNEDETTO XVI, Lettera enciclica Deus caritas est (25 dicembre 2005), n. 19.

13 Evangelii gaudium, n. 269.

4 Gaudium et spes, n. 12.

15



sé, quanto di cosi personale Dio ha posto in lui (cfr. 1Cor 12,7)», evitando
di cercare di «imitare qualcosa che non ¢ stato pensato per lui»'. Al tempo
stesso pero sottolinea che «non esiste piena identita senza appartenenza a un
popolo. Percid nessuno si salva da solo, come individuo isolato, ma Dio ci
attrae tenendo conto della complessa trama di relazioni interpersonali che si
stabiliscono nella comunita umanax»®.

2. Discernere il meglio"’

Riconoscere il bene da fare e il male da evitare esige oggi un impegno
maggiore che nel passato: per il pluralismo, che moltiplica i punti di riferimento
etici; per la complessita delle situazioni, che rende loggetto delle scelte carico
di interdipendenze e denso di conseguenze; per la rapidita dei cambiamenti
che fa si che sia pit difficile una fissazione o tipitizzazione normativa.

In questo contesto diventa «meschino» limitarsi alla considerazione della
corrispondenza «a una legge o a una norma generale, perché questo non basta
a discernere e ad assicurare una piena fedelta a Dio nellesistenza concreta di un
essere umano»'®. Per la bonta morale del nostro agire diventa «particolarmente
necessaria» lattitudine al discernimento, dato che «la vita attuale offre enormi
possibilita di azione e di distrazione e il mondo le presenta come se fossero
tutte valide e buone». Questo vale specialmente per i giovani che si vedono
«esposti a uno zapping costante». Non va dimenticato che «senza la sapienza
del discernimento possiamo trasformarci facilmente in burattini alla mercé
delle tendenze del momento»*°.

'* Gaudete et exsultate, n. 11.

16 Ivi, n. 6.

V7 Cfr. Discernimento e vita cristiana, in Credere oggi 37 (5/2017) n. 221; G. CosTa, Il

discernimento, San Paolo, Cinisello Balsamo 2018; A. DoNATO, Chiamati a crescere nellarte

del discernimento, in Studia Moralia 56/1 (2018) 25-44; A. MATTEO (a cura) Il discernimento
- “Questo tempo non sapete valutarlo?” (Lc 12,56), UUP, Roma 2018.

'8 Amoris laetitia, n. 304. Precedentemente il Papa ha osservato: «Se si tiene conto

dell'innumerevole varieta di situazioni concrete, come quelle che abbiamo sopra menzionato,

¢ comprensibile che non ci si dovesse aspettare dal Sinodo o da questa Esortazione una nuova

normativa generale di tipo canonico, applicabile a tutti i casi. E possibile soltanto un nuovo

incoraggiamento ad un responsabile discernimento personale e pastorale dei casi particolari»

(n. 300).

¥ Gaudete et exsultate,n. 167. Al riguardo appare significativo lalettura in parallelo di Familiaris

consortio e di Amoris laetitia: nella prima, i termini discernimento/discernere ricorrono

complessivamente 12 volte; nella seconda, 41 volte; nella prima prevale il discernimento delle

dottrine e delle tendenze culturali operato dai pastori, nella seconda la prospettiva morale-

personale e pastorale.

16



Nella prospettiva della fede questa necessita ¢ accentuata dal sapere che
le situazioni, anche quelle della vita quotidiana, sono kairds: occorre non
fermarsi nella loro lettura finché non si arriva a cogliere in esse la presenza
misteriosa dello Spirito, che sta portando a pienezza la storia secondo il
progetto del Padre in Cristo®. Diversamente si cadrebbe sotto il rimprovero
duro del Cristo: «Ipocriti! Sapete valutare l'aspetto della terra e del cielo; come
mai questo tempo non sapete valutarlo? E perché non giudicate voi stessi cio
che & giusto?”» (Lc 12,56-57).

Ribadendo questa necessita, Paolo sottolinea che il discernere autentico e
frutto della carita: «Prego che la vostra carita cresca sempre piu in epignosis
e in aisthesis, perché possiate dokimazein cio che ¢ meglio ed essere integri e
irreprensibili per il giorno di Cristo, ricolmi di quel frutto di giustizia che si
ottiene per mezzo di Gesu Cristo, a gloria e lode di Dio» (Fil 1,9-11). Chi infatti
ritiene di potersi guidare con il solo dato teorico «non ha ancora imparato
come bisogna conoscere», perché «la conoscenza riempie di orgoglio, mentre
I'amore edifica» (1Cor 8,1-2).

Criterio decisivo del discernimento & cercare non «il proprio interesse, ma
quello degli altri» (1Cor 10,24). Solo cosi l'agire ¢ espressione dell'autentica
conoscenza di sé in sintonia con quella che di noi ha lo stesso Padre celeste (cfr.
1Cor 8,3). Si tratta di un conoscere che spinge a farsi carico della concretezza
e anche della debolezza dell’altro. Paolo lo ricorda in maniera decisa alle

“coscienti forti” che presumono di poter ignorare la ricaduta del loro agire, in
sé corretto, sulle “coscienze deboli”: «Per la tua conoscenza, va in rovina il
debole, un fratello per il quale Cristo & morto! Peccando cosi contro i fratelli
e ferendo la loro coscienza debole, voi peccate contro Cristo». Di qui la sua
scelta: «se un cibo scandalizza il mio fratello, non mangero mai piu carne, per
non dare scandalo al mio fratello» (1Cor 8,11-13).

Non si tratta di lasciarsi condizionare dagli altri, ma di leggere con “cuore
di prossimo” la fragilita del fratello, cercando la modalita che effettivamente
permette di condividerla per superarla e guarirla. Non spegnendo lo Spirito
e esaminando ogni cosa per tenere «cid che ¢ buono» e astenersi «da ogni
specie di male» (1Ts 5,19-22), si avra lagire saggio che, «profittando del
tempo presente», proietta verso la pienezza: dal Cristo «tutto il corpo, ben

2 Nellomelia inaugurale del Vaticano II, I'11 ottobre 1962, Giovanni XXIII ricordava la
necessita di non accodarsi alle letture dei «profeti di sventura, che annunziano eventi sempre
infausti, quasi incombesse la fine del mondo. Nel presente momento storico, la Provvidenza
ci sta conducendo ad un nuovo ordine di rapporti umani, che, per opera degli uomini e per
lo piti al di 1a della loro stessa aspettativa, si volgono verso il compimento di disegni superiori
e inattesi» [Gaudet Mater Ecclesia, in AAS 54 (1962) 789].

17



compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giuntura, secondo
lenergia propria di ogni membro, cresce in modo da edificare se stesso nella
carita» (Ef 5,15-16).

[lluminandole con questo discernimento, i credenti possono trovare nelle
diverse situazioni della vita quotidiana il luogo e il mezzo della personale
risposta alla chiamata battesimale alla santita, se «le ricevono con fede dalla
mano del Padre celeste e cooperano con la volonta divina, manifestando a
tutti, nello stesso servizio temporale, la carita con la quale Dio ha amato il
mondo»*!.

Sara pero sempre un camminare insieme, pronti a portare «i pesi gli uni
degli altri» in fedelta alla «legge di Cristo» (Gal 6,2). Il discernimento dovra
preoccuparsi di fare in modo che la verita pratica rispecchi le esigenze della
carita: sia effettivamente costruzione di unita, secondo la preghiera di Cristo
al Padre per i discepoli nel momento dell'addio: «tutti siano una sola cosa;
come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anchessi in noi, perché il mondo
creda che tu mi hai mandato» (Gv 17,21).

I farsi carico della fragilita dell’altro, fino a riprogettare il proprio percorso
e i propri passi, verra visto non come limite, ma come esigenza gioiosa,
dettata dalla fedelta alla chenosi misericordiosa del Cristo®. Occorre infatti
non dimenticare mai che «la credibilita della Chiesa passa attraverso la strada
dell'amore misericordioso e compassionevole», per cui «nulla del suo annuncio
e della sua testimonianza verso il mondo puo essere privo di misericordia»?.

Va percio proposta in maniera pili franca la correlazione tra bene personale
e bene comune, che costituisce uno dei punti fondamentali della dottrina
sociale’. Nonostante le riserve e le riduzioni, diversamente motivate, presenti

*' ConciLio EcuMEeNico VaTicaNo II, Costituzione dogmatica Lumen gentium (21 novembre
1964), n. 41; cfr. S. MAJORANO, La “vocazione alla santitd”: un cantiere aperto, in G. DE
VIRGILIO (a cura di), “La vocazione alla santita”. Prospettive nel 50° della Lumen gentium,
Edizioni Rogate, Roma 2014, 107-122.

* Mi rifaccio a quanto ho scritto in La misericordia come mediazione tra norma e concretezza
del vissuto», in A. S. WopkaA — E Sacco (a cura di), “Va’ e anche tu fa’ lo stesso” (Lc 19,37).
Misericordia e vita morale, LUP — Edacalf, Roma 2017, 183-193.

» FRANCESCO, Bolla Misericordiae vultus (11 aprile 2015), n. 10.

2 Cfr E. Preziosi (a cura), In vista del bene comune. Adulti, formazione e dottrina sociale,
AVE, Roma 2000; G. QuinzI — U. MoNTiISCI — M. Toso (a cura), Alla ricerca del bene comune.
Prospettive teoretiche e implicazioni pedagogiche per una nuova solidarieta, Las, Roma 2008; M.
SIMONE (a cura), Il bene comune oggi: un impegno che viene da lontano. Atti della 45* Settimana
sociale dei cattolici italiani, EDB, Bologna 2008; G. CAMPANINI, Bene comune. Declino e
riscoperta di un concetto, EDB, Bologna 2014; S. MAJORANO, Leducazione al bene comune, in
KR. NYKIEL — P. CARLOTTI (a cura), La formazione morale della persona nel sacramento della
riconciliazione, IF-Press, Roma 2015, 139-156.

18



nella mentalita sociale occorre aiutare le coscienze a riscoprire il bene comune
«come la dimensione sociale e comunitaria del bene morale»*. Costituisce
infatti la possibilita perché gli stessi diritti fondamentali della persona non
vengano sviliti ad affermazioni formalistiche o a privilegio discriminante di
pochi, ma si diano come impegno condiviso di attuazione storica per tutti.

Sara possibile anche evitare ogni assolutizzazione della proprieta privata,
ricordando che la sua apertura al bene comune le permette di attuarsi in
coerenza con la fondamentale destinazione universale dei beni. Il possesso
di un bene infatti rende la persona «un amministratore della Provvidenza,
per farlo fruttificare e spartirne i frutti con gli altri, e, in primo luogo, con i
propri congiunti»®. In questa maniera viene riconosciuta I'importanza della
proprietd privata come condizione e strumentato della dignita personale e
dellefficacia dei processi economici, senza legittimare accumuli che fanno si
che sia «piti facile per un cammello passare per la cruna di un ago, che per un
ricco entrare nel regno di Dio» (Lc 18,25).

La crisi di partecipazione alla vita politica, che si ¢ determinata negli
ultimi anni, denunzia certamente ritardi, incoerenze, inaffidabilita, che
esigono un rinnovamento profondo delle strutture e delle persone. Tutto
questo perd non deve far dimenticare il dovere morale della partecipazione
alla determinazione e all’attuazione del bene comune. La gravita dei problemi
anzi dovrebbe portare a un impegno ancora pil1 generoso e coerente, sapendo
che, pit1 ancora che nel passato, il ritirarsi egoistico nel “farsi i fatti propri”, che
rende sempre “complici” di pili furbi e dei pit forti.

3. Sintonizzare i passi

Descrivendo i tratti pit1 rilevanti della «trasformazione missionaria della
Chiesa», nel primo capitolo di Evangelii gaudium, Papa Francesco richiama la
necessita che la Chiesa sia per tutti «una madre dal cuore aperto»”. Questo
comporta non solo che sia sempre «con le porte aperte» per accogliere e
«“in uscita”... per giungere alle periferie umane», ma che sia anche capace
di graduare il proprio cammino per sostenere € accompagnare chi ¢ piu
debole: «molte volte & meglio rallentare il passo, mettere da parte l'ansieta per

25 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina Sociale,
n. 164.

%6 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2404.

7 Pultimo e conclusivo tratto (nn. 46-49) ed & preceduto da «una Chiesa in uscita» (nn.
20-24), «pastorale in conversione» (nn. 25-33), «dal cuore del Vangelo» (nn. 34-39) e «la
missione che si incarna nei limiti umani» (nn. 40-45).

19




guardare negli occhi e ascoltare, o rinunciare alle urgenze per accompagnare
chi é rimasto al bordo della strada»®.

La gradualita ¢ essenziale alla vita morale?. Giovanni Paolo II in Familiaris
consortio ha sottolineato il suo radicarsi nella storicita della persona: dopo
aver sottolineato che ¢ di «grande importanza possedere una retta concezione
dellordine morale, dei suoi valori e delle sue norme», aggiunge che 'uvomo
«chiamato a viverlo «& un essere storico, che si costruisce giorno per giorno,
con le sue numerose libere scelte: per questo egli conosce ama e compie il
bene morale secondo tappe di crescita»™®.

Papa Francesco si ricollega a queste affermazioni sottolineando che non
si tratta di «una “gradualita della legge”, ma una gradualita nellesercizio
prudenziale degli atti liberi in soggetti che non sono in condizione di
comprendere, di apprezzare o di praticare pienamente le esigenze oggettive
della legge»*'. Per questo, «senza sminuire il valore dellideale evangelico»,
occorre rispettare e sostenere «le possibili tappe di crescita delle persone che
si vanno costruendo giorno per giorno»*.

Restare in cammino presuppone che non venga mai a mancare «la volonta
sincera e operosa non solo di conoscere sempre meglio i valori che la legge
divina custodisce e promuove», ma anche di «incarnarli nelle scelte concrete»,
superando «con impegno le difficolta» e ponendo in atto «le condizioni
necessarie», sempre «confidando nella grazia divina e nella propria volonta»™®,

Il credente sa che la validita del suo agire ¢ determinata dalla tensione
verso la pienezza. Il Cristo infatti chiede ai discepoli di essere perfetti e
misericordiosi come il Padre celeste (cfr. Mt 5,48; Lc 6,36). Nel momento
dell'addio, dopo essersi chinato a lavare i piedi dei discepoli, ricorda loro che
il servire ¢ il criterio fondamentale di vita: «Vi ho dato un esempio, perché
anche voi facciate come io ho fatto a voi» (Gv 13,15). E questo perché «questo
¢ il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri come io ho amato voi»
(Gv 15,12).

E una pienezza di vita che chiama sempre a nuovi passi, resi possibili dalla
grazia che il Padre non si stanca di donarci, nonostante la nostra debolezza.
Ogni passo nel bene proietta sempre verso ulteriori passi. Ritenere che ci si

% Ivi, n. 46.

*» Cfr. S. MAJORANO, Gradualitd nel cammino morale, in J. ]. PEREZ-S0BA (a cura), Misericordia,
verita pastorale, Cantagalli, Siena 2014, 233-246.

* GrovaNNI PaoLo II, Esortazione apostolica Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 34.
' Amoris laetitia, n. 295.

3 Evangelii gaudium, n. 44.

3 Familiaris consortio, n. 34.

20



possa fermare contenti di quanto si & fatto non ha senso. Non importa la qualita
del passo attualmente possibile, cid che conta ¢ non fermarsi e continuare nel
cammino: il passo possibile ¢ il «<meglio» che siamo chiamati a compiere (cfr.
Fil 1,10), scommettendo sulla misericordia del Padre che anticipa perdono
e guarigione della nostra fragilita e debolezza. Per questo Papa Francesco
ricorda che «un piccolo passo, in mezzo a grandi limiti umani, puo essere piu
gradito a Dio della vita esteriormente corretta di chi trascorre i suoi giorni
senza fronteggiare importanti difficolta»*,

Le parabole del capitolo 25 di Matteo invitano a sottolineare tre
atteggiamenti fondamentali per poter effettivamente discernere il passo che
siamo chiamati a compiere: la vigilanza per rispondere prontamente alle
urgenze delle situazioni (v. 1-13); la fiducia che permette di far fruttificare
fiduciosamente i doni che ci sono stati affidati (v. 14-30); lo sguardo attento ai
bisogni dei pitt deboli, dato che il Cristo si identifica con loro (v. 31-46).

1 ritmo con cui si procede verso la perfezione e la misericordia del Padre
celeste non & lo stesso per tutti: diversa & la storicita di ognuno, diversi i doni
e i compiti, diverse le situazioni e gli ostacoli. Pur dovendo essere fedele alla
specificita del proprio passo, ognuno deve farsi carico del ritmo diverso e
degli stessi “ritardi” che possono esserci in coloro che camminano con
lui. 11 progetto di Dio, ricordava il Vaticano II, non ¢ quello di «salvare gli
uomini individualmente e senza legame tra loro», ma di «costituire di loro
un popolo, che lo riconoscesse secondo la verita e lo servisse nella santita»®.
Papa Francesco, dopo aver richiamato queste parole del Concilio aggiunge:
«nessuno si salva da solo, come individuo isolato, ma Dio ci attrae tenendo
conto della complessa trama di relazioni interpersonali che si stabiliscono
nella comunita umana»’.

Il credente non si limita a fare il bene, & chiamato a farlo in maniera che
sia lievito anche per gli altri (cfr. Lc 13,20-21). Il suo agire deve essere un
messaggio di speranza per gli altri: deve far sperimentare che lo Spirito «viene
in aiuto alla nostra debolezza» (Rm 8,26), permettendoci di superarla. Non si
sente superiore agli altri, tantomeno si pone come giudice: il suo sguardo sara
sempre come quello misericordioso e sanante del Cristo in casa di Simone il
fariseo (cfr. Lc 7,36-50).

Non si tratta di sola intenzionalita o di sole parole. Occorre essere fedeli
al Cristo che «pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio
lessere come Dio, ma svuotd se stesso assumendo una condizione di servo,

3 Evangelii gaudium, n. 44.
35 Lumen gentium, n. 9.
% Gaudete et exsultate, n. 6.

21



diventando simile agli uomini» (Fil 2,6-7). Condividere le difficolta dell’altro
comporta rimodulare e riprogettare i nostri passi. Non si tratta di legittimare
la fragilita, ma di portarne insieme il peso per superarla e guarirla. Del resto
nella debolezza del fratello nei riguardi del bene il credente vede innanzitutto
unespressione del potere del peccato che fin dall'inizio condiziona la storia e
ognuno di noi”’.

Lagire morale retto dalla chenosi misericordiosa permette di far
sperimentare che, in Cristo, la veritd morale, senza nulla perdere della sua
assolutezza, arriva a noi come medicina che vuole guarire e fortificare. Con il
suo agire, il credente sa che, come il Cristo, si pone nella storia come «segno di
contraddizione» (Lc 2,34). Retto dalle Beatitudini, «va controcorrente, ricorda
Papa Francesco, fino al punto da farci diventare persone che con la propria
vita mettono in discussione la societa, persone che danno fastidio»*. Il bene
che compiamo va pero sempre progettato in maniera che arrivi agli altri come
eco della parola del Cristo all'adultera: «Neanch’io ti condanno; va’ e dora in
poi non peccare piu» (Gv 8,11).

La verita morale, in quanto medicina, va modulata e proposta rispettando
le effettive possibilita di guarigione: forzarle non & mai costruttivo, perché
finirebbe con il renderla non pit salutare. S. Alfonso lo ricordava con forza al
confessore: «devegli si bene insegnar le verita, ma quelle sole che giovano, non
quelle che recano la dannazione a’ penitenti»®. Per questo, nelle situazioni di
ignoranza incolpevole, non riguardanti «le cose necessarie alla salute», anche
se si riferiscono ai «precetti divini», deve sempre valutare prudentemente se
«l’'ammonizione sia per nocere al penitente». In questi casi infatti «dee farne
di meno e lasciare il penitente nella sua buona fede». E questo perché «deesi
maggiormente evitare il pericolo del peccato formale che del materiale, mentre
Dio solamente il formale punisce, poiché da questo solo si reputa offeso»*,

E un discernimento che la coscienza del credente & chiamata sempre a
compiere: retta dalla carita, sapra individuare modalita che cerchino non «il
proprio interesse, ma quello degli altri» (1Cor 10,24). Questo non significa
compromesso, tanto meno relativismo che rinunzia al bene oggettivo e ai
valori. Significa invece accettare la logica della chenosi, che esprime il bene

7 Cfr. Gaudium et spes, n. 13.

% Gaudete et exsultate, n. 90.

¥ Istruzione e pratica per li confessori, cap. XVI, punto VI, n. 110, in Opere, vol. IX, Marietti
Torino 1861, 415.

' Pratica del confessore per ben esercitare il suo ministero, cap. I, § 2, nn. 7-8, Frigento 1987,
10-12. Questo pero non vale «quando dall'ignoranza dovesse avvenirne danno al ben comune,
perché allora il confessore, essendo egli costituito ministro a pro della repubblica cristiana, &
tenuto a preferire il ben comune al privato del penitente» (ivi, n. 9, 14)

22

-1



nella condivisione perché sia parola di speranza anche per gli altri e si possa
continuare a camminare insieme verso la pienezza.

Conclusione

Le riflessioni, che ho cercato di proporre, sono rette dal convincimento che
occorre tradurre anche a livello di vita personale le istanze che il Vaticano II
addita come indispensabili per la Chiesa nel suo rapportarsi al mondo*. Criterio
fondamentale non ¢ la distinctio (come volevano i testi preparatori) ma la intima
coniunctio: «la comunita dei cristiani si sente realmente e intimamente solidale
con il genere umano e con la sua storia». Non si tratta di una solidarieta passiva:
& una solidarietd consapevole di essere portatrice di «un messaggio di salvezza
da proporre a tutti»*.

Per questo «& dovere permanente della Chiesa di scrutare i segni dei tempi e
di interpretarli alla luce del Vangelo» per trovare le modalita piti adatte perché il
suo annunzio «possa rispondere ai perenni interrogativi degli uomini sul senso
della vita presente e futura e sulle loro relazioni reciproche»*. Si verifica allora
un arricchimento reciproco: se «& importante per il mondo che esso riconosca la
Chiesa quale realta sociale della storia e suo fermento», &€ necessario anche che
la Chiesa riconosca «quanto essa abbia ricevuto dalla storia e dallevoluzione del
genere umano». Essa anzi «confessa che molto giovamento le € venuto e le puo
venire perfino dallopposizione di quanti la avversano o la perseguitano»*.

La stessa costituzione pastorale sottolinea queste prospettive anche quando
esplicita le caratteristiche dell'impegno per tradurre nel sociale i valori del
vangelo. Ricorda innanzitutto che sono competenza propria, anche se non
esclusiva, dei laici «gli impegni e le attivita temporali». Per attuarla si richiedono
rispetto per l'autonomia delle realtd terrene, «vera perizia» nei diversi campi,
disponibilita alla «cooperazione con quanti mirano a identiche finalita,
apertura costante a «nuove iniziative» rispettando le «esigenze della fede e
ripieni della sua forza». Leventuale diversita di giudizio, che puo verificarsi
«abbastanza spesso e legittimamente», non va vissuta come contrapposizione
che rivendica «esclusivamente in favore della propria opinione lautorita della
Chiesa», ma invito a «illuminarsi vicendevolmente attraverso un dialogo sincero,

11 Cfr. S. MajoRANO, Coscienza e identitd cristiana nel mondo, sviluppando le scelte della Gaudium
et spes, in D. ABIGNENTE — G, PARNOFIELLO (a cura), La cura dellaltro, 1l pozzo di Giacobbe,
Trapani 2014, 27-43.

2 Gaudium et spes, n. 1.

“ Ivi, n. 4.

* Ivi, n. 43.

23



mantenendo sempre la mutua carita e avendo cura in primo luogo del bene
comune»®.

La fedelta alla coscienza diventa allora comunione nella ricerca e
nell’attuazione del bene. Questo non significa appiattimento o rinunzia alla
verita. Parimenti non significa ignorare le eventuali tensioni e conflitti che
possono verificarsi a tutti i livelli. Significa invece «accettare di sopportare il
conflitto, risolverlo e trasformarlo in un anello di collegamento di un nuovo
processox»*.

Un rapporto che non si fonda sul rispetto della coscienza non puo dirsi
rapporto tra persone: non ¢ mai espressione e fonte di comunione. Lo stesso
deve dirsi di una fedelta alla coscienza che assolutizza le proprie posizioni
escludendo l'ascolto delle diversita degli altri, perché diventa pretesa sugli altri
«a sottomettersi ai propri ragionamenti»*’.

La prospettiva da perseguire ¢ quella tracciata dalla Gaudium et spes,
approfondendo la dignita della coscienza:

Tramite la coscienza si fa conoscere in modo mirabile quella legge che trova il suo
compimento nell'amore di Dio e del prossimo. Nella fedelta alla coscienza i cristiani si
uniscono agli altri uomini per cercare la verita e per risolvere secondo verita numerosi
problemi morali, che sorgono tanto nella vita privata quanto in quella sociale. Quanto
pili, dunque, prevale la coscienza retta, tanto piu le persone e i gruppi si allontanano
dal cieco arbitrio e si sforzano di conformarsi alle norme oggettive della moralita“.

* Ibidem.

* Evangelii gaudium, n. 227.

" Gaudete et exsultate, n. 39. Papa Francesco si riferisce allo gnosticismo attuale che spinge
al soggettivismo al quale interessa «unicamente una determinata esperienza o una serie di
ragionamenti e conoscenze che si ritiene possano confortare e illuminare, ma dove il soggetto
in definitiva rimane chiuso nell'immanenza della sua propria ragione o dei suoi sentimenti»
(ivi, n. 36).

*® Gaudium et spes, n. 16.

24



