Cittadini del mondo tra identita e differenze
Rosa Maria Marafioti*

Sommario: 1. Premessa 2. Il carattere dialogico dell’identita 3. Lo straniero
nel corso della storia 4. Crisi identitaria e necessita di un approccio “dialo-
gale” 5. Conclusione

Non I'Uomo, ma uomini abitano questo pianeta
(Hannah Arendt)

1. Premessa

“Identita e differenze”: lungi dall’alludere a un vuoto gioco di rimandi
dialettici, questi due termini indicano piuttosto la direzione in cui & op-
portuno ripensare il concetto di “cittadinanza” nel mondo contempora-
neo. “Cittadino” puo essere in generale definito I'individuo che fa parte
di un’istituzione politica o che si trova in uno Stato del quale possiede
la cittadinanza, godendone i rispettivi diritti ed essendo soggetto ai cor-
rispondenti doveri. I diritti e i doveri di coloro che risiedono in un luogo
sono stabiliti dalle leggi. Nelle leggi — diceva Hegel - si manifesta lo “Spi-
rito del popolo” che le rispetta: esse costituiscono leticita, cioe la sfera
politico-istituzionale che da forma concreta alla cultura, ai costumi, alle
norme non scritte e alle tradizioni di un popolo'. Il rapporto uomo-leggi
e reciproco: non solo 'nomo codifica le leggi, ma ¢ anche “figlio” di quelle
stesse norme che ha stabilito, poiché Torganizzazione giuridica della so-
cieta costituisce 'ambiente storico-culturale in cui lessere umano matura
la propria identita individuale e collettiva.

Nella nostra tradizione culturale la consapevolezza della valenza “per-
formativa” delle leggi matura abbastanza presto. Se ne ha una delle prime
testimonianze nel dialogo platonico Critone. In esso le leggi fanno capire

“ Ricercatrice (RTDB) di Storia della Filosofia presso I'Universita degli studi di Bergamo
(rosamarafioti79@gmail.com).

! Cfr. soprattutto i §§ 211-212 di G.W.F. HEGEL, Lineamenti di filosofia del diritto, testo
tedesco a fronte, tr. it. di V. Cicero, Bompiani, Milano 2006, 368-369, e per un paragone
con Montesquieu P. SLoNGo, Hegel e lo spirito delle leggi, in Etica & Politica / Ethics ¢
Politics 18, 1 (2016), 275-294.

11

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN dZNAIOS ANOIZAS

a Socrate che se fuggisse dalla prigione in cui attende di bere la cicuta
commetterebbe un atto pari al tradimento dei propri genitori. Sebbene il
filosofo sia innocente, infatti, la sua condanna a morte ¢ stata enunciata al
termine di un regolare processo, cio¢ nellambito di un contesto giuridico
che regola tutti gli aspetti della vita ateniese. Parlando con Critone, che
vorrebbe persuaderlo alla fuga, Socrate invita l'allievo a immaginare che
egli dialoghi con le leggi di Atene. Dice:

Che cosa risponderemmo se le leggi seguitassero cosi: “O Socrate, [...] non me-
ravigliarti del nostro parlare, ma rispondi: sei pur uso anche tu a valerti di questo
mezzo, di domandare e rispondere. Di, dunque, che cosa hai da reclamare tu
contro di noi e contro la citta [...]? [N]Jon fummo noi che ti demmo la vita, e per
mezzo nostro tuo padre prese in moglie tua madre e ti genero? Parla dunque: cre-
di forse che non siano buone leggi quelle di noi che regolano i matrimoni, e hai da
rimproverare loro qualche cosa?”. - “Non ho nulla da rimproverare’, risponderei
io. “E allora, a quelle di noi che regolano lallevamento e leducazione dei figli,
onde fosti anche tu allevato ed educato, hai rimproveri da fare? che forse non
facevano bene quelle di noi che sono ordinate a questo fine prescrivendo a tuo
padre che ti educasse nella musica e nella ginnastica?”. - “Bene, direi io”. “E sia.
Ma ora che sei nato, che sei stato allevato, che sei stato educato, potresti tu dire
che non sei figliolo nostro e un nostro servo e tu e tutti quanti i progenitori tuoi?™?

1l dialogo tra Socrate e le leggi ¢ ambientato nell’Atene del 399 a. C.;
si svolge dunque nell'ambito della polis, della citta-stato greca. E neces-
sario chiedersi come rendere fecondo il messaggio veicolato dalle parole
del filosofo in un contesto completamente diverso, affermatosi in segui-
to all'allargamento dellorizzonte socio-economico-esistenziale dall'unita
politica dello Stato al mondo intero. Oggi non si ¢ infatti pill soltanto
cittadini di un comune, di una nazione o di una federazione, ma si aspira
a divenire “cittadini” dell'intero pianeta, “cittadini del mondo”. Quest'ul-
tima espressione chiama in causa il mondo come un luogo in cui gli uo-
mini abitano, rispettando determinate regole che costituiscono a priorila
loro identita collettiva. Parlare di “cittadini del mondo” implica pertanto
sollevare almeno tre questioni: chi & che stabilisce le regole, ossia le leggi
che deve rispettare colui che abita nel mondo? E possibile un’identita col-
lettiva in una realta sociale sempre pili multietnica e multiculturale? Se
quest’identita collettiva & possibile, & anche auspicabile?

2 PLATONE, Critone, 50c-¢, in Ip., Opere complete, vol. 1: Eutifrone, Apologia di Socrate,
Critone, Fedone, tr. it. di M. Valgimigli, Laterza, Roma-Bari 1977, 89.

12



2. Il carattere dialogico dell’identita

Per rispondere a queste domande & necessario innanzitutto inter-
rogarsi sulla nozione di “identita” Secondo la sua definizione filoso-
fica tradizionale, I'identita ¢ la coscienza in base alla quale 'individuo
¢ consapevole di permanere lo “stesso” attraverso il tempo e le fratture
dellesperienza. Una delle prime definizioni dell'identita personale si tro-
va nel Saggio sull’intelletto umano (1689) di John Locke, secondo cui

la parola persona [...] sta [...] per un essere pensante intelligente, dotato di ra-
gione e di riflessione, che puo considerare se stessa come se stessa, cio¢ la stessa
cosa pensante, in diversi tempi e luoghi [...]. Infatti, poiché la coscienza accom-
pagna sempre il pensare ed € cio che fa si che ognuno sia quello che egli chiama
io, distinguendo con cio sé stesso da tutti gli altri esseri pensanti, in questo solo
consiste I'identita personale, cioé nel fatto che un essere razionale & sempre lo
stesso. E fin dove questa coscienza puo essere estesa indietro a una qualsiasi azio-
ne o pensiero del passato, fin li giunge I'identita di quella persona’,

La determinazione dell'identita come autocoscienza immutabile ¢ sta-
ta per0 problematizzata, nel corso del Novecento, a favore di una sua
concezione “genealogica” e “dinamica’, che presta attenzione al processo
di formazione e di costante sviluppo della persona. In base al dibattito no-
vecentesco l'identita puo essere definita come l'autocoscienza cognitiva e
pratica dell'uomo. Essa possiede un aspetto “naturale” e uno “culturale”:
dipende sia dalla configurazione fisico-biologica, sia dalleducazione e dal
contesto spirituale che influenzano ciascun individuo o gruppo umano.

Non ¢ tuttavia possibile distinguere nettamente tra natura e cultura,
dato che 'uvomo non ¢ soltanto né “a una dimensione” — come ha sotto-
lineato Herbert Marcuse* - né a “due” dimensioni - il corpo e lo spiri-
to —, ma ¢ un essere complesso e in divenire dalle infinite sfaccettature,
che si compenetrano e si lasciano isolare solo astrattamente. Se tuttavia
si volesse, per comodita di indagine, considerare soltanto l'aspetto “psi-
co-sociale” dell'identita, si potrebbe dire che essa riguarda da una parte
il modo in cui I'individuo considera e costruisce sé stesso come membro
di determinati gruppi sociali (la famiglia, il “gruppo dei pari’, la categoria

* J. Locke, Saggio sull’intelletto umano, a cura di M. e N. Abbagnano, Utet, Torino 1971,
§ 11, 394-395. Cfr. i §§ 12-31, 395-409.
* Cfr. H. MARCUSE, Luomo a una dimensione, tr. it. di L. Gallino, Einaudi, Torino 1999.

13

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN ZNAIOS ANOIZAS

professionale, la nazione ecc.), dall’altra la maniera in cui le norme vigen-
ti nei gruppi che frequenta consentono a ciascuno di relazionarsi a s€ e
agli altri.

Gli studi psicologici hanno distinto almeno quattro processi nella
formazione dell'identita: identificazione, individuazione, imitazione e
interiorizzazione. Il primo processo consente al bambino di identificar-
si con le figure di riferimento e di acquisire il senso dellappartenenza a
un’identita collettiva (la famiglia, il gruppo dei pari, la societa e, infine,
Pumanita intera). Il secondo processo fa si che il soggetto si renda con-
to di cid che lo rende un “individuo”, cio¢ di cid che lo differenzia dagli
altri. Con I'imitazione egli riproduce, consciamente o inconsciamente, i
modelli comportamentali presenti nel suo ambiente di vita. Grazie all'in-
teriorizzazione, infine, si crea un'immagine ben precisa di sé, a partire dai
giudizi e dagli atteggiamenti di coloro con cui si rapporta.

Ciod che avviene nel corso della crescita grazie a questi quattro pro-
cessi continua a realizzarsi lungo tutta la vita, e richiede il continuo con-
fronto con un‘alterita. La definizione dell'identita ha dunque un carattere
eminentemente “dialogico”: implica il rapporto con laltro, che puo essere
unaltra persona o anche, semplicemente, un oggetto, ossia qualunque
cosa che rappresenti uno stimolo, che inviti a una sfida, che inauguri une-
sperienza attraverso cui sia possibile maturare capacita e competenze, e
acquisire consapevolezza di esse.

Lesperienza presuppone, oltre ai suoi protagonisti, il setting che ne re-
gola i comportamenti. Esso ¢ plasmato da determinate norme e, in am-
bito sociale, & regolato innanzitutto da precetti che sono il frutto della
storia. Noi Italiani — noi Europei - siamo figli della cultura greco-roma-
na. Per comprendere la nostra identita ¢ dunque opportuno non soltanto
conoscere il mondo antico, ma anche capire come si configurava I'iden-
tita del’'uomo che vi viveva, cioé comprendere il modo in cui i nostri
progenitori definivano s¢ stessi.

3. Lo straniero nel corso della storia

Se l'identitd ha un carattere eminentemente dialogico, per compren-
dere I'identita dell’'uomo greco & necessario analizzare il modo in cui esso
si relaziona allo “straniero’, cioé a colui che definisce come “non-greco”.
La compresenza, nel mondo classico, di una forte omogeneita cultura-

14



le e di unestrema frammentazione politica, incide in modo significativo
sulla percezione dello straniero. Nel rivendicare la propria identita nei
confronti del “forestiero”, 'uomo greco distingue infatti tra lo straniero di
stirpe greca (xénos), che ¢ tale in quanto appartiene a una comunit poli-
tica diversa dalla propria, e il “barbaro”. Gli xénoi, pur essendo diversi in
quanto cittadini di pdleis differenti, e quindi soggetti a culti e leggi diver-
se, fanno comunque parte di una civilta unitaria, la “grecita” (hellenikén),
di cui vanno fieri. Nelle sue Storie (440 a. C.-429 a. C.) Erodoto scrive
infatti: «Lessere Greci, la comunanza di sangue e di lingua, i santuari e i
sacrifici comuni, gli usi e i costumi simili: tradire tutto cid sarebbe disdi-
cevole per gli Ateniesi»®.

Dal punto di vista dei Greci, i barbari sono doppiamente “forestieri”:
in relazione allambito politico-culturale e a quello etnico. La loro presun-
ta “inferiorita” spirituale ¢ indicata nella stessa definizione del termine
“bdrbaros”: la lingua dei popoli non greci & giudicata come un balbettio
incomprensibile, inarticolato, e coloro che se ne servono sono conside-
rati talmente “primitivi” da non riuscire a concepire un potere politico
che non sia assoluto e dispotico. Eschilo, nei Persiani (472 a. C.), celebra
infatti la superiorita dei Greci sui barbari soffermandosi non tanto sull’a-
spetto etnico, quanto su quello culturale. Aristotele definisce i barbari,
che si lasciano governare dispoticamente, addirittura come “schiavi per
natura”. Nella Politica (IV sec. a. C.) egli scrive:

Oltre a questa vi é unaltra specie di monarchia, che & propria di alcuni regni bar-
bari. Essa ha un potere molto affine a quello delle tirannidi, sebbene sia legittima
e trasmessa per diritto ereditario. Infatti i barbari, essendo per natura piu servili
dei Greci (e i popoli asiatici sono piu servili di quelli europei), sopportano senza
difficolta un potere dispotico esercitato su di loro®.

° EropoTo, Le Storie, 144, 2, a cura di A. Colonna e E Bevilaqua, Utet, Tori-
no 1996, vol. 1, 595. Sulla concezione dello “straniero” nel mondo greco cfr. C. BE-
ARZOT, I Greci e gli altri. Convivenza e integrazione, Salerno editrice, Roma 2012;
A. Cozzo, Stranieri. Figure dell’Altro nella Grecia antica, Di Girolamo, Trapani 2014.

¢ ARISTOTELE, Politica, 1285 a 19-20, testo greco a fronte, a cura di C.A. Viano, Rizzoli,
Milano 2002, 297. Sulla concezione aristotelica del “cittadino” e sullo status del “nuovo
meteco” nel contesto contemporaneo cfr. V. Pazg, La diseguaglianza degli antichi e dei
moderni. Da Aristotele ai nuovi meteci, in Teoria politica 9 (2019), 265-282.

15

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN ZNAIDS INOIZIS

Come il barbaro, anche lo xénos & un individuo formalmente privo di
diritti in una pdlis diversa dalla propria, con la differenza che la sicurez-
za del suo soggiorno sul suolo delle altre péleis & garantita da istituzioni
particolari. La pill antica, la xenia, & un tipo di ospitalita che prevede la
mutua assistenza e che & sancita dallo scambio di symbola, piccoli oggetti
spesso spezzati in due parti. Una forma pubblica di xenia ¢ la prossenia:
chi ne gode ¢ un cittadino che, risiedendo nel suo luogo di origine, rap-
presenta in esso quella comunita straniera che gli ha conferito il titolo di
“prosseno”. Egli ha il compito di assicurare protezione ai cittadini dell’al-
tra polis e, recandosi presso di essa, riceve un trattamento privilegiato
e spesso ottiene una “seconda” cittadinanza. Rilevante & anche listituto
della metoikia: i meteci residenti in una citta diversa dalla propria hanno
uno status intermedio tra i cittadini e gli xénoi. Essi sono posti sotto la
protezione di un cittadino e godono di molti diritti previo pagamento di
una tassa.

Il rapporto tra identita e integrazione dello xénos nel mondo greco
rimane tuttavia problematico. Lo evidenzia bene il mito dellautoctonia
(la rivendicazione di essere “nati dalla terra’, cioé di non essere immigra-
ti nella propria sede di stanziamento dallesterno), che & spesso addotto
dalle popolazioni greche a giustificazione della propria superiorita e delle
proprie aspirazioni imperialistiche.

La situazione muta con il tramonto dellesperienza della pélis e l'af-
fermazione dei grandi regni ellenistici, a partire dal 323 a. C.. Il mondo
ellenistico, sorto dalla mediazione della cultura occidentale con quella
orientale, favorisce una percezione diversa dello straniero, che culmina
nella cultura romana. I Romani, consapevoli di essere nati gia come po-
polo “misto”, sono aperti all'integrazione etnica, sociale e culturale dello
straniero. Essi identificano il fattore che puo unificare le gentes loro sog-
gette con il diritto: lo ius romano segna i confini del mondo dei Romani,
tante che la Constitutio Antoniniana, emanata dall'imperatore Caracalla
nel 212, concede la cittadinanza a tutte le popolazioni abitanti entro i
confini dell'impero romano: concede a colui che risiede in esso il Plenum
ius, ' Optimum ius, il diritto pieno’.

7 Sul significato etico-politico della concessione della cittadinanza romana a tutti gli
abitanti dell'impero cfr. S. RANDAzZ0, Gli equilibri della cittadinanza romana, fra sovra-
nita e impatto sociale, in G. DE KLEIN - S. BENOIST (ed.), Integration in Rome and in the
Roman World, Brill, Leiden 2014, 21-42.

16



Mantenuto dai “barbari” - dai non-Romani - le cui invasioni provoca-
no la fine della parte Occidentale dell'impero, il diritto romano costitui-
sce un'importante fattore di continuita tra il mondo antico e quello uma-
nistico-rinascimentale. LUmanesimo e il Rinascimento, valorizzando e
reinterpretando la cultura classica, la tramandano nella forma da cui si
origina l'attuale “spirito” europeo.

Lidentita di noi “Europei” & maturata perd anche attraverso il con-
fronto con unaltra alterita: 'indigeno americano, il “barbaro” dellepoca
moderna. Considerato “inferiore” e ridotto in schiaviti, I“indiano d’A-
merica” diventa nel Cinquecento il termine di confronto dell“Europeo”,
che afferma la propria superiorita etnico-culturale nei confronti di tutti
coloro che gli appaiono come “diversi”®.

Un differente atteggiamento si afferma con I'Tlluminismo. Kant ripone
la dignita di ogni persona nella sua capacita di riconoscere I'uguaglianza
di tutti gli uomini e nel “rispetto” della “legge morale”, imperativo “cate-
gorico” al di sopra di ogni tipo di “legalita” giuridica. Nel suo scritto Per
la pace perpetua (1795) il filosofo teorizza un federalismo di liberi Stati
repubblicani come garanzia della pace e pone alla base dello ius cosmo-
politicum — del diritto che regola le relazioni tra gli uomini in quanto
“cittadini del mondo” - il diritto che ha lo straniero di non essere trattato
come un nemico quando giunge in uno Stato diverso dal proprio.

Kant scrive:

Qui, come negli articoli precedenti, non si discute di filantropia, bensi del di-
ritto, e in questo caso ospitalitd significa il diritto di uno straniero a non essere
trattato ostilmente da un altro a causa del suo arrivo sul suo territorio. Questi
lo puo respingere, se cio puo avvenire senza la sua rovina; ma, finché al suo po-
sto si comporta pacificamente, non puo andargli incontro con avversione [...].
Se si confronta con cio la condotta inospitale degli stati di buoni costumi, spe-
cialmente di quelli commerciali, della nostra parte del mondo, I’ingiustizia che
dimostrano nella visita a paesi e popoli stranieri (che per loro passa per identica
alla conquista) arriva fino al terrore [...]. Ebbene, poiché si & giunti tanto lontano
con la comunita (pili o meno stretta) ordinariamente prevalsa fra i popoli della
terra, che la violazione del diritto in un luogo della terra viene sentita in futti,
allora I'idea di un diritto cosmopolitico non ¢ un modo fantastico e stravagante

® Per le varie posizioni nei confronti dellindiano” d’America e il ruolo giocato dal
confronto con esso nella maturazione dell'autoconsapevolezza europea cfr. G. Tosl, La
teoria della schiavitii naturale nel dibattito sul Nuovo Mondo (1510-1573). “Veri domini”
o ‘servi a natura”?, in Divus Thomas 105, 3 (2002), 9-13, 15-258.

17

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN ZNHIOS INOIZAS

di rappresentare il diritto, bensi un completamento necessario del codice non
scritto tanto del diritto dello Stato quanto di quello internazionale [per perveni-
re] al diritto pubblico degli uomini in generale e cosi alla pace perpetua, a cui ci
si puo lusingare di trovarsi in continuo avvicinamento solo a questa condizione’.

Kant considera dunque il diritto di muoversi liberamente e di intrat-
tenere relazioni commerciali con i cittadini di altri Stati come stadio pre-
liminare all'introduzione di una costituzione civile mondiale, garanzia di
una pace “perpetua’.

Linsegnamento dello scritto kantiano sta sicuramente alla base del-
le organizzazioni internazionali — prima fra tutte 'ONU - sorte dopo la
seconda guerra mondiale, e ha contribuito in modo decisivo alla costitu-
zione dell’identita collettiva non soltanto dell'Europa, ma del mondo oc-
cidentale in generale. Nel corso dei secoli, tuttavia, I"“eurocentrismo’, mai
totalmente scomparso dalla nostra storia, ha assunto le fattezze di un piu
ampio “occidentocentrismo”. Se per “Occidente” si intende I'insieme dei
paesi europei ed extraeuropei che presentano tratti culturali, economici
e politici comuni, riconducibili ai principi filosofici del mondo greco-ro-
mano e cristiano-illuministico, con la parola “occidentocentrismo” - af-
fermatasi come terminus tecnicus nella seconda meta del Novecento in
seguito agli studi di Claude Lévi-Strauss - si puo designare quella convin-
zione secondo cui i principi del’Occidente sono gli unici universalmente
validi, e che tutte le altre visioni del mondo esprimono soltanto forme di
superstizione o di fanatismo destinate progressivamente a scomparire.
Per P'uomo “occidentale” il “barbaro” & I'abitante del mondo “orientale™.

Loccidentocentrismo ha il suo cardine in un modello di razionalita tec-
nico-scientifica che si ritiene capace non solo di conoscere la verita assolu-
ta, ma anche di dominare totalmente la realta, secondo il motto baconiano

9 1. KANT, Per la pace perpetua. Un progetto filosofico, in Ip., Sette scritti politici liberi, a

cura di M.C. Pievatolo, Firenze University Press, Firenze 2011, 166-167, 169.

10 Nel 1952, prendendo posizione contro questa concezione “occidocentrica’, Claude
Lévi-Strauss scrive: «Proprio nella misura in cui pretendiamo di stabilire una discri-
minazione fra le culture e fra i costumi, ci identifichiamo nel modo piti completo con
quelle che cerchiamo di negare. Contestando I'umanita di coloro che appaiono come i
piti “selvaggi” o “barbari” fra i suoi rappresentanti, non facciamo altro che assumere un
loro atteggiamento tipico. Il barbaro & anzitutto I'uomo che crede nella barbarie» (C.
LEvI-STRAUSS, Razza e storia e altri studi di antropologia, Einaudi, Torino 1967, 106; cfr.
tutto il saggio Razza e storia, ivi, 99-144).

18



“sapere & potere”'!. La Ragione, dea dell'Tlluminismo, & perd solo apparen-
temente capace di “produrre” felicita: adoperata come mero strumento per
calcolare un profitto sempre maggiore, essa non & piu in grado di interro-
garsi sul senso dellesistenza e annienta sé stessa. All'indomani del geno-
cidio degli ebrei nei campi di concentramento e allo sgancio delle prime
due bombe atomiche della storia, nella Dialettica dell’Tlluminismo (1947)
Adorno e Horkheimer scrivono pertanto: «Lilluminismo, nel senso pitt
ampio di pensiero in continuo progresso, ha perseguito da sempre Iobiet-
tivo di togliere agli uomini la paura e di renderli padroni. Ma la terra inte-
ramente illuminata splende all'insegna di trionfale sventura»'?: la Ragione,
elemento costitutivo dell'identitd occidentale, lungi dal migliorare la vita
dell'uomo soggiogando la realta, si ¢ rivolta dialetticamente contro di lui.

4. Crisi identitaria e necessita di un approccio “dialogale”

La crisi della razionalita occidentale, insieme con i flussi migratori che
dalle zone del Sud del mondo si dirigono verso il Nord, costringendo
i paesi cosiddetti “sviluppati” a ospitare popoli dalle tradizioni e dalle
abitudini completamente diverse, hanno reso indispensabile una rinno-
vata riflessione sull'identita dell'Occidente e sul suo rapporto con le altre
culture. Ci si ¢ interrogati sullopportunita che 'uomo occidentale faccia
propri alcuni dei principi della cultura orientale, la quale non rimane pri-
gioniera dei dualismi che hanno costituito i cardini dell'Occidente (sog-
getto-oggetto, mente-corpo ecc.). LOriente ha infatti sempre aspirato alla
ricomposizione armonica degli opposti e ha elaborato una concezione
unitaria della realta.

' Sulla peculiarita della concezione del sapere nel mondo moderno e contemporaneo
cfr. A. Cozzo, Sapere e potere presso i moderni e presso i greci antichi, Carocci, Roma
2003. Per il rapporto sapere-potere nel mondo contemporaneo, in cui la conoscenza
acquisita non solo nel campo delle scienze naturali, ma anche in quello della giurispru-
denza, della criminologia e delle scienze umane non € mai neutrale o “apolitica’, ma puo
supportare una certa definizione del binomio “normalita-devianza” alla base di pratiche
discriminanti nei confronti di determinate categorie di individui o azioni, cfr. i saggi
raccolti nel volume M. FoucauLt, Microfisica del potere. Interventi politici, a cura di A.
Fontana e P. Pasquino, Einaudi, Torino 19772

"> M. HORKHEIMER - T.W. ADORNO, Dialettica dell llluminismo, tr. it. di R. Solmi, Ei-
naudi, Torino 2010, 11.

19

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN 9ZNAIOS INOIZIS

Carl Jung, nellopera Il problema dell'inconscio nella psicologia moderna
(1959), si volge al mondo orientale per ritrovarvi quei miti in cui si cele-
brano le figure dell“inconscio collettivo” che Fuomo moderno ha rimosso,
ma che sono indispensabili. Secondo questo psicologo, infatti, se non si
recuperano gli archetipi comuni la parte “dimenticata” della psiche si ribel-
lera contro quella razionale, fagocitando tutto lessere umano. Jung scrive:

Le idee dellOriente prendono piede in basso, nella massa, e si elevano a poco a
poco sino alla superficie. I grandi rinnovamenti non vengono mai dallalto, ma
dal basso, come gli alberi non crescono dal cielo, ma dalla terra, per quanto iloro
semi cadano in origine dall’alto [...]. Sembra effettivamente che I'Oriente abbia a
che fare con la causa della nostra trasformazione psicologica. Ma questo Oriente
non & un monastero tibetano di mahatma, esso & una verita esistente nel nostro
intimo. La nostra anima ora si & messa allopera per creare nuove forme spiritua-
li, forme contenenti quelle verita eterne che si dovranno opporre, quali salutari
energie moderatrici, alla sfrenata sete di bottino propria dell'uomo ario®.

Negli ultimi decenni si assiste a un processo che si sviluppa in due
direzioni opposte. Da una parte la globalizzazione trasforma il mondo
in un unico “villaggio” i cui cittadini hanno solo apparentemente diritti e
doveri, poiché sono privati della liberta attraverso tutta una serie di vin-
coli subliminali veicolati dalla rete multimediale e telematica; dall’altra
la reazione allomologazione culturale induce individui e gruppi etnici a
ripiegare su tutto cio che sembra costituire una propria identita separata,
agevolando il sorgere di intolleranze e fondamentalismi. Molti studiosi
hanno pero riflettuto sulla possibilita di superare l'alternativa ruotante tra
i due poli della perdita delle proprie radici e della chiusura autoreferen-
ziale, entrambe letali per il carattere libero e dialogico dell'identita.

Tra coloro che hanno elaborato una concezione dell'autocoscienza
“storica” e “plurale” vi ¢ Amartya Sen. Andando contro I"“approccio soli-
tarista” che suddivide gli abitanti del pianeta in base a un solo aspetto del-
la loro identita, egli sostiene che lautocoscienza di ciascuno dipende da
molteplici appartenenze. Nellopera Identita e violenza (2006) Sen scrive:

Nella nostra vita quotidiana noi ci consideriamo membri di una serie di gruppi.
La stessa persona pud essere, senza la minima contraddizione, di cittadinanza
americana, di provenienza caraibica, con ascendenze africane, cristiana, progres-

13 C.G. JUNG, Il problema dell'inconscio nella psicologia moderna, tr. it. di A. Vita e G.
Bolla, Einaudi, Torino 1964, 290, 296-297.

20



sista, donna [...] e profondamente convinta che esistano esseri intelligenti nello
spazio con cui dobbiamo cercare di comunicare al piu presto [...]. Ognuna di
queste collettivita, a cui questa persona appartiene simultaneamente, le conferi-
sce una determinata identita [...]. Linaggirabile natura plurale delle nostre iden-
tita ci costringe a prendere delle decisioni sull'importanza relativa delle nostre
diverse associazioni e affiliazioni in ogni contesto specifico,

Amin Maalouf prosegue la riflessione di Sen e considera “omicida”
quell'identita fondata su di una sola appartenenza, poiché colui che la
possiede si fa promotore di un pericoloso atteggiamento esclusivista.
Nellopera Identita (1999) Maalouf afferma:

[

Parlo di identita “omicide”. Tale definizione non mi sembra impropria nella mi-
sura in cui la concezione che denuncio, quella che riduce I'identitd a una sola
appartenenza, radica gli uomini in un atteggiamento parziale, settario, intolle-
rante, dominatore, talvolta suicida, e li trasforma assai spesso in assassini o in so-
stenitori di assassini. La loro visione del mondo ne viene deformata e distorta’s.

Anche Zygmunt Bauman rifiuta la definizione dell'identitd che pog-

gia su di una sola appartenenza, e sottolinea la storicita dell'adesione a
un gruppo di riferimento anziché a un altro. Nell'Intervista sull'identita
(2004) egli dichiara:
L“appartenenza” e I'“identitd” non sono scolpite nella roccia, non sono assicurate
da una garanzia a vita, ma sono in larga misura negoziabili e revocabili. I fattori
cruciali per entrambe sono le proprie decisioni, i passi che si intraprendono, il
modo in cui si agisce e le determinazioni a tener fede a tutto cio'®.

Secondo Bauman abbandonare la concezione di un’identita “scolpi-
ta nella roccia” & necessario anche perché nel mondo di oggi non sono

'* A. SEN, Identita e violenza, tr. it. di E. Galimberti, Laterza, Roma-Bari 2006, IX. Anche
Wolfgang Welsch sottolinea che I'identita degli uomini contemporanei riunisce in sé
molteplici aspetti provenienti da diverse culture, e si sofferma sui vantaggi che derivano
dallampliamento delle possibilita di comunicazione e di comprensione. Per il concetto
di “identita transculturale” e sullapproccio transculturale in generale cfr. W. Welsch,
Transculturality - the Puzzling Form of Cultures Today, in M. FEATHERSTONE - S. LasH
(ed.), Spaces of Culture: City, Nation, World, Sage, London 1999, 194-213; Ip., Transkul-
turalitdt: Realitit — Geschichte - Aufgabe, New Academic Press, Wien 2017.

" A. MAALOUF, Lidentita, tr. it. di F. Ascari, Bompiani, Milano 1999, cap. I, § 4.

' Z. BAUMAN, Intervista sull’identita, a cura di B. Vecchi, Laterza, Roma-Bari 2010, 6.

21

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN dZNHAIOS INOIZIS

soltanto le tradizionali istituzioni politico-sociali a essere in crisi. Nel
mondo contemporaneo vengono anche a maturazione le estreme conse-
guenze di quella “crisi dei fondamenti” iniziata tra la fine dell'Ottocento
e linizio del Novecento, che ha coinvolto ogni ambito del sapere. In un
contesto secolarizzato e in cui neanche la scienza della natura sembra po-
ter offrire una qualche certezza, mancano pertanto punti di riferimento
fissi e tutto diventa “liquido”. Bauman sostiene:

Nella nostra epoca il mondo intorno a noi ¢ tagliuzzato in frammenti scarsamen-
te coordinati, mentre le nostre vite individuali sono frammentate in una succes-

A

sione di episodi mal collegati tra di loro [...]. Le “identitd” fluttuano nell’aria,
alcune per propria scelta, ma altre gonfiate e lanciate da quelli intorno, e si deve
stare costantemente in allerta per difendere le prime contro le seconde; cé mag-
gior probabilita di malintesi e lesito di trattative ¢ sempre incerto [...]. Si puo
perfino cominciare a sentirsi dappertutto chez soi, “a casa’, ma il prezzo da pagare
& accettare che in nessun posto ci si sentira pienamente e veramente a casa'’.

Lidentita, pit1 che un fatto acquisito, & allora un problema, un com-
pito, il frutto di una negoziazione con il nostro passato e con I'Altro, che
condivide nel presente il nostro ambiente di vita.

Amin Maalouf cerca di dare una risposta alla domanda di come evitare
da una parte che I'identita si dissolva nel flusso inarrestabile della moder-
nita, dall’altra che essa si rinchiuda in una “concezione tribale”, prodotto
di atavici conflitti e spesso accettata acriticamente. Maalouf attribuisce
una grande importanza ai “frontalieri’, cioe a coloro che per nascita, scel-
ta di vita o necessita si sono trovati a far parte di comunita diverse e vivo-
no quindi alla frontiera tra una civilta e laltra. Maalouf afferma: «Quelli
tra i frontalieri che potranno assumere pienamente la propria diversita
serviranno da “staffetta” fra le diverse comunita, le diverse culture, e, in
certo qual modo, costituiranno lelemento cementante in seno alle societa
in cui vivono»'s.

Il problema che si pone ¢ perd quello delle norme, delle leggi, dei va-
lori in base a cui puo essere impostata la convivenza tra le diverse comu-
nita. Se la crisi di una razionalita “forte” ha portato all'affermazione di un
pensiero “debole”™, & necessario rassegnarsi a un relativismo definibile

17 Ivi, 7-9. Cfr. Ip., Modernita liquida, tr. it. di S. Minucci, Laterza, Roma-Bari 2010'.

18- A. MAALOUF, Lidentitad, cit.
19 Cfr. G. VATTIMO - P.A. RovaTTI (a cura di), Il pensiero debole, Feltrinelli, Milano 2010.

22



come la difesa dell'anodina uguaglianza di tutte le culture? Il relativismo
potrebbe certo evitare la ricaduta nell'assolutismo e dunque il ripetersi
delle atrocita commesse durante i totalitarismi del Novecento, radicati
nella volonta di imporre un'unica Verita, difesa da ideologie che hanno
considerato sé stesse come “superiori” a ogni altra concezione del mon-
do. Il relativismo ¢ tuttavia anche I'anticamera del nichilismo, ossia della
negazione di qualsiasi valore e verita.

Riflettendo su queste questioni, Raimon Pannikar propone di pensare
la diversita tra gruppi umani non in termini di “relativismo culturale’, ma
di “relativita culturale”. La relativita culturale ammette che & impossibile
rapportarsi a unaltra cultura se non a partire dalla propria, ma non con-
sidera quest'ultima come “superiore” e non cerca di imporre i suoi valori
come assoluti. Essa tenta piuttosto di pervenire alla definizione di princi-
pi comuni, di negoziare norme condivisibili attraverso un nuovo tipo di
dialogo. Se nella tradizione culturale occidentale si & affermato il “dialogo
dialettico’, ossia il confronto tra due l6goi, tra due posizioni razionali di
cui una doveva necessariamente risultare vincitrice in base al giudizio
della Ragione, ¢ necessario adesso aprirsi a un “dialogo dialogale”. Questa
forma dialogica nasce dall'incontro tra persone che riconoscono i loro
limiti, si ascoltano e sono disposte a comprendersi reciprocamente. 11
“dialogo dialogale” non cerca di “con-vincere”, come fa invece il “dialogo
dialettico” Secondo Panikkar, infatti, la vittoria di una cultura sull’altra
non puo portare alla pace, ma tutt’al piti alla distruzione del nemico, che
non distrugge pero I'inimicizia®. Il dialogo “dialogale” presuppone inve-
ce un impegno reciproco alla crescita e alla ricerca comune. Si tratta di
unavventura verso I'ignoto, dato che il percorso di questo viaggio colletti-
vo ¢ sempre da ridefinire e rimane esposto al rischio dell'incomprensione
reciproca. Ma chi si pone sulla sua via conquista infine un nuovo, pit
ampio e profondo “sé stesso”

* Cfr. R. PANIKKAR, Llncontro indispensabile. Dialogo delle religioni, tr. it. di G.
Franzoni, Jaca Book, Milano 2001, 41, 71-72; Ip., Pace e Interculturalita. Una rifles-
sione filosofica, a cura di M. Carrana Pavar, Jaca Book, Milano 2002, 48. Sulla que-
stione se il modello del dialogo e della traduzione possono offrire un valido sup-
porto per ripensare oggi il tema dellospitalita cfr. A. Capuro, Straniero tu stesso.
Migrazioni ed ermeneutica, a partire da Paul Ricoeur, in Logoi.ph 5, 2 (2016), 37-52.

23

SEZIONE SCIENZE UMANE



ANVINN 9ZNHIOS ANOIZHS

5. Conclusione

Comprendere I'Altro vuol dire comprendere meglio se stessi e avviare
un processo di crescita comune che pud portare alla formazione di un'i-
dentita collettiva nuova, a un arricchimento reciproco. E questa una delle
sfide principali del presente. Ci troviamo oggi da una parte di fronte alla
crisi dell' Unione Europea, causata non soltanto da motivi economici, ma
anche dall'incapacita degli “Europei” di sentirsi tali, dal rinnegamento
della loro tradizione storico-culturale; dall’altra di fronte alla richiesta di
aiuto proveniente da quelle popolazioni che premono ai confini dellEu-
ropa” non per conquistarla, ma per fuggire dalla poverta, dalle epidemie
e dalle guerre, dunque anche dalla violazione di quei diritti umani che il
mondo occidentale ha codificato.

E pertanto necessario avviare un processo di ricostruzione della no-
stra identita: essa non puo piti definirsi soltanto come italiana, o europea,
o occidentale, ma deve configurarsi come cosmopolita. Essere “cittadini
del mondo” non significa comunque rinnegare il proprio essere italiani,
europei o occidentali: vuol dire piuttosto ospitare in s¢ molte e diverse
anime, farle dialogare tra loro e con I'Altro, per edificare un mondo in cui
non vi siano pitt né Ariani - super-uomini - né barbari.

24



Riassunto: In una societa sempre pitt multietnica e multiculturale la questione
identitaria si pone in termini nuovi rispetto al passato: se da una parte & op-
portuno non dimenticare la propria tradizione storica, dall’altra & necessario
lottare contro intolleranze e fondamentalismi. Riscoprire il carattere storico e
“dialogico” dell'identita personale e collettiva potra contribuire alla delimitazio-
ne di quellambito etico-politico indispensabile a un arricchimento reciproco e
allacquisizione di una “cittadinanza cosmopolita”

Parole-chiave: cittadinanza, identita, multiculturalismo, dialogo, norme.

Abstract: In an increasingly multi-ethnic and multicultural society, the ques-
tion of identity should be asked differently as it was in the past: on the one hand,
it is advisable not to forget one’s own historical tradition; on the other hand, it
is necessary to fight against intolerance and fundamentalism. Rediscovering the
historical and “dialogical” character of personal and collective identity could
contribute to circumscribe that ethical-political field indispensable for a recip-
rocal enrichment as well as for acquiring a “cosmopolitan citizenship’.

Key words: citizenship, identity, multiculturalism, dialogue, norms.

25

SEZIONE SCIENZE UMANE



