
11

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

In regione dissimilitudinis? Il Mediterraneo come 
paradigma antropologico

Pasquale M. Morabito*

Sommario: 1. Introduzione: in regione dissimilitudinis. 2. Gerusalemme e Atene 
(passando per Antiochia): un’icona paolina. 3. La spada e la parola. 4. Il nomos, la 
città. 5. Storia, leggenda o apologia? 6. Il valore della tradizione. 7. Spazio sacro, 
tempo sacro. 8. La Colonna del prodigio.

1. Introduzione: in regione dissimilitudinis

In uno dei dialoghi platonici più tardi, Il Politico, troviamo un racconto 
che verrà ripreso e reinterpretato da molti autori cristiani fino al medioevo. 
Il mito, narrato dallo straniero di Elea1, presenta inizialmente una situazione 
di caos cosmico, in cui la normalità e l’ordine potranno essere ripristinati 
soltanto grazie all’intervento divino. Nel racconto, in cui troviamo elementi 
e cosmogonie comuni a molte culture, il mondo rischia di essere spazzato 
via nell’infinita “regione della disuguaglianza”. Il testo verrà poi citato da 
Filone, Origene, Eusebio, Atanasio. Agostino, fra gli altri, riprende questa 
suggestiva definizione, in un celebre passo delle Confessioni, al cap. VII 10, 
17. Nella visione agostiniana, la regio dissimilitudinis, lo stato di caos, diviene 
però descrizione dello stato di lontananza dell’anima dall’ordine di amore 
divino. Questa suggestione mi sembra interessante per descrivere i caratteri 
multiformi che il Mediterraneo ha nel tempo assunto. L’aforisma platonico 
diventa così una possibile immagine del rapporto, che si sviluppa in maniera 
originale all’interno dell’area mediterranea, tra filosofia, teologia, antropologia 
e dimensione politica2. E diventa anche immagine concreta della possibilità 
di piombare (o ri-piombare) nel caos totale che alcuni tra gli osservatori più 

*Pasquale M. Morabito insegna Filosofia e Scienze umane presso un Liceo di Roma. Dal 2005 
è stato professore di Antropologia culturale all’Istituto Teologico Pio XI e all’ISSR di Reggio 
Calabria. Ha collaborato con l’Università di Messina, dove ha conseguito il Dottorato di ricerca 
in “Analisi e teorie del mutamento”. Ha partecipato a numerosi convegni Internazionali e 
pubblicato una ventina di saggi in riviste specializzate. Nel 2010 ha pubblicato una monografia 
dal titolo: Il silenzio e la rosa. La politica barocca di Baltasar Gracián.
1 Platone, Il Politico, BUR Milano, 2005, p. 269-274. 
2 Vedi, su questo argomento, i suggestivi lavori di M. Cacciari, Geofilosofia dell’Europa, 
Adelphi, Milano, 1994 e L’Arcipelago, Adelphi, Milano, 1997.



12

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

pessimisti vedono nelle attuali tensioni geopolitiche e nell’apparente scontro 
di civiltà di cui il Mediterraneo sarebbe scenario privilegiato3.

2. Gerusalemme e Atene (passando per Antiochia): un’icona paolina

Tra Gerusalemme e Atene. Questo è il titolo di un importante saggio di 
Leo Strauss, filosofo della politica ebreo-tedesco, che rimanda, in senso 
antropologico, topologico e topografico, allo spazio. La nozione di spazio ci 
suggerisce direttamente l’immagine della città – Gerusalemme o Atene – la 
città quadrata del logos e la città santa, orientata verso un centro. Delimitata 
dal pensiero razionale, la polis incontra la città santa nell’incrocio del 
Mediterraneo. Da qui, la Grecia e il popolo eletto, saranno paradigma 
della cultura dell’Occidente, nel confronto-scontro con la romanitas: non 
solo geograficamente, siamo sulla faglia decisiva per le radici culturali 
del cristianesimo e dell’Occidente intero. Scrive Strauss che – nonostante 
la confusione e i pericoli del presente – le speranze future si fondano tutte, 
direttamente o indirettamente, sulle esperienze del passato. Di queste 
esperienze, le più vaste e più profonde sono, per noi uomini occidentali, quelle 
evocate dai nomi delle due città: Gerusalemme e Atene. Siamo divenuti ciò che 
siamo grazie all’incontro tra fede biblica e pensiero greco. Per comprendere 
noi stessi, per illuminare il cammino non ancora percorso, è necessario 
comprendere Gerusalemme e Atene. Ancor prima di Strauss, anche Nietzsche 
aveva isolato le due culture paradigmatiche: la greca e la ebrea. Tra i vari 
testi, molto suggestivo è un discorso di Zarathustra intitolato Delle mille e 
una meta.4 Qui, nel suo tipico stile aforistico, il filosofo tedesco descrive la 
peculiarità dei greci come «il totale dedicarsi dell’individuo alla competizione 
per l’eccellenza, il riconoscimento, la supremazia». Quella degli ebrei sarebbe 
invece «l’estremo rispetto portato al padre e alla madre». Forza dell’intelletto 
e forza della tradizione: questi i punti discriminanti delle due culture per il 
controverso pensatore nichilista.  Benedetto XVI riflette su questi aspetti nel 
celebre discorso all’Università di Regensburg:

In questo punto si manifesta la profonda concordanza tra ciò che è greco nel senso 
migliore e ciò che è fede in Dio sul fondamento della Bibbia. Modificando il primo 

3 Cfr. su ciò le intuizioni dell’ormai classico di S. Huntington, Lo scontro delle civiltà e il 
nuovo ordine mondiale, Garzanti, Milano, 1996. Vedi anche F. Fukuyama, La fine della storia 
e l’ultimo uomo, Rizzoli, Milano, 1992.
4 F. W. Nietzsche, Così parlò Zarathustra. Un libro per tutti e per nessuno, Adelphi Milano, 
1976.



13

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

versetto del Libro della Genesi, il primo versetto dell’intera Sacra Scrittura, Giovanni 
ha iniziato il prologo del suo Vangelo con le parole: “In principio era il λόγος”. È questa 
proprio la stessa parola che usa l’imperatore: Dio agisce “συν λόγω”, con logos. Logos 
significa insieme ragione e parola – una ragione che è creatrice e capace di comunicarsi 
ma, appunto, come ragione. Giovanni con ciò ci ha donato la parola conclusiva sul 
concetto biblico di Dio, la parola in cui tutte le vie spesso faticose e tortuose della fede 
biblica raggiungono la loro meta, trovano la loro sintesi. In principio era il logos, e il 
logos è Dio, ci dice l’evangelista. L’incontro tra il messaggio biblico e il pensiero greco 
non era un semplice caso. La visione di san Paolo, davanti al quale si erano chiuse 
le vie dell’Asia e che, in sogno, vide un Macedone e sentì la sua supplica: Passa in 
Macedonia e aiutaci! (cfr At 16,6-10) – questa visione può essere interpretata come 
una “condensazione” della necessità intrinseca di un avvicinamento tra la fede biblica 
e l’interrogarsi greco.5 

La filosofia greca, le istituzioni romane, la promessa del popolo eletto. 
È nella figura di San Paolo, l’Apostolo delle genti, che questi tre caratteri 
sembrano cristallizzarsi. Ed ecco il graduale percorso di accettazione critica e 
graduale delle categorie filosofico-speculative greche da parte dei Padri della 
Chiesa: Giustino, Tertulliano, Clemente Alessandrino, Origene. Questi autori, 
insieme ai Cappadoci, allo Pseudo-Dionigi fino alla mirabile cristianizzazione 
del platonismo operata da Agostino, seppero «compiere il passaggio (…) 
dal fenomeno al fondamento»6, ritrovando la filosofia nel senso classico ed 
originario in quanto ricerca delle radici dell’uomo nel suo domandare. Il 
cristianesimo degli inizi affronta e vince la sfida della sintesi delle culture, non 
divenendo egemone – come nelle interpretazioni di alcuni diffusi cliché di ogni 
tempo – ma auto-superando continuamente il proprio originario carattere 
storico, contingente. Ed ecco che, con Paolo, possiamo affermare l’apparente 
scandalo della rivelazione e dell’incarnazione, in Dio che si oltrepassa per farsi 
uomo in Gesù Cristo, infrangendo «il muro dell’inimicizia» che era fra noi 
(Ef 2,14)7. Ecco che «a partire da qui si può comprendere perché l’annuncio 
cristiano cercava un collegamento con le filosofie e non con le religioni (…) 
per il fatto che non si è canonizzata una cultura, ma si è potuto penetrare al 
suo interno»8. Così attraverso la figura del Logos, diventa possibile leggere 
la composizione di due caratteri apparentemente opposti, quelli, ancora una 

5 Benedetto XVI-J. Ratzinger, Discorso presso l’Università di Regensburg, http://www.
vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_
spe_20060912_university-regensburg_it.html.
6 Giovanni Paolo II, Enciclica Fides et Ratio, n. 73.
7 Ibidem.
8 J. Ratzinger, L’Enciclica Fides et ratio ed il rapporto tra fede e ragione, http://www.
gliscritti.it/approf/ratzing/fides_ratio.htm p. 2.



14

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

volta, rappresentati da Gerusalemme e Atene. Sottolinea Benedetto XVI nella 
sua celebre Introduzione al Cristianesimo: 

L’opzione cristiana originaria è diversa. La fede cristiana ha fatto la sua scelta: contro gli 
déi delle religioni per il Dio dei filosofi, vale a dire contro il mito della sola consuetudine 
per la verità dell’essere. A partire da questo, alla chiesa primitiva si rinfacciava che i 
suoi seguaci fossero degli atei. Questo rimprovero scaturiva dal fatto che, in pratica, 
la chiesa primitiva respingeva in blocco il mondo dell’antica religio, e quindi ateismo. 
Nel sospetto di ateismo, col quale dovrà battersi il cristianesimo primitivo, si riconosce 
chiaramente il suo orientamento spirituale, la sua opzione  unicamente per la verità 
dell’essere, contro la religio e la sua consuetudine priva di verità.9

Proprio la figura di Paolo sarà modello di questo incontro, tutto 
Mediterraneo, tra Gerusalemme, Atene e Roma, passando per Antiochia, dove 
per la prima volta i discepoli vengono chiamati cristiani. Scrivere su San Paolo 
vuol dire tornare alle sorgenti del Cristianesimo: la nostra cultura, così avida 
di esplorare le origini, sembra però non accorgersene. Con Paolo si raggiunge, 
grazie alle sue lettere, almeno qualcosa degli inizi della scrittura cristiana, se 
non proprio della stessa origine, al punto che moltissime volte si è affermato 
nei suoi confronti che egli sia stato il vero fondatore del cristianesimo. 
Nonostante tutto, il fascino dell’uomo e della sua opera rimane immutabile, 
come immutabile rimane il centro del messaggio paolino, cioè la risurrezione 
di Gesù: «Se Cristo non è risuscitato, allora vana è la nostra predicazione ed è 
vana anche la vostra fede» (1 Cor 15, 14). Proprio per riscoprire il nucleo del 
messaggio dell’Apostolo delle genti, il mio breve articolo si propone di ritornare 
alle sorgenti dell’annuncio cristiano, mediante lo studio e la riscoperta di un 
episodio citato negli Atti e ripreso ed elaborato poi dalla nascente comunità 
cristiana di Reggio Calabria.

3. La spada e la parola

L’iconografia tradizionale raffigura San Paolo con in mano una spada. 
L’immagine dell’Apostolo delle genti che regge un’arma (la più celebre 
raffigurazione è senza dubbio la statua presso la Basilica di San Pietro a Roma) 
potrebbe sembrare azzardata. Chi guardasse alla figura di Paolo in quest’ottica 
potrebbe ritenere Paolo un grande condottiero dell’era cristiana, che ha 

9 J. Ratzinger, Introduzione al Cristianesimo, Queriniana Brescia, 1969, p. 133. Sul percorso 
di “purificazione” razionale compiuto dal cristianesimo nei confronti del mondo pagano, cfr. 
anche le riflessioni di Henri De Lubac ne: Il dramma dell’umanesimo ateo, Jaca Book, Milano, 
1992.



15

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

assoggettato milioni di uomini alla nuova fede con l’uso della forza. Ma la spada 
- strumento della violenza e della persecuzione, ad indicare la vita dell’apostolo 
prima della conversione – diventa simbolo del martirio che Paolo subisce a 
Roma, dopo il decisivo incontro con il Risorto, «il Gesù, che tu perseguiti» (At 
9,5). Chi si addentra nelle Lettere di Paolo o negli Atti degli Apostoli per cercare 
qualcosa che assomigli alla biografia nascosta dell’Apostolo, riconoscerà subito 
che l’attributo della spada non è solo il simbolo del martirio, ma anche della 
battaglia. «Ho combattuto la buona battaglia» (2 Tm 4, 7), scriverà a Timoteo 
nell’avvicinarsi della sua morte ormai prossima. La natura di Paolo è quella di 
un combattente. Ma si può scoprire un significato ulteriore: nella Scrittura la 
spada è anche simbolo della parola di Dio. «Più efficace e più tagliente di una 
spada a doppio taglio» (Eb 4, 12). Questa spada conduce Paolo nei suoi viaggi 
apostolici, fino a Roma. La figura di Paolo viene di solito  accostata a quella di 
Pietro. Roma diviene scenario della nuova fede, ai tempi dell’Impero: Pietro e 
Paolo diventano, con il martirio, i “nuovi” fondatori dell’Urbe, trasfigurando 
per mezzo di Cristo i gemelli mitici Remo e Romolo, fondatore di Roma per 
mezzo di un fratricidio10. L’analogia non si ferma qui: è chiaro il legame anche 
tra questi due uomini e la prima coppia fraterna della storia biblica: Caino 
e Abele; il primo diventa assassino del secondo ed inaugura la stirpe dei 
«costruttori di città» (Gn 4). Questi temi, che meriterebbero di essere sviluppati 
in un altro e più ampio contesto, saranno comunque il riferimento costante in 
questo breve articolo, aiutandomi a collocare un episodio della vita di Paolo 
riportato negli Atti degli Apostoli - il passaggio dello Stretto di Messina - in 
un più ampio paradigma antropologico-politico di fondazione della città e 
presenza del Santo protettore o del martire, e nella relativa conversione dei 
cittadini di Reggio da un culto pagano alla nuova fede cristiana, con modalità 
sorprendenti.

4. Il nomos, la città

Ma torniamo all’immagine della città arcaica. Le manifestazioni cultuali, la coltura 
di chi coltiva ciò che cresce e la cultura di chi edifica e costruisce città, sono termini 

10 Sull’analisi antropologica della fondazione di Roma, rimando al testo di Michel Serres 
Roma, il libro delle fondazioni, Hopefulmonster, Firenze, 1991. La leggenda narra dei due 
fratelli, Romolo e Remo. La storia è troppo nota per essere ripetuta, ma il ricordo collettivo di 
una fondazione violenta della città riporta anche qui ad una sorta di stratificazione geologica, 
in cui il rituale, il racconto e la storia si rimandano continuamente.  L’autore fa notare la con-
vergenza topologica di un atto violento preesistente alla fondazione della città. Qui, il centro 
di riferimento spaziale è il luogo della violenza celata dalla comunità stessa. 



16

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

apparentati dal comune riferimento al culto, e non solo etimologicamente. Culto, 
coltura e cultura descrivono, infatti, anche i momenti mitico-rituali di un unico stare 
dell’uomo sulla terra, nei suoi aspetti antropologici, storico-istituzionali e politico-
simbolici. Coltura deriva da colere, medesima radice di culto e di cultura: l’atto del 
delimitare il terreno, di creare uno spazio chiuso, delimitato, un confine sacro. E’ 
qui che ritroviamo la relazione originaria tra occupazione e delimitazione del suolo, 
rituali religiosi e nascita della cultura. Seguendo il politologo e giurista tedesco Carl 
Schmitt il primo significato di cultura sarebbe «la creazione di un nomos primordiale, 
una legge, ma anche una localizzazione spaziale ben definita, con i propri culti e riti»11. 
Il nomos della città non è da ricercare nella legislazione, ma nell’evento culturale di 
cui narra il mito: il rito. Per gli antropologi, il rito delimita lo spazio, lo circoscrive 
separandolo dalla paura e dalla violenza. Vivifica, inoltre, questo stesso spazio ri-
presentando nella memoria collettiva le tappe della sua costruzione (ri-evoca, 
cioè, gli eventi fondatori). In tal modo, procedendo nello spazio dall’esterno verso 
l’interno, e - nel tempo -  dal più recente al più remoto, ci avviciniamo al significato 
essenziale dell’abitare dell’uomo sulla terra, significato analizzato ed interpretato nei 
suoi aspetti antropologici, mitico-rituali, storico-istituzionali e politico-simbolici. E’ 
qui che intendo costruire un paradigma del mare nostrum, attraverso questo innesto 
mitico-rituale, narrato dal racconto di fondazione (o meglio di ri-fondazione) della 
città di Reggio Calabria: il passaggio di Paolo a Reggio e l’episodio della “Colonna del 
prodigio”.

5. Storia, leggenda o apologia?

Per interpretare l’evento, ci serviremo di due tipi di fonti: una canonica, quella 
degli Atti degli apostoli, ed una tradizionale, leggendaria, devozionale, che si innesta 
sulla prima. Nella ricerca e nell’interpretazione delle fonti, ciò che interessa nel 
presente contesto non è, evidentemente il valore storico del documento. Interessa 
invece ciò che la memoria condivisa della comunità si racconta attraverso l’evento 
fondativo. Gli attuali studi esegetici su San Paolo e le fonti, del resto, diffidano perfino 
dell’attendibilità storica degli stessi Atti, propendendo invece per la veridicità delle 
Lettere12. Il taglio di questo saggio non può, per forza di cose, essere storico ed esegetico, 
ma vuole connettere indicazioni testuali e tradizioni in comune, avendo come fine 

11 Carl Schmitt, fra gli altri, ha messo in evidenza con maggior chiarezza la relazione forte tra 
cultura, rituali, legge e presa di possesso, organizzatrice dello spazio sacro e quindi politico. 
Cfr. C. Schmitt, Il Nomos della terra, Adelphi, Milano, 1991.
12 Cfr., tra gli altri, M. Quesnel, Paolo e gli inizi del cristianesimo, Libreria Editrice Vaticana, 
2004. Oltre agli autori più importanti, come R. Fabris, R. Brown, P. Sequeri, A. Passoni 
Dell’Acqua, G. Pulcinelli, segnalo anche il suggestivo romanzo di E. Carrère, Il regno, 
Adelphi, Milano, 2014.



17

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

la costruzione di un modello interpretativo. Scrivere dei viaggi apostolici di Paolo 
può diventare un’impresa complicata. Alcuni esegeti e storici, infatti, sostenevano di 
possedere una biografia di prima mano, gli Atti degli Apostoli, redatti da san Luca. 
La tradizione riteneva che l’autore del terzo Vangelo fosse un compagno di Paolo. 
Lo stesso apostolo non lo nomina forse in tre occasioni nelle sue lettere (Col 4,14; 2 
Tim 4,11; Fm 24), dandogli tra l’altro il titolo affettuoso di “caro medico”? La seconda 
parte degli Atti, dedicata soprattutto ai viaggi di Paolo, contiene anche un insieme di 
passi redatti secondo la prima persona plurale, la “sezione noi”13, considerata come 
un diario di viaggio che lo stesso Luca avrebbe scritto e integrato nel suo racconto con 
qualche altra fonte. La critica moderna sembra aver messo in crisi certezze di questo 
genere. Alcune tra le lettere di Paolo che nominano Luca, infatti, potrebbero essere 
non autentiche14. E ci si rende conto che gli Atti non hanno un carattere di cronaca 
diretta, ma si tratta di un’opera messa insieme concretizzando una concezione 
particolare della storia che corrisponde ad un progetto teologico dell’autore, che 
può non essere per forza San Luca15. Tra le indicazioni dateci dagli Atti e quelle che 
si possono trarre dalle stesse Lettere di Paolo si notano delle incompatibilità, anzi 
delle vere contraddizioni. A chi si dovrebbe allora dar ragione? A Paolo, testimone 
privilegiato degli avvenimenti di cui parla, ma soltanto a frammenti? O agli Atti degli 
Apostoli, che offrono un racconto più completo, ma non necessariamente affidabile 
dal punto di vista storico? Le divergenze tra le Lettere di Paolo e il racconto degli Atti 
sono moltissime16. A forza di metterle a confronto, gli esegeti conclusero, intorno 
agli anni ’50, che si doveva dare in genere la preferenza alle lettere paoline, piuttosto 
che agli Atti.17 Il caso del passaggio di Paolo sullo Stretto, e della leggenda della 
Colonna del prodigio, non rappresenta però questo tipo di problema: dalle lettere 

13 Ibidem, cit. p. 11.
14 Mi riferisco qui alla differenza messa in luce da tutti gli esegeti di Paolo tra le 
Lettere più antiche, dette Deuteropaoline, e quelle più recenti.
15 L’evidenziare il progetto teologico dell’autore del terzo Vangelo e degli Atti degli Apostoli è 
legato al nome di H. Conzelman, nella sua opera Die Mitte der Zeit, Studien zur Teologie der 
Lukas, Tübingen, 1954. Traduzione inglese: The Theology of Luke, Londra, 1960. 
16 Rimando ancora una volta al testo di Quesnel, in particolare alla I parte. (M. Quesnel, 
Paolo e gli inizi del cristianesimo, cit., cap. I e II.)
17 Ci si riferiva, per la maggior parte, ad una regola di prudenza detta Principio di Knox (cfr. 
J. Knox, Chapters in a life of Paul, New York, 1950), dal nome del suo ideatore, da riassumere 
così: si può ricorrere agli Atti per completare quanto dicono le lettere, mai però per correggerle. 
Non bisogna però fermarsi qui. Anche se il Principio di Knox costituisce un’ipotesi di lavoro 
soddisfacente per i biografi paolini, sarebbe eccessivo assolutizzarla. Si dovranno considerare 
perciò di nuovo i testi, gli Atti e soprattutto le lettere, come fonti a disposizione, da esaminare 
caso per caso: considerare le convergenze, le differenze, e, in caso di contrasto, valutare quale 
versione possa esser stata meno deformata dalle intenzioni dell’autore.



18

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

di Paolo, infatti, sappiamo solo che Paolo avrebbe avuto l’intenzione di passare da 
Roma nell’eventuale viaggio in Spagna (Rm 15, 23-24.28). Dagli Atti, apprendiamo 
invece che, dopo il terzo viaggio missionario con base ad Efeso (At 18, 23 – 21,16), 
Paolo viene arrestato, processato e tradotto a Roma (At 21,17 – 28,31). E’ qui che 
tenterò di connettere le indicazioni della teologia, dell’antropologia e della tradizione 
devozionale popolare con i dati storico-filologici della vita di Paolo e degli Atti.

6. Il valore della tradizione18

Al cap. 28, v. 3, gli Atti recitano: «Inde circumlegentes devenimus Rhegium. Et post 
unum diem, filante austro, seconda die venimus Puteolos». Siamo nella primavera 
del 61 d.c. Paolo, inviato da cesarea a Roma per essere giudicato quale cittadino 
romano, intraprende il viaggio marittimo che lo porterà a toccare Malta, quindi 
Siracusa, e Reggio, dove la sosta dura un giorno. E qui si interrompe il racconto degli 
Atti, lasciando lo spazio a quello che abbiamo definito come racconto di fondazione. 
Nella Storia dell’Archidiocesi di Reggio Calabria viene descritto l’episodio, a partire dal 
quale si può datare la nascita della prima comunità cristiana – dopo quella di Roma 

– nell’Italia continentale19. La scena si svolge nei pressi di un tempio dedicato a Diana 
Fascelide, a cui le giovinette della città tributano un antichissimo culto di fertilità20. 
Leggiamo: 

Paolo, sceso a terra, sorprese i reggini in festa presso il simulacro della dea Diana 
Fascelide, alla quale avevano eretto un tempio sontuoso di forma greca, ornato di 
colonne scanalate, sormontate di capitelli dorici. Non volle farsi sfuggire l’occasione 

18 Riprendo in questo paragrafo le mie ricerche di un decennio fa sul passaggio di Paolo a 
Reggio, su cui ho già pubblicato un saggio su La Chiesa nel Tempo, Luglio-Dicembre 2008.
19 Barrio scrive nel De Antiquitate et situ Calabriae: «Christi autem fidem Calabri, Italorum 
primi, Romani exceptis, sunt complexi, Paulo Apostolo Rhegii concionante». E lo storico 
Ughelli, in Italia Sacra (IX, 428), conferma l’antichità della sede di Reggio, fondata dallo 
stesso Paolo: «Ceterum Sedes Regina est vetustissima ab Apostolo Paulo fondata» (cfr. F. 
Russo, Storia dell’Archidiocesi di R. Calabria, Laurenziana, Napoli,1961). Il Papa Benedetto 
XIV confermerà questa origine, definita da Russo come «il valore della tradizione», nella 
Bolla Suprema disposizione, del 25 settembre 1741, in cui dichiara la Chiesa di Reggio come 
Chiesa-madre di tutte le altre della Calabria, fondata da Paolo Apostolo: «Ipsaque Ecclesia 
Regina,caput omnium Ecclesiarum totius Calabriae Ecclesiarum a Divo Paulo Apostolo et 
gentium Doctore constituta extiterit» (cfr: Fiore, Calabria Illustrata, II, p. 287).
20 Guarna-Logoteta, Di Diana Fascelide e del suo tempio a Reggio, Reggio Calabria, 1852. 
Resti del tempio di Diana Fascelide sono stati recentemente ritrovati a 30 metri a largo dello 
Stretto, da Punta Calamizzi, nella zona sud di Reggio Calabria. Il promontorio Artemisio 
(questo l’antico nome della punta), era luogo di culto per gli abitanti della Magna Grecia. Lì 
era sepolto il mitico ecista della polis di Region, Iokastos. E lì, in epoca Bizantina, sorgevano 
il monastero di San Nicola e la Chiesa di San Giorgio Drakoniaratis.



19

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

di annunziare la buona novella, come era solito fare in tutti i luoghi che toccava. Ma i 
reggini, intenti a festeggiare la loro dea, sono tutt’altro che disposti ad ascoltarlo. Egli 
prega, insiste, e infine ottiene che possa parlare per lo spazio di tempo sufficiente a 
consumare poche dita di candela, posta ad ardere sopra una colonna. E Paolo parla 
di Cristo a quella folla attonita, con la persuasione e la veemenza che lo caratterizza. 
La candela in breve si consuma; ma la colonna di marmo continua a mandare lo 
stesso i suoi bagliori, che produce sugli uditori un effetto non meno efficace della 
parola dell’Apostolo. Il ghiaccio è rotto, il seme evangelico è gettato; non mancherà di 
germogliare e crescere. Lo stesso Paolo si incaricherà di lasciare o di inviare un suo 
discepolo a proseguire l’opera sua, coltivando quel germoglio e trapiantandolo anche 
in altre città21. 

La più antica testimonianza della predicazione paolina a Reggio si trova negli 
Acta di S. Stefano di Nicea, in cui si legge: «Avendo trovato l’Apostolo la città dedita 
al culto degli idoli, predicò in essa la parola del Signore, e come un buon terreno 
produce il centuplo della semente che raccoglie, così gli abitanti di quella città 
ricevettero la parola di Dio”22. Gli Acta di S. Stefano, composti ad uso liturgico e 
devozionale, non entrano però nei particolari della predicazione apostolica,che 
viceversa vengono tramandati, come detto, dalla tradizione locale, che ricorda sia 
la festa in onore di Diana Fascelide sia la Colonna del miracolo23. La fonte comune 
è da ricercare nella petizione che i Canonici di Reggio avanzarono a Roma nel 1543, 
perché S. Stefano da Nicea fosse incluso nel Martirologio24. La tradizione della 
Chiesa reggina a cui facevano appello, si riferisce all’episodio,partendo proprio dal 
Tempio di Diana, che sorgeva vicino al mare, e conservava i ricordi della scena della 
predicazione apostolica. Tra i ruderi del Tempio a Diana Fascelide, il manoscritto 
parla della presenza di una casa sotterranea con una cripta, costruita a volta,dove 
era stata rinvenuta un’antichissima pittura, rappresentante San Paolo nell’atto di 
abbattere l’altare della dea. Vi erano, secondo la tradizione, anche 

delle figure di giovani donne stupefatte, alcune delle quali biancovestite, portanti fasci 
di legna. E soggiungevano (i Canonici) che anche al loro tempo durava l’uso di recarsi 

21 F. Russo, Storia dell’Archidiocesi di R. Calabria, cit., p.52.
22 Acta SS, Jul. II 220, Migne, P. G., 115, col. 317.
23 Su queste circostanze, tradizioni e credenze, cfr. De Antiquitate et situ Calabriae di Barrio, 
il Sacro Trionfo ovvero Leggendario dei SS. Martiri di Calabria (Napoli,1630) di Gualtieri, 
Dell’origine, stato e progresso del Rito Greco di Rodotà, il Culto dei Martiri in Calabria (Napoli, 
1905) di Taccone Gallucci, le Memoriae Civitatis Rhegii (Vibo Valentia, Biblioteca Capial-
bi), di Tegani, la Cronaca della nobile città di Reggio (Messina, 1617) di M. A. Politi, S. Paolo 
a Reggio (in: Albo Reggino, II, pp. 108-109), La prima pagina di nostra storia ecclesiastica: la 
predicazione di San Paolo a Reggio, (Ivi, III, pp. 171, 172), I monumenti e il culto di San Paolo 
a Reggio, (Ivi, pp. 194-196), di De Lorenzo.
24 In: Chronicon Rhegii, MS, (Reggio Calabria, Biblioteca Comunale).



20

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

al tempio di San Paolo, a fine aprile, per celebrarvi la festa della venuta dell’Apostolo 
e che, in quella occasione, le fanciulle della città, dei sobborghi e dei paesi vicini, 
solevano venire processionalmente cantando un inno poetico in dialetto, e portando 
verso il vespro, dei fasci di legna e tralci di vite, chiamate in dialetto fasceddi, che di 
notte accendevano in onore di San Paolo25.

La tradizione storico-letteraria trova riscontro nell’arte e nella liturgia. 
Reggio dedica a San Paolo una chiesa fin dall’antichità, che gli storici locali 
ritengono sia stato lo stesso tempio di Diana Fascelide, trasformato in luogo 
di culto cristiano dopo il passaggio dell’Apostolo26. Questo passaggio ci dà 
la possibilità di costruire un possibile modello interpretativo del passaggio 
dal culto arcaico e pagano a quello cristiano, attraverso degli spunti dati dai 
racconti della tradizione, i quali contengono elementi che esamineremo nelle 
pagine seguenti: lo spazio e il tempo sacri (la festa, il tempio), i simboli legati 
al culto (la colonna, il fuoco), oltre ad alcune considerazioni di carattere 
antropologico sulla fondazione dello spazio comune.

7. Spazio sacro, tempo sacro

Il rimando al culto della dea e la presenza di documenti e reperti 
suggerisce una riflessione sul fondamento sacro del vivere in comune. Infatti, 
a partire dal culto è possibile identificare i punti di riferimento spaziali ed 
esistenziali dell’homo religiosus27. E’ da queste «espressioni mitologiche e 
scenari rituali»28 che ogni studio antropologico o sociale può partire: l’origine 
della comunità umana è un’origine sacra per definizione. Le coordinate di 
quest’origine non possono prescindere dai culti che fondano un dato luogo, 
una linea di demarcazione, un confine, un’istituzione o una legge. Lo stesso 
concetto di spazio implica una ripartizione qualitativa del modo di essere 

25 F. Russo, Storia dell’Archidiocesi di R. Calabria, cit., p. 53.
26 Le fonti concordano nell’individuare topograficamente il luogo del tempio nei pressi della 
Porta occidentale della città, chiamata Mesa. Qui, nel XII secolo, vengono fondati il convento 
e la chiesa dei Frati Minori, «Ov’è oggi – attesta De Lorenzo – S. Maria della Vittoria, ac-
canto quindi ai ruderi del tempio di Diana Fascelide e della chiesa di San Paolo, in cui con-
servatasi la prodigiosa colonna√ (Memorie da servire alla storia sacra e civile di Reggio e delle 
Calabrie, Reggio Calabria, 1873, pp. 12-13).
27 La definizione deriva dallo storico delle religioni Mircea Eliade, che sottolinea l’aspetto 
fondamentale dell’esperienza del sacro nella cultura umana delle origini, in opposizione al 
concetto di uomo moderno, o a-religioso, in cui prevalgono rappresentazioni del mondo 
secolarizzato, razionalista, scientista, personalista, sentimentale. Su ciò, cfr. M. Eliade, Il 
sacro e il profano, Bollati Boringhieri, Torino,1967.
28 Ibidem.



21

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

nel mondo. Rottura, discontinuità, passaggio sono i termini che indicano le 
differenze tra sacro e profano. Scrive Eliade: «Per l’uomo religioso lo spazio 
non è omogeneo; presenta talune spaccature o fratture: vi sono settori dello 
spazio qualitativamente differenti fra loro»29. L’homo religiosus dà un preciso 
significato ai luoghi dove vive: conosce, diciamo con Eliade, lo “status 
ontologico”30 dello spazio sacro. Questo status si concretizza, chiaramente, 
non in speculazioni teoriche, bensì attraverso le elementari manifestazioni 
del vivere comune, anteriori a qualsiasi riflessione sul mondo. «Non ti 
avvicinare – dice il Signore a Mosè – togliti i calzari, perché il luogo in cui 
ti trovi è santo»(Es 3,5). Lo spazio sacro è il luogo della ierofania, della sua 
manifestazione, a partire da quel momento viene interrotta l’omogeneità 
dello spazio, ma avviene contemporaneamente la rivelazione di una realtà 
assoluta. E’ a partire da quel centro che la comunità arcaica si progetta 
nel mondo. Riassumendo, l’immagine della città rimanda alla nozione di 
esperienza dello spazio sacro, che rende possibile la “fondazione del Mondo”. 
La manifestazione del sacro nello spazio ha quindi - -come scrive Elide – una 
«validità cosmologica: ogni ierofania spaziale, ogni consacrazione dello spazio, 
equivale ad una cosmogonia: il Mondo si lascia afferrare in quanto mondo, in 
quanto Cosmo, nella misura in cui si rivela come mondo sacro»31. Accanto alla 
nozione di spazio – suggeritaci dai resti del tempio di Diana Fascelide e dalla 
tradizione devozionale – troviamo collegata qui l’idea di Tempo sacro. L’arrivo 
di Paolo a Reggio coincide con una festa in onore della dea. Probabilmente, 
l’Apostolo si trova nel centro di un rito di iniziazione delle fanciulle, o ad 
un rito della fertilità (vedi supra). Analogamente allo spazio, l’esperienza del 
Tempo sacro non è omogenea e continua. Vi sono, nella comunità dell’homo 
religiosus, intervalli di tempo sacro e di tempo profano, ossia la durata 
temporale di tutti quegli atti che non hanno un significato religioso. «Tra 
questi due tipi di tempo vi è soluzione di continuità; per mezzo dei riti però, 
l’uomo può “passare” senza alcun pericolo dalla comune durata temporale 
al Tempo sacro»32. Ogni rito, ogni festa religiosa, ogni periodo liturgico 

29 Ibidem.
30 Ibidem.
31 Ibidem.
32 Ibidem, p. 19. E’ interessante il fatto che Eliade intuisca il “pericolo” insito nel “passaggio” 
attuato attraverso il rito di purificazione, tra sacro e profano. Ma lo studioso romeno non 
sembra preoccuparsi di dare spiegazioni. E’ René Girard che, per primo, ha tematizzato questi 
aspetti dell’antropologia, costruendo una teoria innovativa sull’origine del sacro collegata alla 
violenza intraspecifica alla comunità umane. Il “pericolo” di cui parla Eliade non è altro, per 
Girard, che il pericolo percepito dalla comunità, dello scatenarsi della violenza mimetica. 
Approfondiremo brevemente infra alcuni tra questi concetti chiave. Su ciò, R. Girard, La 



22

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

è la riattualizzazione di un evento sacro avvenuto in un passato mitico, in 
un “principio”. Ne consegue una nozione di Tempo sacro indefinitamente 
ripetibile. Il tempo sacro rimanda all’evento originario, al mito di fondazione 
della comunità, che viene rivissuto ciclicamente. Dimensione spaziale e 
dimensione temporale del sacro sono unite, in maniera evidente, anche dal 
punto di vista semantico, a rimarcare, qualora ce ne fosse bisogno, la comune 
radice dei due termini. Si deve a Hermann Usener la prima spiegazione 
della parentela etimologica tra templum e tempus, in un’interpretazione dei 
due termini attraverso il concetto di intersezione (Schneidung, Kreuzung)33. 
Ulteriori ricerche hanno perfezionato tale scoperta: «Templum indica l’aspetto 
spaziale, tempus l’aspetto temporale del movimento dell’orizzonte nello 
spazio e nel tempo»34. Il Tempio è il luogo santo per eccellenza, imago mundi, 
santifica il Mondo e la vita cosmica. Questa vita cosmica è immaginata in 
una traiettoria circolare, si identifica con l’Anno. L’immagine del tempo è qui 
un circolo chiuso. «Pur avendo un principio e una fine, rinasceva ogni Anno 
un tempo nuovo, puro e santo. Il Nuovo Anno è una riattualizzazione della 
cosmogonia, è necessario ricominciare dal principio, restaurare cioè il Tempo 
primordiale»35. Ecco il rito dell’Anno Nuovo nelle comunità arcaiche: i peccati 
vengono espulsi, si attuano purificazioni, si allontanano i demoni, si offrono 
vittime e capri espiatori. 

8. La Colonna del prodigio

L’episodio della Colonna del prodigio si innesta proprio in questo contesto 
ciclico. E ci offre lo spunto per ulteriori riflessioni sull’apparizione del 
cristianesimo nello spazio del mare nostrum, ed il conseguente processo 
di evangelizzazione sui vecchi riti e simboli sacri esistenti36. Nel racconto 
tradizionale, la rifondazione della città avviene all’interno di un rito, di 
una festa sacra. E’ suggestivo qui notare come Paolo converte i reggini dal 

violenza e il sacro, Adelphi, Milano, 1972.
33 H. Usener, Götternamen, Bonn, 1920, pp. 191 ss.
34 W. Müller, Kreis und Kreus, Berlino, 1938, p. 39.
35 M. Eliade, Il Sacro e il profano, cit., p. 51.
36 Ci sembra fondamentale ribadire in questa sede come i Padri della Chiesa primitiva ab-
biano esaminato la corrispondenza tra i simboli proposti dal cristianesimo e i simboli che 
costituiscono il patrimonio comune dell’umanità. Per questi primi apologeti del cristianesi-
mo i simboli erano carichi di messaggi: la Rivelazione non distrugge i significati precristiani 
dei simboli: al contrario, li riutilizza, interpretandoli alla luce trasfigurata della verità della 
vittima perfetta: il Cristo. Su ciò, cfr. R. Girard, Vedo Satana cadere come la folgore, Adelphi, 
Milano, 2001. Vedi anche M. Serres, Esthétiques sur Carpaccio, Hermann, Paris, 1975.



23

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

paganesimo distruggendo l’altare della dea e sostituendo l’altare sacrificale 
con l’altare della prima Chiesa. In ciò possiamo anche intravedere la nuova 
concezione di tempo, il tempo cristiano, collegata all’irruzione nella storia di 
un evento che spezza il precedente cerchio “dell’eterno ritorno”. La dimensione 
circolare della religione arcaica, del parossismo mimetico che si ripropone 
durante ogni rito, viene definitivamente spaccato dalla presenza del Risorto 
nella storia umana. Il cristianesimo rinnova l’esperienza del tempo sacro, il 
tempo liturgico, affermando la storicità della persona del Cristo37. 

Tonando al racconto della Colonna, i simboli utilizzati dal narratore sono 
ripresi dal paganesimo: il luogo è un luogo sacro (il Tempio di Diana), gli 
strumenti del prodigio sono una colonna (l’axis mundi) ed il fuoco. Il fuoco è 
una componente centrale nella vita dell’uomo, in particolare dell’uomo arcaico. 
Molti racconti di fondazione raccontano di un dio che dona il fuoco agli 
uomini (Prometeo). In generale, il fuoco è un simbolo teofanico basti pensare 
al roveto ardente dell’Esodo, o alla nube di fuoco che guidava Israele. Dal punto 
di vista rituale, il fuoco è l’elemento fondamentale per un sacrificio perfetto38. 
Nel Nuovo Testamento, il battesimo perfetto non sarà quello con l’acqua, ma 
«con lo Spirito Santo e fuoco”. Fuoco e Spirito Santo saranno poi nuovamente 
sovrapposti nell’immagine della Pentecoste. Il fuoco è, come ogni elemento 
sacro, ambivalente. Come il sangue, l’acqua, la vittima stessa, è portatore da 
un alto di violenza, distruzione, contagio veloce ed indifferenziato. Dall’altro è 
portatore di benedizione per la comunità, mezzo di purificazione, unità. Il fuoco, 
come ci ricorda Bendetto XVI, è il simbolo dell’alleanza del Signore con Abramo. 
«In una visione Abramo vede come un forno fumante e una fiaccola ardente – 
ambedue immagini della teofania – passare tra le carni degli animali divisi. Dio 
suggella l’alleanza garantendo lui stesso la fedeltà ad essa con un inequivocabile 
simbolo di morte” (Cfr. Gn 15, 1-21)39. Qui Bendetto XVI ricorda il costume 
orientale per la conclusione di un’alleanza tra clan. Il patriarca divide a metà gli 
animali sacrificali. I partner dell’alleanza usano passare in mezzo agli animali 
divisi, rito che ha un valore di giuramento imprecatorio: se rompo l’alleanza, 
accada a me come a questi animali. Ma – ci si chiede – può Dio morire? Può Dio 
punire se stesso? I Padri della Chiesa hanno visto in ciò «un misterioso e prima 
indecifrabile segno della croce, in cui Dio, con la morte di suo figlio, si fa garante 
dell’indistruttibilità dell’alleanza e si consegna radicalmente all’uomo»40. Paolo 

37 Per una trattazione più completa, rimando a O. Cullmann, Cristo e il tempo, EDB, Bologna, 
1980.
38 Nel Levitico vengono enumerati e spiegati minuziosamente tutte le modalità rituali della vitti-
ma, dell’oblazione e dell’offerta.
39 Bendetto XVI, Paolo l’apostolo delle genti, Libreria Editrice Vaticana, 2008, pp. 89-90.
40 Ibidem.



24

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

incarnerà questo misterioso segno, proseguendo il suo viaggio fino a Roma, 
attestando con il martirio la sua adesione a Cristo. Ed è proprio all’immagine 
dell’apostolo che dobbiamo tornare, per una comprensione più profonda dei 
caratteri emersi dal racconto della Colonna del prodigio. Paolo, ri-fondatore 
di Reggio, fa assumere ai cittadini gli stessi atteggiamenti della sua personale 
conversione. La città viene convertita dal martire, che in lui si riconosce, si 
rappresenta, si racconta. La fondazione per mezzo del martirio riconsacra il 
territorio cittadino, ridona un significato al legame politico e sociale, distrugge 

- o esaugura - il precedente ordine. Il processo di nascita delle chiese è una 
nascita, un nuovo inizio della comunità che viene guadagnata al cristianesimo. 
E’, nelle parole di Agostino, un nuovo “generare”. Scrive S. Ignazio d’Antiochia: 
«Paolo annunciò Cristo con il martirio, e il suo sangue, insieme a quello di 
Pietro e di tanti altri testimoni del Vangelo, irrigò questa terra e rese feconda 
la Chiesa»41. 

41 Ignazio di Antiochia, Ad Rom, Inscr.: Funk, I, 252.



25

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Riassunto: Nel celebre dialogo platonico Il Politico, troviamo un racconto che verrà 
ripreso e reinterpretato da molti autori cristiani fino al medioevo. Il mito, narrato 
dallo straniero di Elea, presenta una situazione di caos cosmico, in cui la normalità e 
l’ordine potranno essere ripristinati soltanto grazie all’intervento divino. Nel racconto, 
in cui troviamo elementi e cosmogonie comuni a molte culture, il mondo rischia di 
essere spazzato via nell’infinita “regione della disuguaglianza”. Agostino, fra gli altri, 
riprende questa suggestiva definizione, in un celebre passo delle Confessioni: qui, la 
regio dissimilitudinis, lo stato di caos, diviene descrizione dello stato di lontananza 
dell’anima dall’ordine di amore divino. Questa suggestione può descrivere i caratteri 
multiformi che il Mediterraneo ha nel tempo assunto. L’aforisma platonico diventa 
possibile immagine del rapporto, che si sviluppa in maniera originale all’interno 
dell’area mediterranea, tra filosofia, teologia, antropologia e dimensione politica. E 
diventa anche immagine concreta della possibilità di piombare (o ri-piombare) nel 
caos totale che alcuni tra gli osservatori più pessimisti vedono nelle attuali tensioni 
geopolitiche e nell’apparente scontro di civiltà di cui il Mediterraneo sarebbe 
scenario privilegiato. In questo contesto, la figura di Paolo diventa paradigma di 
questo incontro tra Gerusalemme, Atene e Roma, attraverso l’episodio del passaggio 
dell’apostolo a Reggio Calabria, narrato negli Atti degli apostoli: Inde circumlegentes 
devenimus Rhegium (At 28, 3).

Parole chiave: mito – cosmogonie – antropologia – aforisma – paradigma

Abstract: In the famous Platonic dialogue The Statesman, we find a story that will 
be taken up and reinterpreted by many Christian authors until the Middle Ages. The 
myth, narrated by the foreigner of Elea, presents a situation of cosmic chaos, in which 
normality and order can only be restored thanks to divine intervention. In the story, 
in which we find elements and cosmogonies common to many cultures, the world is 
at risk of being swept away in the infinite “region of inequality”. Augustine, among 
others, takes up this evocative definition in a famous passage from the Confessions: 
here, the regio dissimilitudinis, the state of chaos, becomes a description of the state 
of distance of the soul from the order of divine love. This suggestion can describe the 
multiform characters that the Mediterranean has taken on over time. The Platonic 
aphorism becomes a possible image of the relationship – developed in an original way 
within the Mediterranean area – between philosophy, theology, anthropology, and 
political dimension. It also becomes a concrete image of the possibility of plunging 
(or plunging again) into the total chaos: an image, according to some of the most 
pessimistic observers, of the current geopolitical tensions and in the apparent clash 
of civilizations of which the Mediterranean would be the privileged scenario. In this 
context, Paul becomes the paradigm of this encounter between Jerusalem, Athens 
and Rome, through the episode of the apostle passing in Reggio Calabria, narrated in 
the Acts of the Apostles: Inde circumlegentes devenimus Rhegium (At 28, 3).

Key words: myth - cosmogony - anthropology - aphorism - paradigm


