In regione dissimilitudinis? 11 Mediterraneo come
paradigma antropologico

Pasquale M. Morabito*

Sommario: 1. Introduzione: in regione dissimilitudinis. 2. Gerusalemme e Atene
(passando per Antiochia): un’icona paolina. 3. La spada e la parola. 4. Il nomos, la
citta. 5. Storia, leggenda o apologia? 6. Il valore della tradizione. 7. Spazio sacro,
tempo sacro. 8. La Colonna del prodigio.

1. Introduzione: in regione dissimilitudinis

In uno dei dialoghi platonici piu tardi, II Politico, troviamo un racconto
che verra ripreso e reinterpretato da molti autori cristiani fino al medioevo.
Il mito, narrato dallo straniero di Elea', presenta inizialmente una situazione
di caos cosmico, in cui la normalita e lordine potranno essere ripristinati
soltanto grazie all'intervento divino. Nel racconto, in cui troviamo elementi
e cosmogonie comuni a molte culture, il mondo rischia di essere spazzato
via nell'infinita “regione della disuguaglianza” II testo verra poi citato da
Filone, Origene, Eusebio, Atanasio. Agostino, fra gli altri, riprende questa
suggestiva definizione, in un celebre passo delle Confessioni, al cap. VII 10,
17. Nella visione agostiniana, la regio dissimilitudinis, lo stato di caos, diviene
pero descrizione dello stato di lontananza dell'anima dallordine di amore
divino. Questa suggestione mi sembra interessante per descrivere i caratteri
multiformi che il Mediterraneo ha nel tempo assunto. Laforisma platonico
diventa cosi una possibile immagine del rapporto, che si sviluppa in maniera
originale all'interno dell'area mediterranea, tra filosofia, teologia, antropologia
e dimensione politica’. E diventa anche immagine concreta della possibilita
di piombare (o ri-piombare) nel caos totale che alcuni tra gli osservatori pit

*Pasquale M. Morabito insegna Filosofia e Scienze umane presso un Liceo di Roma. Dal 2005
¢ stato professore di Antropologia culturale all'Istituto Teologico Pio XI e all'ISSR di Reggio
Calabria. Ha collaborato con I'Universita di Messina, dove ha conseguito il Dottorato di ricerca
in “Analisi e teorie del mutamento”. Ha partecipato a numerosi convegni Internazionali e
pubblicato una ventina di saggi in riviste specializzate. Nel 2010 ha pubblicato una monografia
dal titolo: Il silenzio e la rosa. La politica barocca di Baltasar Gracian.

! PLATONE, Il Politico, BUR Milano, 2005, p. 269-274.

? Vedi, su questo argomento, i suggestivi lavori di M. Cacciari, Geofilosofia dell’Europa,
Adelphi, Milano, 1994 e LArcipelago, Adelphi, Milano, 1997.

11

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOO 9 I'TOOLLYY

pessimisti vedono nelle attuali tensioni geopolitiche e nell'apparente scontro
di civilta di cui il Mediterraneo sarebbe scenario privilegiato®.

2. Gerusalemme e Atene (passando per Antiochia): un’icona paolina

Tra Gerusalemme e Atene. Questo ¢ il titolo di un importante saggio di
Leo Strauss, filosofo della politica ebreo-tedesco, che rimanda, in senso
antropologico, topologico e topografico, allo spazio. La nozione di spazio ci
suggerisce direttamente 'immagine della citta — Gerusalemme o Atene - la
citta quadrata del logos e la citta santa, orientata verso un centro. Delimitata
dal pensiero razionale, la polis incontra la citta santa nell'incrocio del
Mediterraneo. Da qui, la Grecia e il popolo eletto, saranno paradigma
della cultura dell'Occidente, nel confronto-scontro con la romanitas: non
solo geograficamente, siamo sulla faglia decisiva per le radici culturali
del cristianesimo e dellOccidente intero. Scrive Strauss che - nonostante
la confusione e i pericoli del presente — le speranze future si fondano tutte,
direttamente o indirettamente, sulle esperienze del passato. Di queste
esperienze, le pill vaste e piu profonde sono, per noi uomini occidentali, quelle
evocate dai nomi delle due citta: Gerusalemme e Atene. Siamo divenuti cio che
siamo grazie all'incontro tra fede biblica e pensiero greco. Per comprendere
noi stessi, per illuminare il cammino non ancora percorso, ¢ necessario
comprendere Gerusalemme e Atene. Ancor prima di Strauss, anche Nietzsche
aveva isolato le due culture paradigmatiche: la greca e la ebrea. Tra i vari
testi, molto suggestivo ¢ un discorso di Zarathustra intitolato Delle mille e
una meta.* Qui, nel suo tipico stile aforistico, il filosofo tedesco descrive la
peculiarita dei greci come «il totale dedicarsi dell'individuo alla competizione
per leccellenza, il riconoscimento, la supremazia». Quella degli ebrei sarebbe
invece «lestremo rispetto portato al padre e alla madre». Forza dell'intelletto
e forza della tradizione: questi i punti discriminanti delle due culture per il
controverso pensatore nichilista. Benedetto XVI riflette su questi aspetti nel
celebre discorso all'Universita di Regensburg:

In questo punto si manifesta la profonda concordanza tra cio che ¢ greco nel senso
migliore e cio che ¢ fede in Dio sul fondamento della Bibbia. Modificando il primo

3 Cfr. su cio le intuizioni dellormai classico di S. HUNTINGTON, Lo scontro delle civilta e il
nuovo ordine mondiale, Garzanti, Milano, 1996. Vedi anche F. FUKUYAMA, La fine della storia
e lultimo uomo, Rizzoli, Milano, 1992.

* F. W. NieTzscHE, Cosi parlo Zarathustra. Un libro per tutti e per nessuno, Adelphi Milano,
1976.

12



versetto del Libro della Genesi, il primo versetto dell'intera Sacra Scrittura, Giovanni
ha iniziato il prologo del suo Vangelo con le parole: “In principio era il \dyog”. E questa
proprio la stessa parola che usa I'imperatore: Dio agisce “ocvv Aoyw”, con logos. Logos
significa insieme ragione e parola — una ragione che ¢ creatrice e capace di comunicarsi
ma, appunto, come ragione. Giovanni con cio ci ha donato la parola conclusiva sul
concetto biblico di Dio, la parola in cui tutte le vie spesso faticose e tortuose della fede
biblica raggiungono la loro meta, trovano la loro sintesi. In principio era il logos, e il
logos ¢ Dio, ci dice levangelista. Uincontro tra il messaggio biblico e il pensiero greco
non era un semplice caso. La visione di san Paolo, davanti al quale si erano chiuse
le vie dell’Asia e che, in sogno, vide un Macedone e senti la sua supplica: Passa in
Macedonia e aiutaci! (cfr At 16,6-10) — questa visione puo essere interpretata come
una “condensazione” della necessita intrinseca di un avvicinamento tra la fede biblica

e l'interrogarsi greco.’

La filosofia greca, le istituzioni romane, la promessa del popolo eletto.
E nella figura di San Paolo, 'Apostolo delle genti, che questi tre caratteri
sembrano cristallizzarsi. Ed ecco il graduale percorso di accettazione critica e
graduale delle categorie filosofico-speculative greche da parte dei Padri della
Chiesa: Giustino, Tertulliano, Clemente Alessandrino, Origene. Questi autori,
insieme ai Cappadoci, allo Pseudo-Dionigi fino alla mirabile cristianizzazione
del platonismo operata da Agostino, seppero «compiere il passaggio (...)
dal fenomeno al fondamento»®, ritrovando la filosofia nel senso classico ed
originario in quanto ricerca delle radici dell'uomo nel suo domandare. Il
cristianesimo degli inizi affronta e vince la sfida della sintesi delle culture, non
divenendo egemone - come nelle interpretazioni di alcuni diffusi cliché di ogni
tempo — ma auto-superando continuamente il proprio originario carattere
storico, contingente. Ed ecco che, con Paolo, possiamo affermare 'apparente
scandalo della rivelazione e dell'incarnazione, in Dio che si oltrepassa per farsi
uomo in Gesu Cristo, infrangendo «il muro dell'inimicizia» che era fra noi
(Ef 2,14)". Ecco che «a partire da qui si pud comprendere perché I'annuncio
cristiano cercava un collegamento con le filosofie e non con le religioni (...)
per il fatto che non si € canonizzata una cultura, ma si € potuto penetrare al
suo interno»®. Cosi attraverso la figura del Logos, diventa possibile leggere
la composizione di due caratteri apparentemente opposti, quelli, ancora una

> BENEDETTO XVI-J. RATZINGER, Discorso presso I'Universita di Regensburg, http://www.
vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_
spe_20060912_university-regensburg_it.html.

¢ GrovaNNI Paoro II, Enciclica Fides et Ratio, n. 73.

7 Ibidem.

8 J. RATZINGER, L’Enciclica Fides et ratio ed il rapporto tra fede e ragione, http://www.
gliscritti.it/approf/ratzing/fides_ratio.htm p. 2.

13

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOO 9 I'TOOLLYY

volta, rappresentati da Gerusalemme e Atene. Sottolinea Benedetto XVT nella
sua celebre Introduzione al Cristianesimo:

Lopzione cristiana originaria ¢ diversa. La fede cristiana ha fatto la sua scelta: contro gli
déi delle religioni per il Dio dei filosofi, vale a dire contro il mito della sola consuetudine
per la verita dellessere. A partire da questo, alla chiesa primitiva si rinfacciava che i
suoi seguaci fossero degli atei. Questo rimprovero scaturiva dal fatto che, in pratica,
la chiesa primitiva respingeva in blocco il mondo dell’antica religio, e quindi ateismo.
Nel sospetto di ateismo, col quale dovra battersi il cristianesimo primitivo, si riconosce
chiaramente il suo orientamento spirituale, la sua opzione unicamente per la verita
dellessere, contro la religio e la sua consuetudine priva di verita.’

Proprio la figura di Paolo sara modello di questo incontro, tutto
Mediterraneo, tra Gerusalemme, Atene e Roma, passando per Antiochia, dove
per la prima volta i discepoli vengono chiamati cristiani. Scrivere su San Paolo
vuol dire tornare alle sorgenti del Cristianesimo: la nostra cultura, cosi avida
di esplorare le origini, sembra perd non accorgersene. Con Paolo si raggiunge,
grazie alle sue lettere, almeno qualcosa degli inizi della scrittura cristiana, se
non proprio della stessa origine, al punto che moltissime volte si ¢ affermato
nei suoi confronti che egli sia stato il vero fondatore del cristianesimo.
Nonostante tutto, il fascino dell'uomo e della sua opera rimane immutabile,
come immutabile rimane il centro del messaggio paolino, cioe la risurrezione
di Gesu: «Se Cristo non é risuscitato, allora vana ¢ la nostra predicazione ed &
vana anche la vostra fede» (1 Cor 15, 14). Proprio per riscoprire il nucleo del
messaggio dell’Apostolo delle genti, il mio breve articolo si propone di ritornare
alle sorgenti dell'annuncio cristiano, mediante lo studio e la riscoperta di un
episodio citato negli Atti e ripreso ed elaborato poi dalla nascente comunita
cristiana di Reggio Calabria.

3. La spada e la parola

Liconografia tradizionale raffigura San Paolo con in mano una spada.
Limmagine dellApostolo delle genti che regge unarma (la pit celebre
raffigurazione € senza dubbio la statua presso la Basilica di San Pietro a Roma)
potrebbe sembrare azzardata. Chi guardasse alla figura di Paolo in questottica
potrebbe ritenere Paolo un grande condottiero dellera cristiana, che ha

°J. RATZINGER, Introduzione al Cristianesimo, Queriniana Brescia, 1969, p. 133. Sul percorso
di “purificazione” razionale compiuto dal cristianesimo nei confronti del mondo pagano, cfr.
anche le riflessioni di HENRI DE LuBAC ne: Il dramma dellumanesimo ateo, Jaca Book, Milano,
1992.

14



assoggettato milioni di uomini alla nuova fede con'uso della forza. Mala spada
- strumento della violenza e della persecuzione, ad indicare la vita dell'apostolo
prima della conversione - diventa simbolo del martirio che Paolo subisce a
Roma, dopo il decisivo incontro con il Risorto, «il Gesu, che tu perseguiti» (At
9,5). Chi siaddentra nelle Lettere di Paolo o negli Atti degli Apostoli per cercare
qualcosa che assomigli alla biografia nascosta dell’Apostolo, riconoscera subito
che lattributo della spada non é solo il simbolo del martirio, ma anche della
battaglia. «<Ho combattuto la buona battaglia» (2 T 4, 7), scrivera a Timoteo
nell'avvicinarsi della sua morte ormai prossima. La natura di Paolo ¢ quella di
un combattente. Ma si puo scoprire un significato ulteriore: nella Scrittura la
spada ¢ anche simbolo della parola di Dio. «Piu efficace e piu tagliente di una
spada a doppio taglio» (Eb 4, 12). Questa spada conduce Paolo nei suoi viaggi
apostolici, fino a Roma. La figura di Paolo viene di solito accostata a quella di
Pietro. Roma diviene scenario della nuova fede, ai tempi dell' Impero: Pietro e
Paolo diventano, con il martirio, i “nuovi” fondatori dell'Urbe, trasfigurando
per mezzo di Cristo i gemelli mitici Remo e Romolo, fondatore di Roma per
mezzo di un fratricidio'. Uanalogia non si ferma qui: ¢ chiaro il legame anche
tra questi due uomini e la prima coppia fraterna della storia biblica: Caino
e Abele; il primo diventa assassino del secondo ed inaugura la stirpe dei
«costruttori di citta» (Gn 4). Questi temi, che meriterebbero di essere sviluppati
in un altro e pitt ampio contesto, saranno comunque il riferimento costante in
questo breve articolo, aiutandomi a collocare un episodio della vita di Paolo
riportato negli Atti degli Apostoli - il passaggio dello Stretto di Messina - in
un piu ampio paradigma antropologico-politico di fondazione della citta e
presenza del Santo protettore o del martire, e nella relativa conversione dei
cittadini di Reggio da un culto pagano alla nuova fede cristiana, con modalita
sorprendenti.

4. 1l nomos, la citta

Ma torniamo all'immagine della citta arcaica. Le manifestazioni cultuali, la coltura
di chi coltiva cio che cresce e la cultura di chi edifica e costruisce citta, sono termini

1 Sullanalisi antropologica della fondazione di Roma, rimando al testo di Michel Serres
Roma, il libro delle fondazioni, Hopefulmonster, Firenze, 1991. La leggenda narra dei due
fratelli, Romolo e Remo. La storia € troppo nota per essere ripetuta, ma il ricordo collettivo di
una fondazione violenta della citta riporta anche qui ad una sorta di stratificazione geologica,
in cui il rituale, il racconto e la storia si rimandano continuamente. Lautore fa notare la con-
vergenza topologica di un atto violento preesistente alla fondazione della citta. Qui, il centro
di riferimento spaziale ¢ il luogo della violenza celata dalla comunita stessa.

15

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOO 9 I'TOOLLYY

apparentati dal comune riferimento al culto, e non solo etimologicamente. Culto,
coltura e cultura descrivono, infatti, anche i momenti mitico-rituali di un unico stare
dell'uomo sulla terra, nei suoi aspetti antropologici, storico-istituzionali e politico-
simbolici. Coltura deriva da colere, medesima radice di culto e di cultura: I'atto del
delimitare il terreno, di creare uno spazio chiuso, delimitato, un confine sacro. F’
qui che ritroviamo la relazione originaria tra occupazione e delimitazione del suolo,
rituali religiosi e nascita della cultura. Seguendo il politologo e giurista tedesco Carl
Schmitt il primo significato di cultura sarebbe «la creazione di un nomos primordiale,
una legge, ma anche una localizzazione spaziale ben definita, con i propri culti e riti»'".
Il nomos della citta non ¢ da ricercare nella legislazione, ma nellevento culturale di
cui narra il mito: il rito. Per gli antropologi, il rito delimita lo spazio, lo circoscrive
separandolo dalla paura e dalla violenza. Vivifica, inoltre, questo stesso spazio ri-
presentando nella memoria collettiva le tappe della sua costruzione (ri-evoca,
cioe, gli eventi fondatori). In tal modo, procedendo nello spazio dallesterno verso
I'interno, e - nel tempo - dal pili recente al pit1 remoto, ci avviciniamo al significato
essenziale dell'abitare dell'uomo sulla terra, significato analizzato ed interpretato nei
suoi aspetti antropologici, mitico-rituali, storico-istituzionali e politico-simbolici. E’
qui che intendo costruire un paradigma del mare nostrum, attraverso questo innesto
mitico-rituale, narrato dal racconto di fondazione (o meglio di ri-fondazione) della
citta di Reggio Calabria: il passaggio di Paolo a Reggio e lepisodio della “Colonna del
prodigio”

5. Storia, leggenda o apologia?

Per interpretare levento, ci serviremo di due tipi di fonti: una canonica, quella
degli Atti degli apostoli, ed una tradizionale, leggendaria, devozionale, che si innesta
sulla prima. Nella ricerca e nell'interpretazione delle fonti, cio che interessa nel
presente contesto non &, evidentemente il valore storico del documento. Interessa
invece cio che la memoria condivisa della comunita si racconta attraverso levento
fondativo. Gli attuali studi esegetici su San Paolo e le fonti, del resto, diffidano perfino
dellattendibilita storica degli stessi Atti, propendendo invece per la veridicita delle
Lettere'> Il taglio di questo saggio non puo, per forza di cose, essere storico ed esegetico,
ma vuole connettere indicazioni testuali e tradizioni in comune, avendo come fine

! Carl Schmitt, fra gli altri, ha messo in evidenza con maggior chiarezza la relazione forte tra
cultura, rituali, legge e presa di possesso, organizzatrice dello spazio sacro e quindi politico.
Cfr. C. ScaMITT, Il Nomos della terra, Adelphi, Milano, 1991.

12 Cfr., tra gli altri, M. QUESNEL, Paolo e gli inizi del cristianesimo, Libreria Editrice Vaticana,
2004. Oltre agli autori pitt importanti, come R. Fabris, R. Brown, P. Sequeri, A. Passoni
DellAcqua, G. Pulcinelli, segnalo anche il suggestivo romanzo di E. CARRERE, Il regno,
Adelphi, Milano, 2014.

16



la costruzione di un modello interpretativo. Scrivere dei viaggi apostolici di Paolo
puo diventare un'impresa complicata. Alcuni esegeti e storici, infatti, sostenevano di
possedere una biografia di prima mano, gli Atti degli Apostoli, redatti da san Luca.
La tradizione riteneva che l'autore del terzo Vangelo fosse un compagno di Paolo.
Lo stesso apostolo non lo nomina forse in tre occasioni nelle sue lettere (Col 4,14; 2
Tim 4,11; Fm 24), dandogli tra l’altro il titolo affettuoso di “caro medico”? La seconda
parte degli Atti, dedicata soprattutto ai viaggi di Paolo, contiene anche un insieme di
passi redatti secondo la prima persona plurale, la “sezione noi”*?, considerata come
un diario di viaggio che lo stesso Luca avrebbe scritto e integrato nel suo racconto con
qualche altra fonte. La critica moderna sembra aver messo in crisi certezze di questo
genere. Alcune tra le lettere di Paolo che nominano Luca, infatti, potrebbero essere
non autentiche'. E ci si rende conto che gli Atti non hanno un carattere di cronaca
diretta, ma si tratta di unopera messa insieme concretizzando una concezione
particolare della storia che corrisponde ad un progetto teologico dell'autore, che
puo non essere per forza San Luca®. Tra le indicazioni dateci dagli Atti e quelle che
si possono trarre dalle stesse Lettere di Paolo si notano delle incompatibilita, anzi
delle vere contraddizioni. A chi si dovrebbe allora dar ragione? A Paolo, testimone
privilegiato degli avvenimenti di cui parla, ma soltanto a frammenti? O agli Atti degli
Apostoli, che offrono un racconto pili completo, ma non necessariamente affidabile
dal punto di vista storico? Le divergenze tra le Lettere di Paolo e il racconto degli Atti
sono moltissime’®. A forza di metterle a confronto, gli esegeti conclusero, intorno
agli anni ’50, che si doveva dare in genere la preferenza alle lettere paoline, piuttosto
che agli Atti.”” Il caso del passaggio di Paolo sullo Stretto, e della leggenda della
Colonna del prodigio, non rappresenta pero questo tipo di problema: dalle lettere

1 Ibidem, cit. p. 11.

4 Mi riferisco qui alla differenza messa in luce da tutti gli esegeti di Paolo tra le

Lettere piti antiche, dette Deuteropaoline, e quelle pili recenti.

1 Tevidenziare il progetto teologico dellautore del terzo Vangelo e degli Atti degli Apostoli &
legato al nome di H. CONZELMAN, nella sua opera Die Mitte der Zeit, Studien zur Teologie der
Lukas, Tubingen, 1954. Traduzione inglese: The Theology of Luke, Londra, 1960.

!¢ Rimando ancora una volta al testo di Quesnel, in particolare alla I parte. (M. QUESNEL,
Paolo e gli inizi del cristianesimo, cit., cap. I e IL.)

17 Ci si riferiva, per la maggior parte, ad una regola di prudenza detta Principio di Knox (cfr.
J. KNnox, Chapters in a life of Paul, New York, 1950), dal nome del suo ideatore, da riassumere
cosi: si puo ricorrere agli Atti per completare quanto dicono le lettere, mai pero per correggerle.
Non bisogna pero fermarsi qui. Anche se il Principio di Knox costituisce un’ipotesi di lavoro
soddisfacente per i biografi paolini, sarebbe eccessivo assolutizzarla. Si dovranno considerare
percio di nuovo i testi, gli Atti e soprattutto le lettere, come fonti a disposizione, da esaminare
caso per caso: considerare le convergenze, le differenze, e, in caso di contrasto, valutare quale
versione possa esser stata meno deformata dalle intenzioni dell’autore.

17

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOO 9 I'TOOLLYY

di Paolo, infatti, sappiamo solo che Paolo avrebbe avuto I'intenzione di passare da
Roma nelleventuale viaggio in Spagna (Rm 15, 23-24.28). Dagli Atti, apprendiamo
invece che, dopo il terzo viaggio missionario con base ad Efeso (At 18, 23 - 21,16),
Paolo viene arrestato, processato e tradotto a Roma (At 21,17 - 28,31). E’ qui che
tentero di connettere le indicazioni della teologia, dell'antropologia e della tradizione
devozionale popolare con i dati storico-filologici della vita di Paolo e degli Atti.

6. Il valore della tradizione'®

Al cap. 28, v. 3, gli Atti recitano: «Inde circumlegentes devenimus Rhegium. Et post
unum diem, filante austro, seconda die venimus Puteolos». Siamo nella primavera
del 61 d.c. Paolo, inviato da cesarea a Roma per essere giudicato quale cittadino
romano, intraprende il viaggio marittimo che lo portera a toccare Malta, quindi
Siracusa, e Reggio, dove la sosta dura un giorno. E qui si interrompe il racconto degli
Atti, lasciando lo spazio a quello che abbiamo definito come racconto di fondazione.
Nella Storia dell’Archidiocesi di Reggio Calabria viene descritto lepisodio, a partire dal
quale si puo datare la nascita della prima comunita cristiana — dopo quella di Roma
- nell'Ttalia continentale'. La scena si svolge nei pressi di un tempio dedicato a Diana
Fascelide, a cui le giovinette della citta tributano un antichissimo culto di fertilita®.
Leggiamo:

Paolo, sceso a terra, sorprese i reggini in festa presso il simulacro della dea Diana
Fascelide, alla quale avevano eretto un tempio sontuoso di forma greca, ornato di
colonne scanalate, sormontate di capitelli dorici. Non volle farsi sfuggire loccasione

'8 Riprendo in questo paragrafo le mie ricerche di un decennio fa sul passaggio di Paolo a
Reggio, su cui ho gia pubblicato un saggio su La Chiesa nel Tempo, Luglio-Dicembre 2008.

' BARRIO scrive nel De Antiquitate et situ Calabriae: «Christi autem fidem Calabri, Italorum
primi, Romani exceptis, sunt complexi, Paulo Apostolo Rhegii concionante». E lo storico
UGHELLY, in [talia Sacra (IX, 428), conferma lantichita della sede di Reggio, fondata dallo
stesso Paolo: «Ceterum Sedes Regina est vetustissima ab Apostolo Paulo fondata» (cfr. E
Russo, Storia dellArchidiocesi di R. Calabria, Laurenziana, Napoli,1961). Il Papa Benedetto
XIV confermera questa origine, definita da Russo come «il valore della tradizione», nella
Bolla Suprema disposizione, del 25 settembre 1741, in cui dichiara la Chiesa di Reggio come
Chiesa-madre di tutte le altre della Calabria, fondata da Paolo Apostolo: «Ipsaque Ecclesia
Regina,caput omnium Ecclesiarum totius Calabriae Ecclesiarum a Divo Paulo Apostolo et
gentium Doctore constituta extiterit» (cfr: FIorRE, Calabria Illustrata, 11, p. 287).

2 GUARNA-LOGOTETA, Di Diana Fascelide e del suo tempio a Reggio, Reggio Calabria, 1852.
Resti del tempio di Diana Fascelide sono stati recentemente ritrovati a 30 metri a largo dello
Stretto, da Punta Calamizzi, nella zona sud di Reggio Calabria. Il promontorio Artemisio
(questo l'antico nome della punta), era luogo di culto per gli abitanti della Magna Grecia. Li
era sepolto il mitico ecista della polis di Region, Iokastos. E li, in epoca Bizantina, sorgevano
il monastero di San Nicola e la Chiesa di San Giorgio Drakoniaratis.

18



di annunziare la buona novella, come era solito fare in tutti i luoghi che toccava. Ma i
reggini, intenti a festeggiare la loro dea, sono tutt’altro che disposti ad ascoltarlo. Egli
prega, insiste, e infine ottiene che possa parlare per lo spazio di tempo sufficiente a
consumare poche dita di candela, posta ad ardere sopra una colonna. E Paolo parla
di Cristo a quella folla attonita, con la persuasione e la veemenza che lo caratterizza.
La candela in breve si consuma; ma la colonna di marmo continua a mandare lo
stesso i suoi bagliori, che produce sugli uditori un effetto non meno efficace della
parola dell’Apostolo. Il ghiaccio € rotto, il seme evangelico ¢ gettato; non manchera di
germogliare e crescere. Lo stesso Paolo si incarichera di lasciare o di inviare un suo
discepolo a proseguire lopera sua, coltivando quel germoglio e trapiantandolo anche
in altre citta.

La pil antica testimonianza della predicazione paolina a Reggio si trova negli
Acta di S. Stefano di Nicea, in cui si legge: «Avendo trovato 'Apostolo la citta dedita
al culto degli idoli, predico in essa la parola del Signore, e come un buon terreno
produce il centuplo della semente che raccoglie, cosi gli abitanti di quella citta
ricevettero la parola di Dio™. Gli Acta di S. Stefano, composti ad uso liturgico e
devozionale, non entrano pero nei particolari della predicazione apostolica,che
viceversa vengono tramandati, come detto, dalla tradizione locale, che ricorda sia
la festa in onore di Diana Fascelide sia la Colonna del miracolo®. La fonte comune
¢ da ricercare nella petizione che i Canonici di Reggio avanzarono a Roma nel 1543,
perché S. Stefano da Nicea fosse incluso nel Martirologio®. La tradizione della
Chiesa reggina a cui facevano appello, si riferisce allepisodio,partendo proprio dal
Tempio di Diana, che sorgeva vicino al mare, e conservava i ricordi della scena della
predicazione apostolica. Tra i ruderi del Tempio a Diana Fascelide, il manoscritto
parla della presenza di una casa sotterranea con una cripta, costruita a volta,dove
era stata rinvenuta unantichissima pittura, rappresentante San Paolo nellatto di
abbattere l'altare della dea. Vi erano, secondo la tradizione, anche

delle figure di giovani donne stupefatte, alcune delle quali biancovestite, portanti fasci
dilegna. E soggiungevano (i Canonici) che anche al loro tempo durava I'uso di recarsi

21 F. Russo, Storia dellArchidiocesi di R. Calabria, cit., p.52.

2 Acta SS, Jul. 11 220, M1GNE, P. G., 115, col. 317.

2 Su queste circostanze, tradizioni e credenze, cfr. De Antiquitate et situ Calabriae di BARRIO,
il Sacro Trionfo ovvero Leggendario dei SS. Martiri di Calabria (Napoli,1630) di GUALTIERI,
Dellorigine, stato e progresso del Rito Greco di RoDOTA, il Culto dei Martiri in Calabria (Napoli,
1905) di TaccoNE GaLrucct, le Memoriae Civitatis Rhegii (Vibo Valentia, Biblioteca Capial-
bi), di Tegani, la Cronaca della nobile citta di Reggio (Messina, 1617) di M. A. PoLrT1, S. Paolo
a Reggio (in: Albo Reggino, 11, pp. 108-109), La prima pagina di nostra storia ecclesiastica: la
predicazione di San Paolo a Reggio, (Ivi, IIL, pp. 171, 172), I monumenti e il culto di San Paolo
a Reggio, (Ivi, pp. 194-196), di DE LORENZO.

* In: Chronicon Rhegii, MS, (Reggio Calabria, Biblioteca Comunale).

19

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOO 9 I'TOOLLYY

al tempio di San Paolo, a fine aprile, per celebrarvi la festa della venuta dell’Apostolo
e che, in quella occasione, le fanciulle della citta, dei sobborghi e dei paesi vicini,
solevano venire processionalmente cantando un inno poetico in dialetto, e portando
verso il vespro, dei fasci di legna e tralci di vite, chiamate in dialetto fasceddi, che di
notte accendevano in onore di San Paolo®.

La tradizione storico-letteraria trova riscontro nellarte e nella liturgia.
Reggio dedica a San Paolo una chiesa fin dallantichita, che gli storici locali
ritengono sia stato lo stesso tempio di Diana Fascelide, trasformato in luogo
di culto cristiano dopo il passaggio dellApostolo®. Questo passaggio ci da
la possibilita di costruire un possibile modello interpretativo del passaggio
dal culto arcaico e pagano a quello cristiano, attraverso degli spunti dati dai
racconti della tradizione, i quali contengono elementi che esamineremo nelle
pagine seguenti: lo spazio e il tempo sacri (la festa, il tempio), i simboli legati
al culto (la colonna, il fuoco), oltre ad alcune considerazioni di carattere
antropologico sulla fondazione dello spazio comune.

7. Spazio sacro, tempo sacro

Il rimando al culto della dea e la presenza di documenti e reperti
suggerisce una riflessione sul fondamento sacro del vivere in comune. Infatti,
a partire dal culto e possibile identificare i punti di riferimento spaziali ed
esistenziali dell’homo religiosus”. E* da queste «espressioni mitologiche e
scenari rituali»*® che ogni studio antropologico o sociale puo partire: lorigine
della comunita umana & unorigine sacra per definizione. Le coordinate di
questorigine non possono prescindere dai culti che fondano un dato luogo,
una linea di demarcazione, un confine, un’istituzione o una legge. Lo stesso
concetto di spazio implica una ripartizione qualitativa del modo di essere

2 F, Russo, Storia dellArchidiocesi di R. Calabria, cit., p. 53.

*6 Le fonti concordano nell'individuare topograficamente il luogo del tempio nei pressi della
Porta occidentale della citta, chiamata Mesa. Qui, nel XII secolo, vengono fondati il convento
e la chiesa dei Frati Minori, «Ove oggi — attesta DE LORENZO - S. Maria della Vittoria, ac-
canto quindi ai ruderi del tempio di Diana Fascelide e della chiesa di San Paolo, in cui con-
servatasi la prodigiosa colonna\ (Memorie da servire alla storia sacra e civile di Reggio e delle
Calabrie, Reggio Calabria, 1873, pp. 12-13).

7 La definizione deriva dallo storico delle religioni Mircea Eliade, che sottolinea l'aspetto
fondamentale dellesperienza del sacro nella cultura umana delle origini, in opposizione al
concetto di uomo moderno, o a-religioso, in cui prevalgono rappresentazioni del mondo
secolarizzato, razionalista, scientista, personalista, sentimentale. Su cio, cfr. M. ELIADE, II
sacro e il profano, Bollati Boringhieri, Torino,1967.

8 Ibidem.

20



nel mondo. Rottura, discontinuita, passaggio sono i termini che indicano le
differenze tra sacro e profano. Scrive Eliade: «Per I'uomo religioso lo spazio
non & omogeneo; presenta talune spaccature o fratture: vi sono settori dello
spazio qualitativamente differenti fra loro»*. Lhomo religiosus da un preciso
significato ai luoghi dove vive: conosce, diciamo con Eliade, lo “status
ontologico™* dello spazio sacro. Questo status si concretizza, chiaramente,
non in speculazioni teoriche, bensi attraverso le elementari manifestazioni
del vivere comune, anteriori a qualsiasi riflessione sul mondo. «Non ti
avvicinare — dice il Signore a Mose - togliti i calzari, perché il luogo in cui
ti trovi & santo»(Es 3,5). Lo spazio sacro ¢ il luogo della ierofania, della sua
manifestazione, a partire da quel momento viene interrotta lomogeneita
dello spazio, ma avviene contemporaneamente la rivelazione di una realta
assoluta. E’ a partire da quel centro che la comunita arcaica si progetta
nel mondo. Riassumendo, 'immagine della citta rimanda alla nozione di
esperienza dello spazio sacro, che rende possibile la “fondazione del Mondo”.
La manifestazione del sacro nello spazio ha quindi - -come scrive Elide — una
«validita cosmologica: ogni ierofania spaziale, ogni consacrazione dello spazio,
equivale ad una cosmogonia: il Mondo si lascia afferrare in quanto mondo, in
quanto Cosmo, nella misura in cui si rivela come mondo sacro»*. Accanto alla
nozione di spazio - suggeritaci dai resti del tempio di Diana Fascelide e dalla
tradizione devozionale - troviamo collegata qui l'idea di Tempo sacro. Larrivo
di Paolo a Reggio coincide con una festa in onore della dea. Probabilmente,
IApostolo si trova nel centro di un rito di iniziazione delle fanciulle, o ad
un rito della fertilita (vedi supra). Analogamente allo spazio, lesperienza del
Tempo sacro non ¢ omogenea e continua. Vi sono, nella comunita dell’homo
religiosus, intervalli di tempo sacro e di tempo profano, ossia la durata
temporale di tutti quegli atti che non hanno un significato religioso. «Tra
questi due tipi di tempo vi ¢ soluzione di continuita; per mezzo dei riti pero,
I'uomo puo “passare” senza alcun pericolo dalla comune durata temporale
al Tempo sacro»’®. Ogni rito, ogni festa religiosa, ogni periodo liturgico

» Ibidem.
3 Ibidem.
3 Ibidem.

3> Ibidem, p. 19. E interessante il fatto che Eliade intuisca il “pericolo” insito nel “passaggio”

attuato attraverso il rito di purificazione, tra sacro e profano. Ma lo studioso romeno non
sembra preoccuparsi di dare spiegazioni. E’ René Girard che, per primo, ha tematizzato questi
aspetti dell'antropologia, costruendo una teoria innovativa sullorigine del sacro collegata alla
violenza intraspecifica alla comunita umane. Il “pericolo” di cui parla Eliade non ¢ altro, per
Girard, che il pericolo percepito dalla comunita, dello scatenarsi della violenza mimetica.
Approfondiremo brevemente infra alcuni tra questi concetti chiave. Su cio, R. GIRARD, La

21

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOO 9 I'TOOLLYY

¢ la riattualizzazione di un evento sacro avvenuto in un passato mitico, in
un “principio”. Ne consegue una nozione di Tempo sacro indefinitamente
ripetibile. Il tempo sacro rimanda allevento originario, al mito di fondazione
della comunita, che viene rivissuto ciclicamente. Dimensione spaziale e
dimensione temporale del sacro sono unite, in maniera evidente, anche dal
punto di vista semantico, a rimarcare, qualora ce ne fosse bisogno, la comune
radice dei due termini. Si deve a Hermann Usener la prima spiegazione
della parentela etimologica tra templum e tempus, in un’interpretazione dei
due termini attraverso il concetto di intersezione (Schneidung, Kreuzung)™>.
Ulteriori ricerche hanno perfezionato tale scoperta: « Templum indica l'aspetto
spaziale, tempus laspetto temporale del movimento dellorizzonte nello
spazio e nel tempo»**. Il Tempio ¢ il luogo santo per eccellenza, imago mundi,
santifica il Mondo e la vita cosmica. Questa vita cosmica ¢ immaginata in
una traiettoria circolare, si identifica con ’Anno. Limmagine del tempo & qui
un circolo chiuso. «Pur avendo un principio e una fine, rinasceva ogni Anno
un tempo nuovo, puro e santo. Il Nuovo Anno ¢ una riattualizzazione della
cosmogonia, € necessario ricominciare dal principio, restaurare cioe il Tempo
primordiale»®. Ecco il rito del’Anno Nuovo nelle comunita arcaiche: i peccati
vengono espulsi, si attuano purificazioni, si allontanano i demoni, si offrono
vittime e capri espiatori.

8. La Colonna del prodigio

Lepisodio della Colonna del prodigio si innesta proprio in questo contesto
ciclico. E ci offre lo spunto per ulteriori riflessioni sull'apparizione del
cristianesimo nello spazio del mare nostrum, ed il conseguente processo
di evangelizzazione sui vecchi riti e simboli sacri esistenti*. Nel racconto
tradizionale, la rifondazione della citta avviene all'interno di un rito, di
una festa sacra. E’ suggestivo qui notare come Paolo converte i reggini dal

violenza e il sacro, Adelphi, Milano, 1972.

33 H. USENER, Gétternamen, Bonn, 1920, pp. 191 ss.

' W. MULLER, Kreis und Kreus, Berlino, 1938, p. 39.

% M. ELIADE, Il Sacro e il profano, cit., p. 51.

3¢ Ci sembra fondamentale ribadire in questa sede come i Padri della Chiesa primitiva ab-
biano esaminato la corrispondenza tra i simboli proposti dal cristianesimo e i simboli che
costituiscono il patrimonio comune dell'umanita. Per questi primi apologeti del cristianesi-
mo i simboli erano carichi di messaggi: la Rivelazione non distrugge i significati precristiani
dei simboli: al contrario, li riutilizza, interpretandoli alla luce trasfigurata della verita della
vittima perfetta: il Cristo. Su cio, cfr. R. GIRARD, Vedo Satana cadere come la folgore, Adelphi,
Milano, 2001. Vedi anche M. SERRES, Esthétiques sur Carpaccio, Hermann, Paris, 1975.

22



paganesimo distruggendo laltare della dea e sostituendo laltare sacrificale
con laltare della prima Chiesa. In ci0 possiamo anche intravedere la nuova
concezione di tempo, il tempo cristiano, collegata all'irruzione nella storia di
un evento che spezza il precedente cerchio “delleterno ritorno” La dimensione
circolare della religione arcaica, del parossismo mimetico che si ripropone
durante ogni rito, viene definitivamente spaccato dalla presenza del Risorto
nella storia umana. Il cristianesimo rinnova lesperienza del tempo sacro, il
tempo liturgico, affermando la storicita della persona del Cristo”.

Tonando al racconto della Colonna, i simboli utilizzati dal narratore sono
ripresi dal paganesimo: il luogo ¢ un luogo sacro (il Tempio di Diana), gli
strumenti del prodigio sono una colonna (I'axis mundi) ed il fuoco. Il fuoco ¢
una componente centrale nella vita dell'uomo, in particolare dell'uomo arcaico.
Molti racconti di fondazione raccontano di un dio che dona il fuoco agli
uomini (Prometeo). In generale, il fuoco € un simbolo teofanico basti pensare
al roveto ardente dell'Esodo, o alla nube di fuoco che guidava Israele. Dal punto
di vista rituale, il fuoco é lelemento fondamentale per un sacrificio perfetto®.
Nel Nuovo Testamento, il battesimo perfetto non sara quello con I'acqua, ma
«con lo Spirito Santo e fuoco” Fuoco e Spirito Santo saranno poi nuovamente
sovrapposti nell'immagine della Pentecoste. Il fuoco ¢, come ogni elemento
sacro, ambivalente. Come il sangue, l'acqua, la vittima stessa, ¢ portatore da
un alto di violenza, distruzione, contagio veloce ed indifferenziato. Dall’altro &
portatore di benedizione per la comunita, mezzo di purificazione, unita. Il fuoco,
come ci ricorda Bendetto X VT, ¢ il simbolo dell’alleanza del Signore con Abramo.
«In una visione Abramo vede come un forno fumante e una fiaccola ardente -
ambedue immagini della teofania - passare tra le carni degli animali divisi. Dio
suggella I'alleanza garantendo lui stesso la fedelta ad essa con un inequivocabile
simbolo di morte” (Cfr. Gn 15, 1-21)*. Qui Bendetto XVI ricorda il costume
orientale per la conclusione di unalleanza tra clan. Il patriarca divide a meta gli
animali sacrificali. I partner dell'alleanza usano passare in mezzo agli animali
divisi, rito che ha un valore di giuramento imprecatorio: se rompo lalleanza,
accada a me come a questi animali. Ma - ci si chiede - puo Dio morire? Puo Dio
punire se stesso? I Padri della Chiesa hanno visto in cio «un misterioso e prima
indecifrabile segno della croce, in cui Dio, con la morte di suo figlio, si fa garante
dell'indistruttibilita dell'alleanza e si consegna radicalmente all'uomo»*’. Paolo

7 Per una trattazione pilti completa, rimando a O. CULLMANN, Cristo e il tempo, EDB, Bologna,
1980.

8 Nel Levitico vengono enumerati e spiegati minuziosamente tutte le modalita rituali della vitti-
ma, delloblazione e dellofferta.

¥ BENDETTO X VI, Paolo lapostolo delle genti, Libreria Editrice Vaticana, 2008, pp. 89-90.

Y Ibidem.

23

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOO 9 I'TOOLLYY

incarnera questo misterioso segno, proseguendo il suo viaggio fino a Roma,
attestando con il martirio la sua adesione a Cristo. Ed ¢ proprio all'immagine
dell'apostolo che dobbiamo tornare, per una comprensione pitt profonda dei
caratteri emersi dal racconto della Colonna del prodigio. Paolo, ri-fondatore
di Reggio, fa assumere ai cittadini gli stessi atteggiamenti della sua personale
conversione. La citta viene convertita dal martire, che in lui si riconosce, si
rappresenta, si racconta. La fondazione per mezzo del martirio riconsacra il
territorio cittadino, ridona un significato al legame politico e sociale, distrugge
- 0 esaugura - il precedente ordine. Il processo di nascita delle chiese ¢ una
nascita, un nuovo inizio della comunita che viene guadagnata al cristianesimo.
E; nelle parole di Agostino, un nuovo “generare”. Scrive S. Ignazio dAntiochia:
«Paolo annuncio Cristo con il martirio, e il suo sangue, insieme a quello di
Pietro e di tanti altri testimoni del Vangelo, irrigo questa terra e rese feconda
la Chiesa»*'.

4 JGNAZIO DI ANTIOCHIA, Ad Rom, Inscr.: Funk, I, 252.

24



Riassunto: Nel celebre dialogo platonico Il Politico, troviamo un racconto che verra
ripreso e reinterpretato da molti autori cristiani fino al medioevo. Il mito, narrato
dallo straniero di Elea, presenta una situazione di caos cosmico, in cui la normalita e
lordine potranno essere ripristinati soltanto grazie all'intervento divino. Nel racconto,
in cui troviamo elementi e cosmogonie comuni a molte culture, il mondo rischia di
essere spazzato via nell'infinita “regione della disuguaglianza”. Agostino, fra gli altri,
riprende questa suggestiva definizione, in un celebre passo delle Confessioni: qui, la
regio dissimilitudinis, lo stato di caos, diviene descrizione dello stato di lontananza
dellanima dallordine di amore divino. Questa suggestione puo descrivere i caratteri
multiformi che il Mediterraneo ha nel tempo assunto. Laforisma platonico diventa
possibile immagine del rapporto, che si sviluppa in maniera originale allinterno
dell'area mediterranea, tra filosofia, teologia, antropologia e dimensione politica. E
diventa anche immagine concreta della possibilita di piombare (o ri-piombare) nel
caos totale che alcuni tra gli osservatori piti pessimisti vedono nelle attuali tensioni
geopolitiche e nellapparente scontro di civilta di cui il Mediterraneo sarebbe
scenario privilegiato. In questo contesto, la figura di Paolo diventa paradigma di
questo incontro tra Gerusalemme, Atene e Roma, attraverso lepisodio del passaggio
dell'apostolo a Reggio Calabria, narrato negli Atti degli apostoli: Inde circumlegentes
devenimus Rhegium (At 28, 3).

Parole chiave: mito — cosmogonie - antropologia - aforisma - paradigma

Abstract: In the famous Platonic dialogue The Statesman, we find a story that will
be taken up and reinterpreted by many Christian authors until the Middle Ages. The
myth, narrated by the foreigner of Elea, presents a situation of cosmic chaos, in which
normality and order can only be restored thanks to divine intervention. In the story,
in which we find elements and cosmogonies common to many cultures, the world is
at risk of being swept away in the infinite “region of inequality”. Augustine, among
others, takes up this evocative definition in a famous passage from the Confessions:
here, the regio dissimilitudinis, the state of chaos, becomes a description of the state
of distance of the soul from the order of divine love. This suggestion can describe the
multiform characters that the Mediterranean has taken on over time. The Platonic
aphorism becomes a possible image of the relationship — developed in an original way
within the Mediterranean area — between philosophy, theology, anthropology, and
political dimension. It also becomes a concrete image of the possibility of plunging
(or plunging again) into the total chaos: an image, according to some of the most
pessimistic observers, of the current geopolitical tensions and in the apparent clash
of civilizations of which the Mediterranean would be the privileged scenario. In this
context, Paul becomes the paradigm of this encounter between Jerusalem, Athens
and Rome, through the episode of the apostle passing in Reggio Calabria, narrated in
the Acts of the Apostles: Inde circumlegentes devenimus Rhegium (At 28, 3).

Key words: myth - cosmogony - anthropology - aphorism - paradigm

25

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



