
11

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

I cristiani e la polis nel ministero e negli scritti paolini

Gabriele F. Bentoglio*

Sommario: Introduzione. 1. Il politeuma paolino e la vocazione del cristiano. 2. 
Cittadini, ma stranieri. 3. Vocazione e impegno. 4. L’incontro delle culture

Introduzione

Gli scritti che compongono l’epistolario paolino documentano la 
sorprendente rapidità con cui nacquero e si svilupparono molti centri di 
aggregazione imperniati sulla “Parola”, cioè sull’annuncio della morte e 
della risurrezione di Gesù. Anche altre composizioni letterarie del Nuovo 
Testamento lo confermano: il libro degli Atti degli Apostoli, ad esempio, 
riferisce che «la parola di Dio si diffondeva» (At 6,7), «la parola di Dio cresceva 
e si diffondeva» (At 12,24), «la parola del Signore si diffondeva per tutta la 
regione» (At 13,49), «la parola del Signore cresceva con vigore e si rafforzava» 
(At 19,20). È opportuno rilevare che, secondo il redattore di questo documento, 
la “Parola” è quasi personificata nella sua attività di “crescita”, in parallelo con 
quanto dice il terzo vangelo riguardo a Gesù, ricorrendo al medesimo verbo, 
auxanō: «il bambino cresceva e si fortificava» (Lc 1,80). 

Insieme alla Parola crescevano anche le comunità dei credenti.
Gli studi recenti, anche con l’ausilio delle indagini storico-archeologiche e 

delle discipline dell’antropologia culturale e della sociologia, hanno messo in 
luce le dinamiche dell’ospitalità come elemento portante del movimento che 
ha interessato le prime comunità cristiane1.

* Già Sottosegretario del Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e Itineranti. 
Docente presso l’IT e l’ISSR di Reggio Calabria.
1 Cfr. C. Di Sante, Lo straniero nella bibbia. Saggio sull’ospitalità, Città Aperta Edizioni, 
Troina (En) 2002; G. Bentoglio, “Mio padre era un Arameo errante…”. Temi di teologia 
biblica sulla mobilità umana, (Quaderni SIMI 4), Urbaniana University Press, Roma 2006. 
Interessanti ricerche nel campo della sociologia sono stati condotti, tra altri, da G. Theissen, 
Sociologia del cristianesimo primitivo, “Dabar” Studi biblici e giudaistici 5, Marietti, Genova 
1987. Utili approfondimenti sono stati proposti da J.P. Meier, Un Ebreo marginale. Ripensare 
il Gesù storico, I. Le radici del problema e della persona. II. Mentore, messaggio e miracoli. III. 
Compagni e antagonisti. IV. Legge e amore, BTC 117, 120, 125, 147, Queriniana, Brescia 2001, 
2002, 2003, 2009.



12

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

Volendo, però, rintracciare anche altre strutture basilari su cui si è 
andato sviluppando il cristianesimo, senza dubbio possiamo individuarne 
una nella nuova mentalità che si è formata sulla concezione di città/patria/
cittadinanza, in stretta connessione con l’identità di chi veicola la Parola, che 
in contemporanea “corre e cresce”. Infatti il credente, per vocazione, a partire 
dalla sua testimonianza e dal rigore delle sue ragioni di vita e di speranza, è 
orientato all’intreccio di relazioni nel confronto con altri, anche appartenenti 
a diversa etnia, cultura, credo religioso, patria e cittadinanza.

Tra i moduli linguistici che delimitano questo tema, nel Nuovo Testamento, 
troviamo, anzitutto, il sostantivo polis, che designa la città in quanto 
organizzazione civile della convivenza umana. In connessione con il fonema 
originario, procede la forma verbale politeuō/politeuomai, che indica la natura 
e l’opera di colui che prende parte, in qualità di cittadino, alla vita della città e, 
perciò, gode della politeia, cioè di quella particolare condizione che garantisce 
il diritto di cittadinanza e, dunque, la partecipazione attiva alla vita della 
polis. Sotto questo profilo, colui che esercita i diritti attivi e passivi, che la 
città o l’organismo statale gli riconosce, è un politēs e, quindi, alla sua azione 
partecipativa negli affari della polis rimanda il politeuma, forma derivata di 
polis.

Dal canto suo, l’Antico Testamento, restando in ambito politico, mette a 
fuoco soprattutto lo specifico legame dell’individuo o di una collettività ad 
un territorio, che implica l’identificazione con i caratteri etnico-linguistici 
e culturali del gruppo umano che lo abita, con il ricorso ai vocaboli ’æræs 

– ’adāmā (che il greco del Nuovo Testamento rende entrambi con il termine 
gē)2 e l’aggiunta del pronome possessivo o di un nome collettivo. È il caso, 
ad esempio, della profezia di Amos: «Israele sarà condotto in esilio lontano 
dalla sua terra… la tua terra sarà divisa con la corda»  (7,11.17; vedi anche 
Gen 28,15; Gn 4,2; Dan 11,9; Sal 137,4), dove si esplicita che «molto arcaica è 
l’espressione nella quale la ’adāmā viene determinata col pronome possessivo, 
e che nella forma “mia/tua/sua terra” si avvicina al significato di “patria”»3. Da 
rilevare, infine, che «nell’uso politico di ’æræs rientra anche l’espressione ‘am 
hā ’āræs che indica complessivamente coloro ai quali è riconosciuta la capacità 
giuridica in un territorio»4.

Il secondo libro dei Maccabei, tramandato in lingua greca, riporta l’unica 

2 Cfr. H. Sasse, gē, in G. Kittel – G. Friedrich, Grande Lessico del Nuovo Testamento, II, 
Paideia, Brescia 1972, 429-440.
3 E. Jenni – C. Westermann, Dizionario Teologico dell’Antico Testamento, vol. I, Marietti, 
Torino 1978, 52.
4 Idem, 203-204.



13

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

attestazione veterotestamentaria del lemma politeuma per designare «tutti 
coloro che abitano in Giaffa» (2Mac 12,7), cioè coloro che, in base al diritto di 
cittadinanza, agiscono nella e per la collettività residente in quell’area.

1. Il politeuma paolino e la vocazione del cristiano

Anche nel Nuovo Testamento c’è soltanto una ricorrenza del termine 
politeuma, nel contesto polemico di un inno paolino, che dichiara vane 
le certezze degli avversari, mentre «il nostro politeuma è nei cieli, da dove 
attendiamo anche, come salvatore, il Signore Gesù Cristo» (Fil 3,20).

Il vocabolo  politeuma  ha un ampio spettro di significati. Come termine 
tecnico, nell’ambito di una polis o città-stato greca, può indicare la classe 
dirigente politica dei cittadini, come organo sovrano con diritti specifici. Sotto 
questo profilo, in una costituzione oligarchica il politeuma afferisce ad 
una parte degli abitanti della polis; in una formazione democratica, invece, 
all’intera popolazione5. Ma può anche indicare l’organizzazione politica di un 
determinato gruppo di persone all’interno di un’area urbana. In questo caso, 
i membri del politeuma  sono concentrati in un preciso distretto della città, 
dove vivono come comunità etnica. È probabile che Paolo avesse familiarità 
con questa istituzione, anche senza specificarne i dettagli tecnici, e l’abbia 
applicata al caso della città di Filippi e a quella parte di collettività pagano-
cristiana, inserita nel complesso urbano di quella città. Nel primo secolo d.C., 
Filippi era colonia romana e la sua popolazione era costituita in parte da politai, 
il cui politeuma era radicato nella lontana Roma, e in parte da Greci e Traci, 
che erano esclusi dalla cittadinanza romana, ma portavano il principale onere 
finanziario della colonia, con rispettivo status e con tutte le sue implicazioni6. 
Il legame di cittadinanza dei politai Filippesi con Roma potrebbe aver fornito 
un’analogia a cui Paolo farebbe riferimento come a paradigma di appartenenza 
per i membri della comunità cristiana di Filippi. Essi non appartengono al 
corpo della cittadinanza romana, ma hanno comunque una cittadinanza di 
appartenenza. Come per i politai di Filippi, che hanno appartenenza civica 
a Roma, anche i cristiani vantano la cittadinanza oltre i confini della città 
di Filippi. Nondimeno, come i politai, anche la comunità cristiana fa parte 
dell’unica colonia e coopera attivamente alla vita sociale e politica della città. 

5 Cfr. H. Strathmann, polis ktl., GLNT X, Paideia, Brescia 1975, 1273-1328.
6 J.H. Hellerman, Reconstructing Honor in Roman Philippi, Cambridge University Press, 
Cambridge 2002, p. 115.



14

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

E così, «con il termine politeuma Paolo descrive un organo collettivo che 
può esercitare diritti attivi in una città per la gestione delle questioni interne. 
Sebbene non a tutti sia (già) evidente qui ed ora, a questi cristiani di Filippi 
viene garantito lo statuto e l’appartenenza ad una collettività che potrebbe 
essere considerata come analoga al modello romano, ma chiaramente distinta 
da questo, se non addirittura come chiara alternativa ad esso»7. 

Si conferma, dunque, che il tono critico dell’affermazione paolina mette 
in risalto il senso di uno specifico politeuma che caratterizza i cristiani e che, 
pertanto, li distingue, anzi li pone in contrasto almeno con i nemici della 
predicazione di Paolo. Esso è «nei cieli», in quanto determina e governa 
la realtà presente del cristiano, ma con lo spessore di una forza operativa 
costante e sovrumana. In analogia con il politeuma della città greca di Filippi, 
determinata e retta da statuti, leggi, norme e usanze romane, il politeuma dei 
credenti rimanda a Cristo e si esprime nella loro vita ispirandoli, governandoli, 
regolandoli in ogni loro espressione. Si focalizza, in questo modo, l’impegno 
del cristiano nella precarietà e nella fragilità della sua vicenda terrena, animato 
però dal dinamismo della croce e della risurrezione di Cristo8. 

Per questo, l’attività del credente non esula dalla realtà e, soprattutto, dalla 
comunità umana, anzi, vi si immerge totalmente, imprimendovi, tuttavia, 
quel supplemento d’anima che soltanto l’appartenenza a Cristo può garantire. 

Sotto questo profilo, il termine adeguato per tradurre il politeuma non è 
semplicemente “cittadinanza”, né soltanto “patria”. Il primo vocabolo, infatti, 
si limita ad una formalizzazione giuridica e anche mutevole, senza per questo 
qualificare sostanzialmente la persona. Il secondo, poi, esige necessariamente 
una componente locale, territoriale, geografica che non corrisponde 
all’espressione figurata dei «cieli», cui Paolo fa riferimento per indicare la 
stretta unione del credente con la persona di Cristo nella sua specifica funzione 
salvifica.

Bisognerebbe poter produrre una sintesi dinamica di questi elementi, per 
rendere la pregnanza del politeuma paolino, salvaguardando la sua funzione 
orientatrice e normativa, che investe completamente, sempre e dovunque, il 
credente. D’altronde, ribadendo la caratteristica dei vocaboli con desinenza 
in –ma, non viene designata l’attività del soggetto, ma il risultato di un’azione 
e, dunque, non sono in questione le modalità o le competenze dell’esercizio 
del politeuma, ma l’ampia e integrale realtà contenuta e descritta dal politeuma 

7 K. Ehrensperger, “The Politeuma in the Heavens and the Construction of Collective 
Identity in Philippians”, Journal of the Jesus Movement in its Jewish Setting n. 6 (2019) 42.
8 Cfr. G. Bentoglio, voci Accoglienza; Ospitalità; Patria, in G. De Virgilio (a cura di), 
Dizionario Biblico della Vocazione, Editrice Rogate, Roma 2007, 7-15; 633-639; 680-684.



15

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

come conseguenza dell’appartenenza a Cristo.
Si tratta, appunto, di qualificare a monte la vocazione del discepolo di Cristo 

a conformarsi a lui, al punto da percorrere l’itinerario personale della storia, a 
valle, senza abdicare alle proprie responsabilità, ma in stretta corrispondenza 
alla costituzione normativa garantita dalla sequela stessa del «salvatore, il 
Signore Gesù Cristo» (Fil 3,20).

Proprio in questa prospettiva, dunque, assume il suo pieno significato 
anche l’imperativo che si legge nello stesso scritto: «comportatevi da 
cittadini (politeuesthe) degni del vangelo di Cristo» (Fil 1,27), dove l’elemento 
determinante non è tanto la condotta di vita o, meglio, la raccomandazione 
paolina sollecita la centralità del «vangelo di Cristo» nell’esistenza cristiana, 
che saprà produrre, di riflesso, un coerente comportamento nella quotidianità. 
In effetti l’interpretazione del verbo politeuesthe rimanda in prima battuta 
al comportamento civico-sociale, in senso generico, dei cristiani della 
comunità di Filippi nel tessuto storico-geopolitico di quella città. Se, però, lo 
consideriamo alla luce di Fil 3,20, la prospettiva si allarga a dismisura fino a 
raggiungere la dimensione escatologica della fede cristiana, che vive il già ma 
non ancora. 

Pertanto il comando paolino non trascura i doveri verso la società civile 
terrena, ma volge l’attenzione «ai doveri propri di cittadini di un’altra patria. 
Le sue norme derivano dal vangelo di Cristo»9.

Questo spiega l’esortazione paolina ai Filippesi, chiamati ad essere «saldi in 
un solo spirito», a dare una qualificata testimonianza di unità e di lotta «per la 
fede del Vangelo» (Fil 1,27).

2. Cittadini, ma stranieri

La comunità cristiana sa di vivere il confronto con la storia senza sottrarsi 
alla vulnerabilità del quotidiano e alla responsabilità che chiama tutti 
all’impegno serio e attivo. Nello stesso tempo, i credenti avvertono che la loro 
esperienza è passeggera, che il loro traguardo è altrove, sono in cammino 
verso «la città dalle salde fondamenta, il cui architetto e costruttore è Dio 
stesso» (Eb 11,10). 

Per questo, Paolo fissa un nuovo statuto ontologico per i cristiani «né 
stranieri né ospiti, ma concittadini dei santi e familiari di Dio» (ouketi xenoi 

9 A.J. Levoratti – E. Tamez – P. Richard, Nuovo commentario biblico. Atti degli apostoli, 
Lettere, Apocalisse, Borla/Città Nuova, Roma 2006, p. 427.



16

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

kai paroikoi alla sympolitai: Ef 2,19). Amati e chiamati da Cristo, donne e 
uomini che accolgono l’appello sono qualificati in tensione dialettica: essi 
sono «eletti pellegrini» (eklektoi parepidēmoi: 1Pt 1,1), «stranieri e viandanti» 
(paroikoi kai parepidēmoi: 1Pt 2,11)10. 

Questo vocabolario, che si ritrova sia nell’epistolario paolino sia in altri 
scritti neotestamentari, non ha solo valenza sociologica. Ha una rilevanza 
teologica, poiché precisa che il popolo dei credenti è straniero nel mondo in 
cui vive, ha cioè la configurazione di una colonia in qualunque posto vada, ma 
sa di non essere vagabondo, di avere uno specifico politeuma e di camminare 
verso Gesù Cristo. E poiché appartiene a Dio, ha la patria che Dio gli offre. 
Certo, esercita diritti e doveri nella società terrena che lo ospita, ma è anche 
consapevole che questa realtà di passaggio ha tutte le caratteristiche della 
provvisorietà, che raggiungerà la sua pienezza solo nell’autentica patria, che 
è Gesù Cristo: «queste cose, che per me erano guadagni, io le ho considerate 
una perdita a motivo di Cristo. Anzi, ritengo che tutto sia una perdita a 
motivo della sublimità della conoscenza di Cristo Gesù, mio Signore. Per lui 
ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per guadagnare 
Cristo ed essere trovato in lui, avendo come mia giustizia non quella derivante 
dalla Legge, ma quella che viene dalla fede in Cristo, la giustizia che viene da 
Dio, basata sulla fede» (Fil 3,7-9).

Queste e simili espressioni dell’epistolario paolino precisano che il cristiano 
è tale perché ha ricevuto e ha risposto ad una vocazione, ma non perché 
appartiene ad una particolare etnia o perché proviene da un certo ambiente 
sociale, politico, culturale o semplicemente geografico, bensì perché è “eletto” 
per la gratuita bontà di Dio e può proclamare a voce alta: «per me il vivere è 
Cristo e il morire un guadagno» (Fil 1,21). Elezione, però, che non è sinonimo 
di salvezza, ma di responsabilità che completa l’identità e la vocazione del 
nuovo popolo di Dio. All’elezione, infatti, è complementare la consapevolezza 
di essere parepidēmoi kai paroikoi11. Nel Nuovo Testamento il primo vocabolo 
ricorre solo nella Prima Lettera di Pietro (1,1 e 2,11) e nella lettera agli Ebrei 
(11,13) e segnala lo straniero che dimora temporaneamente in un luogo 
diverso dalla sua terra di origine. È uno che si trova di passaggio in una terra 
straniera, dove non ha stabile dimora e, a motivo della sua precarietà, non 
può rivendicare i diritti che hanno i cittadini residenti in una città. Il vocabolo 
paroikos, invece, individua lo stato di residente di uno straniero: egli vive, 
anche in forma permanente, in una città adottiva. Ma, come il parepidemos, 

10 Cfr. AA.VV., “L’altro, il diverso, lo straniero”, in Parola Spirito e Vita 27 (1993) 11-301.
11 Cfr. G. Stählin, xénos, in G. Kittel – G. Friedrich, Grande Lessico del Nuovo Testamento, 
VIII, Paideia, Brescia 1972, 6-102.



17

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

anch’egli non gode degli stessi diritti di chi gode della politeia (vedi anche At 
7,6.29; il sostantivo paroikia compare in At 13,17 e in 1Pt 1,17). 

Si tratta, in definitiva, di ciò che Paolo spiega nella sua lettera agli Efesini 
(2,19) per qualificare il credente come colui che vive in una terra che non gli 
appartiene, sente il bisogno di essere salvato e sa che Gesù Cristo è speranza 
e salvezza. Dunque, l’essere pellegrini diventa caratteristica essenziale del 
cristiano. 

Bisogna notare, però, che il mondo biblico, che costituisce l’ambiente socio-
culturale delle lettere di Paolo, in contrasto con l’ideale d’autonomia personale, 
caratteristica del pensiero greco, percepisce la persona umana anzitutto in 
rapporto alla collettività12. Nella convinzione di un unico Dio creatore al quale 
si sente legato dal particolare vincolo dell’elezione e dell’alleanza, il popolo 
biblico ha consapevolezza di essere un popolo di fratelli e, più precisamente, 
un popolo di fratelli in cammino.

In linea di continuità, san Paolo configura la vita delle comunità cristiane 
proprio sul paradigma del popolo di Dio nomade nel deserto: «…i nostri padri 
furono tutti sotto la nube, tutti attraversarono il mare, tutti furono battezzati 
in rapporto a Mosè nella nube e nel mare, tutti mangiarono lo stesso cibo 
spirituale, tutti bevvero la stessa bevanda spirituale: bevevano infatti da una 
roccia spirituale che li accompagnava, e quella roccia era il Cristo» (1Cor 10,1-
4; cfr. anche At 7,38;). È in questa prospettiva che la comunità dei credenti sa 
che, pur trovandosi nel mondo, non gli appartiene (cfr. Gv 17,14.16), che è 
esule ancora lontana dal Signore (cfr. Eb 11,13-14) e in un paese non suo (cfr. 
1Pt 2,11), che la terra non è una dimora stabile e permanente, ma provvisoria 
e precaria (cfr. 1Cor 7,26; Eb 13,14; 1Pt 1,1.17), che il tempo presente è tempo 
di tentazione e di prova (cfr. 1Cor 10, 1-6; Eb 3,7-19), che la vera patria sta nei 
cieli (cfr. Fil 3,20) e nell’incontro definitivo con il Cristo risorto (cfr. Fil 1,23; 
2Cor 5,8), che nel periodo antecedente la morte si è in cammino verso la beata 
speranza (cfr. Tt 2,12-13), l’eredità promessa (cfr. Fil 1,6), la piena felicità (cfr. 
Mt 25,21) e il riposo eterno (cfr. Eb 3,11.18). 

La Chiesa, dunque, è la comunità del deserto, nutrita dalla «manna che 
viene dal cielo» e illuminata dalla «gloria di Dio» (Es 16,4.10 in parallelo 
con Gv 6,32-33ss): infatti, la Cena del Signore prende il posto della festa 
pasquale ebraica e l’esodo vede la sua piena realizzazione nella morte e nella 
risurrezione di Gesù. Pertanto, comprendendo se stessa in linea con Israele 
nel deserto, redenta però dal sangue di Cristo, la comunità cristiana riconosce 
nel passato la vittoria conquistata da Dio e, nel medesimo tempo, indirizza la 

12 Cfr. G. Danesi, “Migrazione e Nuovo Testamento”, Seminarium XXV (4, 1985) p. 95.



18

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

speranza alla pienezza di tale vittoria, nel politeuma orientato in Gesù Cristo: 
«se uno è in Cristo, c’è una creazione nuova; le cose vecchie sono passate, ecco 
ne sono nate di nuove» (2Cor 5,17). Non si tratta solo di un nuovo accesso 
alla politeia locale, di un rifacimento della polis terrena, di un ritocco delle 
cose scaturite dall’attività creatrice di Dio: il risultato dell’opera di creazione 
sarebbe meglio espresso con il sostantivo ktisma (cfr 1Tt 4,4; Gc 1,18; Ap 5,13; 
8,9). Invece, Paolo suggerisce una sfumatura di senso nell’uso di ktisis, che 
descrive la creazione come attività. È vero che in Dio c’è proporzione esatta tra 
l’opera della creazione e il suo risultato, nel senso che non si potrebbe parlare 
di Dio creatore se non ci fosse la creatura. La creatura, perciò, contiene in 
sé, implicitamente, l’azione di Dio. Ma la sfumatura rimane: Paolo intuisce 
che, quando il battesimo ha immesso i credenti nel giro di Cristo, è avvenuta 
una nuova azione creatrice da parte di Dio e, conseguentemente, si è potuto 
constatare un nuovo risultato. 

Insomma, l’intervento creatore di Dio ha dato inizio alla vita nuova in 
Cristo, garantendo ai credenti il «politeuma nei cieli» (Fil 3,20)13.

3. Vocazione e impegno

I temi delimitati dal campo associativo di polis/politeuma mettono in 
luce alcune questioni attuali, dove l’abbattimento delle frontiere costringe 
a ripensare a cosa significhi appartenere ad una città ed esercitare una 
cittadinanza responsabile; dove la conquista della terra genera potere e 
arricchimento per alcuni, sfruttamento e sottomissione per altri; dove la 
velocità dei cambiamenti, in tutti i campi del progresso moderno, sviluppa 
una specie di sradicamento cronico in milioni di persone che, per svariate 
ragioni, sono sempre in movimento da una città all’altra della terra, compresi 
i “navigatori” delle reti telematiche, che approdano in tempo reale nelle aree 
del pianeta più lontane e sconosciute.

Di fatto, nelle società moderne, avvertiamo più che in passato un forte 
desiderio di appartenenza, vorremmo sentirci “a casa”, in un posto sicuro, in 
una patria con pieno diritto di cittadinanza. 

Anche la Bibbia è interessata a questo fatto, anzi promette una “terra 
promessa”. Con un doppio intendimento: la polis è un “luogo fisico”, dove 
si può stare al sicuro e godere di prosperità e benessere senza pressioni o 
violenze, ma è anche uno “spazio”, una cifra simbolica che esprime un senso 

13 Cfr. AA.VV., “Chiesa straniera e pellegrina”, in Parola Spirito e Vita 28 (1993) 11-361.



19

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

di completezza e di totalità, caratterizzato da coesione sociale e da benessere 
personale in fatto di prosperità, sicurezza e libertà. La “polis-spazio”, così, è 
una dimensione spirituale dell’uomo. La “polis-luogo”, invece, ricorda a quello 
stesso uomo il suo impegno storico, concreto, definito. La “polis-spazio” 
fornisce la possibilità di abbattere ogni confine, di abolire le dogane, di superare 
le barriere del linguaggio, della razza, delle particolarità etnico-sociali. Invece 
la “polis-luogo” rimanda alla storia, all’appartenenza ad un ambiente specifico, 
alla condivisione di un preciso pellegrinaggio sulle vie di un comune destino14.

La rivelazione biblica oscilla tra la “polis-spazio”, intesa come patria che 
Gesù identifica con il Regno dato in proprietà ai poveri in spirito (Mt 5,3) e 
ai misericordiosi (Mt 25,34), e la “polis-luogo”, che tuttavia riporta il credente 
a Dio, che si è rivelato e si è storicamente impegnato, promettendo una 
«cittadinanza celeste» (Ef 2,19; Fil 3,20).

In fondo, si tratta di quell’orientamento originale che già le prime comunità 
cristiane avevano individuato dicendo che i credenti «abitano nel mondo, ma 
non sono del mondo» (A Diogneto VI.1). 

Il messaggio cristiano infatti non mira esclusivamente a rimediare i mali 
sociali, bensì anzitutto a guarire la persona umana, la quale, per tanta parte, è 
pure responsabile dei mali che affliggono la società. Si tratta, in sostanza, di 
curare l’uomo nella sua integrità fisica, socio-culturale, politica, spirituale e 
morale: tutte dimensioni affatto inscindibili in vista dello «sviluppo di tutto 
l’uomo e di tutti gli uomini» (Populorum Progressio, n. 42). E ciò proprio 
perché a fondamento vi è l’intuizione che «l’uomo è la prima strada che la 
Chiesa deve percorrere nel compimento della sua missione: egli è la prima 
e fondamentale via della Chiesa, via tracciata da Cristo stesso» (Redemptor 
hominis, n. 14): questa affermazione di Giovanni Paolo II, che designa la 
missione della Chiesa nella sua globalità, richiama quella di Paolo VI, che 
definiva la Chiesa «esperta in umanità» (discorso all’ONU, 4 ottobre 1965), 
nella misura del suo mantenersi fedele a tale missione. 

Le due affermazioni, del resto, traducono quanto la Costituzione pastorale 
Gaudium et spes ribadiva con queste parole: «Le gioie e le speranze, le tristezze 
e le angosce degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che 
soffrono, sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce dei discepoli 
di Cristo» (n. 1). 

14 Cfr. W. Brueggemann, The Land. Place as Gift, Promise, and Challenge in Biblical Faith, 
Fortress Press,  Philadelphia 1977.



20

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

4. L’incontro delle culture

Grazie a questa identità ecclesiale, però, i cristiani avvertono che, mentre 
vivono la consapevolezza che «ogni patria straniera è patria loro, e ogni 
patria è straniera» (A Diogneto, V.5), sono chiamati pure a inculturarsi nella 
società in cui vivono, pur rimanendone per certi versi estranei. Questo non 
per quanto riguarda la lingua, le usanze e le norme, che essi condividono con 
tutti, ma per la loro visione del mondo, per il loro comportamento morale 
e per quel politeuma che per loro è collocato «nei cieli»: «vivono nella loro 
patria, ma come forestieri; partecipano a tutto come cittadini e da tutto sono 
distaccati come stranieri» (A Diogneto, V.5)15. 

Sulla scorta del pensiero paolino, oggi, tra le sfide più ardue, risulta che 
i cristiani devono essere non solo interculturali e transculturali, ma anche 
contro-culturali, vale a dire capaci sia di realizzare una sana integrazione sia 
di valutare criticamente le culture circostanti, in modo da «esaminare ogni 
cosa e tenere ciò che è buono» (1Ts 5,21)16.

Di più, in forza della loro diversità rispetto al mondo, i cristiani 
inevitabilmente subiscono discriminazioni e persecuzioni. A volte essi sono 
trattati come “forestieri e nemici” da parte di chi non accoglie l’annuncio del 
Vangelo, con la conseguente condotta di vita, e, forse, devono sopportare 
anche l’ingiustizia e l’ingratitudine: «Quando fanno del bene sono puniti come 
malfattori» (A Diogneto, V.16). Ciò nonostante, essi «sono poveri, e fanno 
ricchi molti… sono ingiuriati e benedicono; sono maltrattati ed onorano» (A 
Diogneto, V.13-15)17.

Nell’epistolario paolino come nell’epoca contemporanea, la forza 
dell’evangelizzazione sta in Gesù Cristo e nella cooperazione con lui, affinché 
il progetto buono della creazione giunga al suo completamento. Ma questo 
può avvenire soltanto «se si è capaci di passare da una cultura dello scarto 
ad una cultura dell’incontro e dell’accoglienza»18, tenendo fisso lo sguardo su 
quel politeuma che sta «nei cieli».

15 Cfr. Tarter S., Evento e ospitalità. Lévinas, Derrida e la questione “straniera”, Cittadella 
Editrice, Assisi 2004.
16 Cfr. Bentoglio G., Stranieri e pellegrini. Icone bibliche per una pedagogia dell’incontro, Edi-
zioni Paoline, Milano 2007.
17 Cfr. Maggioni B., “La sacralità dell’accoglienza nella Bibbia”, in People on the Move 99 
Suppl. (2005) 25-30.
18 Francesco, Messaggio per la Giornata Mondiale del Migrante e del Rifugiato 2014, in People 
on the Move 119 (2013) 28.



21

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Riassunto: Nell’epistolario paolino, il vocabolario specifico, che rimanda al tema 
della polis in relazione all’identità cristiana, emerge soprattutto in due passi della 
lettera ai Filippesi (1,27 e 3,20) e in Ef 2,19. In consonanza con altre ricorrenze 
del Nuovo Testamento, si può presumere che Paolo abbia utilizzato il legame di 
cittadinanza dei politai di Filippi con Roma per spiegare l’analoga appartenenza dei 
membri della comunità cristiana di quella città ad un particolare politeuma, che li 
abilita ad esercitare una responsabile sollecitudine verso la collettività umana in cui 
vivono, da una parte, ma consapevoli, dall’altra, di appartenere ad una cittadinanza 
normata da Cristo, dal Vangelo, dalla Parola. Ecco perché non si colloca in qualche 
area del mondo, ma «nei cieli». 

Parole chiave: cittadinanza – patria – straniero – intercultura

Abstract: In the letters of Saint Paul, the specific vocabulary, which refers to the 
theme of the polis in relation to Christian identity, emerges above all in two passages 
of the letter to the Philippians (1:27 and 3:20) and in Eph 2:19. In consonance with 
other occurrences of the New Testament, it can be assumed that Paul used the bond 
of citizenship of the politai of Philippi with Rome to explain the analogous belonging 
of the members of the Christian community of that city to a particular politeuma, 
which enables them to exercise a responsible concern for the human community in 
which they live, on the one hand, but aware, on the other, of belonging to a citizenship 
regulated by Christ, by the Gospel, by the Word. This is why it is not located in some 
area of the world, but «in the skies».

Key words: citizenship – homeland – foreigner – interculture


