Pratica della filosofia e appartenenza alla comunita
nell’Islam medievale'

Germana Chemi?

Riassunto: Llslam & una confessione religiosa e una norma di comportamento:
la Rivelazione, infatti, ¢ la manifestazione dell'unico Dio e il Suo comandamento
all’'uomo. Di conseguenza, il musulmano ¢ la persona che accetta questa Rivelazione
e attua il suo comandamento. Linsieme dei musulmani forma una comunita religiosa
e politica fondata dal profeta di Dio, secondo la Sua volonta. Tale comunita ¢ detta in
arabo umma. Il Corano ¢ il fondamento della religione islamica, la base della fede e
della vita. Con la progressiva evoluzione delle istituzioni islamiche si sono sviluppate
le diverse branche del sapere teologico e giuridico nelle quali le conoscenze coraniche
sono illustrate e ordinate: la giurisprudenza (figh), la teologia (kalam), il misticismo
(tasawwuf), la tradizione storica (sira), la grammatica e il commento coranico (tafsir).
Tra I'VIII e il X secolo il mondo islamico incontro — grazie soprattutto alle traduzioni
dal greco in arabo - anche le scienze non coraniche, prima fra tutte la filosofia
(falsafa) che per sua stessa natura si presentava come Scientia scientiarum — scienza
dimostrativa per eccellenza - e, come tale, portava con sé una pretesa di assolutezza.
Ai colti musulmani che accolsero le scienze straniere si pose lovvio problema della
compatibilitd di queste scienze con I'insegnamento del Corano e, di conseguenza,
della loro liceita. La pratica della filosofia & legittima nell'Islam? Chi pratica la filosofia
— con le sue conseguenze teoretiche ed antropologiche — puo continuare ad essere
considerato e a sentirsi parte della umma?

Parole chiave: Islam, filosofia, umma, fede/ragione.

Abstract: Islam is a religious confession and a norm of behavior: Revelation, in fact,
is the manifestation of the only God and His commandment to man. So, the Muslim
is the person who accepts this Revelation and carries out his commandment. The
whole of Muslims forms a religious and political community founded by the prophet
of God, according to His will. This community is called umma.The Koran is the
foundation of the Islamic religion, the basis of faith and life. With the progressive

! Le pagine che seguono sono una sommaria presentazione della problematica legata alla
pratica della filosofia nell'Islam. I limiti imposti dalle norme editoriali e dal tempo non hanno
permesso un approfondimento, che pur sarebbe stato necessario. Tuttavia, nelle note sono
presenti indicazioni bibliografiche tali da avviare chiunque fosse interessato allargomento
sulla strada della sua conoscenza.

2 Docente di storia della filosofia presso I'lstituto di Scienze Religiose “Mons. Vincenzo
Zoccali” di Reggio Calabria.

33



evolution of Islamic institutions, have developed the different branches of theological
and juridical knowledge in which the Koranic knowledge is illustrated and ordered:
jurisprudence (figh), theology (kalam), mysticism (tasawwuf), historical tradition
(sira), grammar and Koranic commentary (tafsir). Between the VII and X centuries
— thanks above all to the translations from the Greek into Arabic - the Islamic world
met even the non-Koranic sciences, first of all philosophy (falsafa), which present
edit self as Scientia scientiarum, demonstrative science for excellence. The obvious
problem of the compatibility of these sciences with the teaching of the Koran and,
consequently, of their lawfulness was posed to the cultured Muslims who welcomed
the foreign sciences. Is the practice of philosophy legitimate in Islam? Who practices
philosophy - with its theoretical and anthropological consequences - can continue
to be considered and feel part of the umma?

Keywords: Islam, philosophy, umma, faith/reason.
1. Le traduzioni greco-arabe di opere filosofiche

Il movimento di traduzione di opere scientifiche e filosofiche dal greco in
arabo che ha avuto luogo durante i primi due secoli del dominio ‘abbaside
(750-1258)°, e che ¢ stato il presupposto e la base del sorgere di una riflessione
filosofica araba autonoma, ¢ stato accuratamente studiato da Dimitri Gutas, il
quale ne ha messo in luce i presupposti sociali e politici‘.

I primi califfi ‘abbasidi, al fine di legittimare la propria dinastia di fronte
a tutte le componenti presenti nellimpero, attuarono una strategia che
prevedeva la diffusione dell'idea secondo la quale la dinastia ‘abbaside
discendeva dal Profeta e nello stesso tempo succedeva alle grandi dinastie
imperiali dell'Iran e dell'Iraq. II movimento di traduzione prese avvio e si
sviluppo proprio all'interno di questo clima politico e culturale, giacché la
cultura della traduzione faceva parte del tradizionale patrimonio zoroastriano,
secondo il quale tutte le scienze derivavano dall’Avesta e la loro conservazione
e diffusione era assolutamente desiderabile.

E impossibile ripercorrere brevemente tutte le fasi del movimento di

?Cfr. M. ]. L. JOUNG - J. D. LATHAM - R. B. SERJEANT (a cura di), Religion, Learning and Science
in the Abbasid Period, in Cambridge History of Arabic Literature, Cambridge University Press,
New York - Port Chester - Melbourne - Sidney 1990.

* Cfr. D. Guras, Pensiero greco e cultura araba, (a cura di) C. D’Ancona, tr. it. di C. Martini,
Einaudi, Torino 2002.

34



traduzione’, ma & importante metterne in luce alcune caratteristiche che
danno la misura della sua importanza ed estensione. Innanzitutto, ¢ bene
sottolineare con forza il fatto che non si tratto di un fenomeno passeggero,
ma duro oltre due secoli; inoltre, fu appoggiato dall'intera élite ‘abbaside e fu
sovvenzionato da un grande impiego di fondi pubblici e privati. Le traduzioni,
poi, furono condotte con una metodologia progressivamente sempre pil
rigorosa e precisa.

Per quanto riguarda le opere tradotte e le notizie circa i loro traduttori,
possediamo un importante documento che ci informa della circolazione del
patrimonio scientifico di tradizione greca nellOriente musulmano: il Kitab al-
Fihrist (Libro del Catalogo)°di Ibn al-Nadim (m. 995).

Nel suo Catalogo, Ibn al-Nadim fornisce I'indice di tutti i libri scritti in
arabo disponibili alla sua epoca. Lopera ¢ divisa in dieci sezioni: le prime sei
si occupano delle scienze propriamente islamiche, dalla settima in poi sono
prese in considerazione la filosofia, le scienze antiche, 'alchimia e la storia delle
religioni. Ibn al-Nadim descrive lo sviluppo di ogni disciplina e le sue fonti,
cita la bibliografia per ogni ambito che prende in considerazione e redige delle
notizie biografiche sugli autori. Per quanto riguarda la filosofia, il Catalogo ci
fornisce i nomi degli autori antichi noti al mondo arabo nel X secolo e i nomi
dei traduttori delle loro opere.

Allo stesso periodo risalgono le Tabaqat al-atibba’ wa-I-‘ulama’ (Classi
dei medici e dei dotti)’ di Abii D2’iid Sulayman ibn Hassan ibn Gulgul (944-
994), medico del califfo alla corte di Cordova. Anche questa ¢ unopera bio-
bibliografica: essa & suddivisa in nove capitoli nei quali l'autore, seguendo
un ordine storico e geografico, offre una panoramica della sapienza e della
medicina nella loro tradizione antica, ellenistica e islamica. Dunque, il Fihrist
da un lato e le Tabagat dall’altro, testimoniano la circolazione nell'Oriente e
nellOccidente islamico delle opere greche tradotte in arabo entro il X secolo.

5 Le diverse tappe del movimento di traduzione e le ragioni e il modo in cui diversi gruppi
di traduttori hanno tradotto diverse opere & importante per comprendere il modo in cui si &
formato il primo nucleo di opere sulle quali si ¢ costruita la filosofia araba e le sue successive
modificazioni. Per questo, sono fondamentali le opere di Gerhard Endress.

6 G. FLOGEL - J.ROEDIGER - A. MULLER (a cura di), Kitab al-Fihrist, Vogel, Leipzig 1871 —
1872; R. Tagaddud (a cura di), Kitab al-Fihirist, Caphane-yeBank-e Iran,Tehran 1971; AYMAN
FU’AD SAYYID (a cura di), Kitab al-Fihrist, Al-Furgan Islamic Heritage Foundation London
2009; B. DODGE, Al-Nadim. The Fihrist, a tenth — Century Survey of Muslim Culture, Columbia
UP, New York — London 1970.

7 IsN GULGUL, Tabagat al-atibba wa-l-‘ulama’, F. Sa¥yD (a cura di), Imprimerie de I'Institut
d’Archeologie Orientale, Il Cairo 1955.

35



2. Colti filosofi e genuini musulmani: il progetto di al-Kindi

Le fonti bio-bibliografiche che ho citato, ma anche quelle piu tarde,
dimostrano di avere ben chiara lorigine non coranica di alcune delle discipline
dellequalienumeranoopereedesponentiedallequaliaffiancanolenumerazione
di opere ed esponenti arabi e musulmani. Questa consapevolezza ¢ il segno di
un’interpretazione nuova della storia dell'umanita in ambiente islamico:

artefici del movimento di traduzione i falasifa [ ...] pensarono infatti che anche i popoli
che non avevano ricevuto la rivelazione e non facevano neppure parte delle Genti del
Libro avessero avuto accesso a conoscenze vere e valide, e avessero parlato di Dio in
modo retto: storici e bio-bibliografi registrarono questa visione ed ¢ contro di essa che
polemizzarono [...] sia i letterati che i teologi ostili alla falsafa®.

Il principale artefice di questa lettura puo essere considerato Abu Yusuf
Ya‘qib ibn Ishaq al-Kindi (m. 870), filosofo e scienziato enciclopedico,
considerato il fondatore della filosofia presso gli Arabi, il quale operd quando,
ormai sostanzialmente conclusosi il lavoro di traduzione delle fonti greche,
esse iniziarono ad essere rielaborate autonomamente.

Nelle sue opere, Al-Kindi ha interpretato le opere greche alle quali ha avuto
accesso — in particolar modo, la Metafisica di Aristotele - come unesposizione
filosofica dell'unicita e unita divina®, utilizzando strumenti genuinamente
filosofici per fondare la fede. Egli, infatti, erede della visione tardo antica
della filosofia come corpo unitario e sistematico di dottrine, ritenne che la
filosofia fosse umattivita umana vera nella sua globalit, se pur soggetta ai
possibili errori dei singoli pensatori, e, per questa ragione, essa dovesse essere
ritenuta una disciplina utile a comprendere il Corano in quelle espressioni
che richiedono un’interpretazione. Poiché la veritd che si trova in Dio &
anteriore alle parole utilizzate dal Profeta per comunicarla e I'intelletto umano
possiede la capacita di raggiungerla razionalmente, la diversita tra cio che
Dio comunica direttamente e cio che gli uomini possono raggiungere sta nel

¥ C. DANCONA, Le traduzioni di opere greche e la formazione del corpus filosofico arabo, in C.
D’ANcona (a cura di), Storia della filosofia nell’Islam medievale, Einaudi, Torino 2005, 195.
La parola falsafa ¢ il calco del greco pthocogia, ed & il termine utilizzato per indicare le opere
di argomento filosofico in arabo. Il termine faylasif - al plurale faldsifa — puo essere, invece,
tradotto con “filosofo”.

° In particolare, si veda: AL-KINDI, Kitab al-Kindi ila al-Mu'‘tasim bi-llahfi al-falsafa al-ila, in
Rasd'il al-Kindi al-falsafiyya, A. RIDA (a cura di), Dar al-fikr al-‘arabi, Il Cairo 1950-1953 voll.
I-II; IT ed. Matba ‘atHassan, Il Cairo 1978, 97-162.

36



modo di acquisizione, ma non nel contenuto. I Profeti possiedono in maniera
intuitiva tutta la scienza, ma questo non comporta il fatto che i filosofi non
si siano potuti procurare con fatica, tramite lo studio, delle conoscenze vere
sulle sostanze sensibili e sovrasensibili, anche se lorigine della filosofia non &
coranica. Non si tratta di accordare tra loro le dottrine della fede e le scoperte
della filosofia, poiché il principio dell'unica verita & sempre e solo Dio e
sarebbe irreligioso negare il valore delle conclusioni vere alle quali anche gli
antichi sono giunti:

la piti elevata fra le arti umane, la pit degna, la pit1 nobile & Iarte della filosofia, che &
definita “scienza delle cose nella loro verita nella misura della capacita umana’, perché
lo scopo del filosofo nella sua scienza & cogliere il vero, mentre nella sua azione &
Pazione secondo il vero [...] la filosofia pit nobile e piu elevata in rango ¢ la filosofia
prima, intendo la scienza della verita prima, che ¢ la causa di ogni verita [...] E un
obbligo di verita non denigrare chi & stato per noi una causa di benefici piccoli e di
poco conto: come dobbiamo dunque comportarci verso coloro che sono stati cause
maggiori di benefici grandi, veri e importanti? Se anche hanno in parte mancato di
cogliere la verita, sono stati comunque i nostri affini e associati, perché ci hanno dato
i frutti del loro pensiero, che per noi sono stati vie e strumenti che ci guidano a una
maggiore conoscenza di cio di cui essi stessi non hanno potuto raggiungere la verita.
Cio soprattutto perché & chiaro a noi e ai pitt eminenti di coloro che hanno praticato la
filosofia prima di noi e non parlavano la nostra lingua che nessuno consegue la verita,
in cid che la verita esige, con il solo sforzo della sua ricerca, e neppure tutti insieme
la conoscono completamente. Al contrario, ciascuno di essi 0 non ne ha conseguito
niente o solo poco, a paragone di cio che la verita esige. Ma se si mette insieme quel
poco che ciascuno di essi ha trovato della veritd, si raggiungera con ci6 qualcosa di
grande valore. [...] Non dobbiamo percio vergognarci di trovare bello il vero e di far
nostro il vero da qualunque parte esso provenga, anche se viene da razze lontane dalla
nostra e da popoli diversi: per chi ricerca il vero, nulla viene prima del vero; il vero non
& né diminuito né abbassato da chi lo dice o da chi lo comunica, nessuno ¢ svilito dal
vero, ma anzi il vero nobilita tutti [...]".

'Questo modello elaborato da al-Kindi rimarra valido per tutti coloro che
praticheranno la filosofia e utilizzeranno le scienze straniere per le proprie
riflessioni, pur rimanendo genuinamente dei pii musulmani: sia quando si
tratta di assentire alla veritd che Dio ha voluto rivelare direttamente, che
quando si tratta di impiegare l'intelletto umano per interpretare le ambiguita
contenute nel Corano, lo scopo ultimo & quello di giungere all'unica verita
razionale che ¢ in Dio stesso.

Il rapporto problematico tra la filosofia e I'lslam ha a che fare esattamente

10 Tyi, 97.8-104.10; ho riprodotto la traduzione italiana di C. D'’Ancona che si trova in C.
D’ANCONA (a cura di) Storia della filosofia nell’Islam medievale, cit, 338-341.

37



con questo convincimento espresso da al-Kindi: coloro i quali riterranno
che il Corano non possa essere sottoposto allesame della ragione umana
respingeranno con forza la filosofia e la sua distinzione tra la verita che Dio ¢
e le parole tramite le quali essa ¢ espressa.

Due secoli dopo, in al-Andalus, Aba al-Walid Muhammad ibn Rusd (1126-
1198), meglio conosciuto come Averrog, si trovera a dover fronteggiare l'attacco
dei tradizionalisti e a dover difendere la legittimita della filosofia nell'Islam
e, per farlo, utilizzera il modello kindiano. Anche nel suo caso, dunque, &
vano cercare unopposizione tra ragione e fede, anche se, dopo gli studi di
E. Renan, quasi tutti gli studiosi hanno cercato di individuare quale fosse il
pensiero genuino di Averroe o nei suoi scritti filosofici o in quelli religiosi,
istituzionalizzando Tlattribuzione al filosofo della cosiddetta teoria della
“doppia verita”. Al contrario, Averro¢ considero la religione e la filosofia come
due discipline distinte, ognuna con il proprio metodo e con la propria struttura,
ma miranti allo stesso scopo: I'acquisizione della verita. Di conseguenza, non
¢ né possibile né legittimo fondere I'una nell’altra, né discutere le questioni
dell'una facendo ricorso ai principi dell’altra. Tuttavia, questo non comporta la
contraddittorieta della verita filosofica e di quella religiosa, poiché la filosofia,
se pur presenta degli errori parziali, ¢ complessivamente vera e collabora al
conseguimento della verita che Dio stesso é:

E quindi come staranno le cose per la disciplina suprema, la filosofia? Se tutto cio
¢ vero, ¢ necessario per noi che, nel caso reperissimo presso i nostri predecessori,
appartenessero pure a popoli piti antichi, qualcuno che ha gia approfondito l'analisi
e lesame della realta esistente applicando le regole previste dalla dimostrazione, ci
preoccupiamo di studiare le affermazioni contenute nei loro libri. E cio che costoro
hanno detto di conforme alla verita, lo accetteremo con gioia e gliene saremo grati;
mentre cio che hanno detto di difforme dalla verita, lo evidenzieremo e ne diffideremo,
pur perdonandoli per lerrore commesso*.

Dunque, chiunque voglia studiare la filosofia islamica trovera che essa
sempre sifonda sul Corano e sui suoi principi ispiratori che sono continuamente
indagati. La filosofia musulmana ha trasformato i presupposti della filosofia
greca classica secondo lottica del monoteismo islamico. Nel mondo filosofico
islamico non si incontra nessuna opposizione fra fede e ragione, ma il loro
reciproco supportarsi per il conseguimento della verita: per i falasifa, il
musulmano sinceramente credente e particolarmente dotato di raziocinio

"' AVERROE, Il trattato decisivo sullaccordo della religione con la filosofia, M. CAMPANINT (a
cura di), Rizzoli, Milano 1994, 55.

38



puo e deve indagare e trovare i fondamenti della fede cui aderisce. In questo
modo, la filosofia nel suo complesso appare come un grande commento
coranico e 'amore per la sapienza e la ricerca filosofica sono considerate
una grande occasione per professare la propria fede. In questottica, anche i
sapienti antichi, se pur non musulmani, sono ritenuti portatori di un sapere
che consente I'avvicinamento a Dio e la pratica della filosofia ¢ valutata come
unattivita lecita e desiderabile.

39






