La speranza della natura

Enrico Giannetto*

Sommario: 1. Introduzione 2. Kierkegaard e Heidegger 3. Bloch e Moltmann
contro Kierkegaard e Heidegger 4. Una nuova prospettiva sull’esistenza e sulla
Natura.

La creazione stessa attende con impazienza la rivelazione dei figli di Dio; essa infatti é stata
sottomessa alla caducita - non per suo volere, ma per volere di colui che 'ha sottomessa - e
nutre la speranza di essere lei pure liberata dalla schiavitii della corruzione, per entrare nella
liberta della gloria dei figli di Dio. Sappiamo bene infatti che tutta la creazione geme e soffre
fino ad oggi nelle doglie del parto; essa non é la sola, ma anche noi, che possediamo le primizie
dello Spirito, gemiamo interiormente aspettando ladozione a figli, la redenzione del nostro
corpo. Poiché nella speranza noi siamo stati salvati. Ora, cio che si spera, se visto, non é pitt
speranza; infatti, cio che uno gia vede, come potrebbe ancora sperarlo? Ma se speriamo quello

che non vediamo, lo attendiamo con perseveranza.

(Rm 8,19-25)

Queste dunque le tre cose che rimangono: la fede, la speranza e lamore; ma di tutte piti grande
é lamore!

(1 Cor. 13,1)

1. Introduzione

La speranza ha avuto nel Novecento la sua tematizzazione piu alta nella
grandiosa filosofia di Ernst Bloch (1885-1977), che ne ha fatto un principio
fondamentale e le ha dato una dimensione ontologica', e nella grandiosa

" Direttore del Dipartimento di Lettere, Filosofia, Comunicazione dell'Universita degli Studi
di Bergamo (enrico.giannetto@unibg.it).

! Cfr. E. BLoCH (1938-1947, 1953, 1959), Das Prinzip Hoffnung, 3 Bde., Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1954-1959; tr. it. di E. De Angelis e T. Cavallo, a cura di Remo Bodei, Il principio
speranza, Garzanti, Milano 1994.

11

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOO 9 I'TOOLLYY

teologia di Jiirgen Moltmann (1926), che le ha voluto conferire una dimensione
teistica volta alla trascendenza.’

QuelladiErnst Bloch ¢la piti suggestiva traduzione filosofica dellescatologia
occidentale analizzata da Taubes:’ Bloch ha fatto dellescatologia un'utopia
sociale e cosmica, ne ha tematizzato lo spirito (Geist der Utopie, 1918; Atheismus
im Christentum, 1968) e ha reso la speranza il suo principio (Das Prinzip
Hoffnung, 1954-1959), basato sul Das-noch-nicht.* Taubes ha mostrato che la
marxiana filosofia della storia non & che una secolarizzazione dellescatologia
giudaico-cristiana, in cui i proletari sono i nuovi “poveri’ evangelici che
trasformeranno e rivoluzioneranno la societa. Il marxista ateo Bloch non
poteva che recuperare pienamente quelle radici cristiane da cui aveva tratto
la sua linfa vitale e rivoluzionaria il marxismo, per superarne il determinismo
meccanicista che aveva quasi azzerato la sua dimensione antropologico-
esistenziale e la sua fede in un “uomo nuovo”. Moltmann voleva recuperare
alla teologia cristiana questa prospettiva.

? Cfr. J. MOLTMANN, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begriindung und zu den
Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus 1964, 2017;
tr. it. di A. Comba, Teologia della speranza, ricerche sui fondamenti e sulle implicazioni di una
escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 20082,

* Cfr. ]. Tausgs, Abendlindische Eschatologie, Matthes & Seitz, Miinchen 1991; tr. it. di G.
Valent, revisione di F. Minazzi, prefazione di M. Ranchetti, a cura di E. Stimilli, Escatologia
occidentale, Garzanti, Milano 1997.

* Cfr. E. BLocH (1918, 1923), Geist der Utopie, Duncker & Humblot, Miinchen 1918, Geist der
Utopie (endgiiltige Fassung), Paul Cassirer, Berlin 1923, e Suhrkamp, Frankfurt am Main 1964;
tr. it. di V. Bertolino e E. Coppellotti, Spirito dellutopia, La Nuova Italia, Firenze 1980, Rizzoli,
Milano 2009; Ip., Thomas Miintzer als Theologe der Revolution, Miinchen 1921; tr. it. di S.
Krasnovsky, a cura di S. Zecchi, Thomas Munzer teologo della rivoluzione, Feltrinelli, Milano
2010; Ip., Subjekt-Objekt. Erlduterungen zu Hegel, Aufbau, Berlin 19512, e Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1981; tr. it. a cura di R. Bodei, Soggetto-Oggetto. Commento a Hegel, il Mulino,
Bologna 1975; Ip., Avicenna und die aristotelische Linke, Leipzig 1949, e Riitten und Loening,
Berlin 1952; Ip., Das Prinzip Hoffnung, cit.; Ip., Philosophische Grundfragen. Zur Ontologie
des Noch-Nicht-Seins, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1961; Ip., Atheismus im Christentum,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1968; tr. it. a cura di E Coppellotti, Ateismo nel cristianesimo,
Feltrinelli, Milano 1971; Ip., Experimentum Mundi. Frage, Kategorien des Herausbringens,
Praxis, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1975; tr. it. a cura di G. Cunico, Experimentum mundi.
La domanda centrale. Le categorie del portar-fuori. La prassi, Queriniana, Brescia 1980; Ip.,
Zwischenwelten in der Philosophiegeschichte. Aus Leipziger Vorlesungen, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1977; tr. it. di G. Bonacchi e K. Tannenbaum, a cura di R. Bodei, Filosofia del
Rinascimento, il Mulino, Bologna 1981; Ib., Logos der Materie. Eine Logik im Werden. Aus
dem Nachlass 1923-1949, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2000; tr. it. di G. Cunico, Logica
utopica: Logos der Materie tra sistema e narrazione, in P. Cipolletta (a cura di), Ereditare e
sperare: un confronto con il pensiero di Ernst Bloch, Milano, Mimesis 2003, 55-70.

12



2. Kierkegaard e Heidegger

La filosofia di Bloch intendeva pure reagire allantropologia ontologica
sviluppata da Heidegger. Heidegger aveva cercato di trasformare in ontologia
fenomenologica lesistenzialismo di Kierkegaard.’ La filosofia dellesistenza di
Kierkegaard si presenta come una nuova forma di filosofia cristiana che si
contrappone alla trasformazione del cristianesimo in una metafisica teologica:
le sue radici affondano nella critica degli universali effettuata dalla rivoluzione
francescana e dal rifiuto luterano dell'intellettualistica filosofia teoretica greca
delle essenze. Si tratta di una filosofia del tutto soggettiva dellesistenza nella
sua concretezza e singolarita, dove anche la fede non si costituisce come suo
fondamento razionale, ma come particolare esperienza esistenziale concreta.
In Enten-Eller (Aut-aut, 1843) e in Stadi sul cammino della vita (1845)°
Kierkegaard delinea unanalitica e una dialettica dellesistenza, senza che queste
possano pero costituire un sistema filosofico dellesistenza: la filosofia € intesa
come tutt'uno con lesistenza, come consapevolezza esistenziale e progetto, e
mai come compendiabile in un sistema di una ragione teoretica. Kierkegaard
descrive e distingue tre tipologie di esistenza, che possono costituire anche
tre stadi successivi. La sua analitica e dialettica dellesistenza prende le mosse
dalle sue esperienze esistenziali individuali e non dal ragionamento astratto
legato all'universalita impersonale di un io trascendentale. La prima tipologia
desistenza ¢ quella di una vita estetica, mentre la seconda tipologia quella
di una vita etica, che ha come esito il riconoscimento della propria colpa,
ma anche delle colpe ereditate come membro della specie umana, di cui si
mostra insufficienza. Il sentimento di colpa genera angoscia che presenta

> Cfr. E. GIANNETTO, Un fisico delle origini. Heidegger, la scienza e la Natura, Donzelli, Roma
2010; Ip., Sguardi sul pensiero contemporaneo. Filosofia e scienze per cambiare il mondo,
libreriauniversitaria.it, Limena (PD) 2018.

¢ Cfr.S. KIERKEGAARD, Le grandi operefilosofiche e teologiche, tr. it. di C. Fabro con testi originali
danesi a fronte, pref. di G. Reale, aggiorn. bibl. e indici di V. Cicero, Bompiani, Milano 2013;
ID., Opere, a cura di C. Fabro, Sansoni, Firenze 1972, e Piemme, Casale Monferrato 1995; 1p.,
Stadi sul cammino della vita, tr. it. di A.M. Segala e A.G. Calabrese, a cura di L. Koch, Rizzoli,
Milano 1993. In Enten-Eller Kierkegaard si occupa della vita estetica ed etica, assumendo
lo pseudonimo di Victor Eremita. Questi avrebbe trovato i fogli pubblicati in due volumi:
il primo, Enten, scritto da “A” lesteta e Il diario del seduttore da Johannes; il secondo, Eller,
scritto dal giudice in pensione Wilhelm, che parla dello stadio etico. Kierkegaard descrive
la vita religiosa nella terza sezione di Stadi sul cammino della vita (in danese Stadier paa
Livets Vei. Studier af Forskjellige sammenbragte, befordrede til Trykken og udgivne af Hilarius
Bogbinder).

13

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOD 9 I'TOOLLYY

unambivalenza perché non ¢ solo negativa, ma puo condurre a uscire dal modo
etico di esistere con un salto, che conduce alla vita religiosa. Per Kierkegaard
la fede non puo pero che qualificarsi a sua volta, nella “sospensione delletica’,
come un’incertezza angosciosa (sinota quil'influenza soprattutto della teologia
protestante luterana, che enfatizza la condizione dell'umanita corrotta pit di
quella redenta). La fede ¢ cosi paradosso, contraddizione ineliminabile. Il
cristianesimo rivela pertanto la struttura stessa dellesistenza: contraddizione,
paradosso, scandalo, dubbio, angoscia, sono le caratteristiche dellesistenza e
del cristianesimo, non solo della vita religiosa, ma anche della vita estetica e
della vita etica.

Lesperienza esistenziale ¢ esperienza di una contingenza radicale,
contingenza della propria esistenza e contingenza delle cose. Lesperienza non
solo non ¢ sufficiente per delineare alcunché di necessario, ma ¢ tale da dover
escludere la necessita: tutto accade in quanto possibilita.”

La struttura dellesistenza ¢ quindi la possibilita, che sottosta alle varie
possibili scelte alternative di vita. Langoscia che caratterizza lesistenza &
legata all'indeterminazione e all'infinita delle possibilita che si concretizzano
nell'avvenire, a cio che non ¢ ma puo essere nel futuro, al nulla che ¢ possibile
o alla possibilita nullificante, a cui si collega la morte. Il passato non puod
angosciare: ha potuto angosciare nel suo essere un possibile futuro che stava
accadendo, o puo angosciare nel suo possibile ripetersi futuro. Langoscia ¢
una categoria esistenziale che ci fa comprendere, come per Lutero, che nella
vita puo accadere di tutto, e che la perdizione e I'annientamento sono in ogni
momento possibili a causa della struttura stessa dellesistenza. Langoscia
concerne la condizione di possibilita esistenziale dellessere umano in relazione
al mondo, la disperazione ¢ invece correlata alla condizione di possibilita
esistenziale interna al sé stesso: la disperazione ¢ la “malattia mortale” non
perché comporti la morte effettiva, ma perché ¢ la possibilita impossibile di
affermare o negare sé stesso rispettivamente nella propria autosufficienza o
insufficienza, che comporterebbe essere altro da sé e autosufficienza; nella
disperazione ha luogo il “vivere la morte dell'io come autosufficienza”. Solo
la fede permette di superare la disperazione, in quanto essa implica il credere
in un Dio a cui tutto & possibile. Ma la fede sconfina al di la della ragione
ed ¢ sempre paradosso e contraddizione: essa costituisce un capovolgimento
dellesistenza per cui al possibile come fonte di radicale instabilita si sostituisce
la stabilita del possibile, dipendente da Dio che puo tutto. Anche Gesu, secondo
i Vangeli, ha vissuto pienamente lesperienza dell'angoscia.

7 Cfr. 1D., Briciole di Filosofia, in Le grandi opere filosofiche e teologiche, cit., 590-743, in
particolare 689-711.

14



Secondo Kierkegaard il cristianesimo svela cosi la struttura dellesistenza
umana. Questo tema, insieme a tutti gli altri, verra ripreso da Heidegger,
che costruira la struttura trascendentale dellesistenza sulla base della
fenomenologia della vita religiosa, che “collassa” nella sua identificazione
con la vita etica e rappresenta la forma di esistenza autentica. Lanalitica e
la dialettica asintetica dellesistenza di Kierkegaard sono riformulate da
Heidegger in una mera analitica senza contraddizioni, innestata nella
fenomenologia husserliana e nellermeneutica diltheyana, e si trasformano
in sistema: i paradossi e le contraddizioni sono del tutto razionalizzati. La
concreta esperienza esistenziale di Kierkegaard ¢ sostituita in Heidegger
da una mera analitica kantiana trascendentale della struttura ontologica
dellesserci (non gnoseologica come in Kant), che prescinde dallesperienza
e, in particolare, dallesperienza cristiana della vita. Al di fuori della concreta
dinamica esistenziale considerata da Kierkegaard nei suoi salti da una vita
estetica ad una etica e a una religiosa, l'angoscia e la morte stessa vengono in
Heidegger trascendentalizzate in una struttura ontologica dellessere-per-la-
morte, che in qualche modo le neutralizza.

Lesserci ¢ allora, prima ancora che un essere-la-nel-mondo, un essere-
presso-sé-stessi, non in unautocoscienza teoreticamente consapevole, ma
in una pre-comprensione inconsapevole o inconscia, implicita nel nostro
esserci. Questa precomprensione ¢ un nostro modo dessere, che ci distingue
dal modo dessere della pietra e ci svela a noi stessi in un “sentirci’, in un
“trovarci” in una certa “tonalita” affettivo-emotiva, che corrisponde a cio che
solitamente chiamiamo “stato d’animo”?® Ed & proprio la possibilita di una
particolare tonalita affettivo-emotiva che, tranquillizzando lesserci, lo porta
a un’inconsapevole alienazione.

La tonalita affettivo-emotiva, in generale, determina la nostra capacita
di comprendere. Tonalita affettivo-emotiva fondamentale del nostro
essere-nel-mondo ¢ per Heidegger 'angoscia, che non ¢ paura di qualcosa
di determinato, ma ¢ legata alla minaccia intrinseca allessere-nel-mondo,
causata dall'inospitalita del mondo e dallo spaesamento di trovarsi in esso, di
fronte al possibile nulla come non-essere: lesserci non ¢ una sostanza con la
proprieta dellessere, dellesistenza, ma ¢ un insieme di possibilita, fra cui ci
sono lessere e il non-essere. Langoscia ¢ angoscia del morire come possibilita
esistenziale continua dello stesso essere-nel-mondo, da non confondere con

8 Cfr. M. HEIDEGGER (1925), Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, in Gesamtausgabe,
Klostermann, Frankfurt am Main (= GA), Bd. 20, a cura di P. Jaeger, 1979, 348-355; tr. it. a
cura di R. Cristin e A. Marini, Prolegomeni alla storia del concetto di tempo, il melangolo,
Genova 1991, 312-318.

15

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOD 9 I'TOOLLYY

la paura di una determinata morte.’

Lesperienza fondamentale dellesistenza umana, in cui si mostra la
differenza ontologica tra lente e lessere attraverso la sua conseguenza di
nullita esistenziale, a cui si riferisce Heidegger in Essere e tempo, ¢ quella
dellangoscia.’® La tematizzazione heideggeriana dellangoscia deriva
certamente da Kierkegaard, in cui questa “tonalita emotiva fondamentale”
¢ legata al peccato originale. Heidegger la riprende e la assume come una
condizione di possibilita trascendentale dellesistenza. Questa condizione
mette in secondo piano quella prima esperienza autentica che ¢ fonte di
stupore che gli enti siano, stupore del nostro essere, stupore dellessere di cui
noi abbiamo perso contezza: esperienza che Heidegger propone riprendendo
la domanda leibniziana sul perché lessere e non il nulla." Questo stupore si
trasforma pero in Essere e tempo in angoscia.

La condizione antropologica e storica “inautentica” in cui si svolge la
nostra esistenza individuale, che é tematizzata teologicamente come peccato
originale, viene assunta da Heidegger come “norma” dellesistenza: Heidegger,
che si ferma a un’analisi filosofica trascendentale dellesistenza, nulla puo dire
sul fatto che I'inautenticita deriva dalloriginaria frattura del nostro essere-nel-
mondo-con-altri. A causa della sua impostazione, egli non puo affermare che
questa frattura ¢ legata all'instaurarsi di una violenza separatrice originaria
dalla Physis (dalla Natura, da Dio),"” che fa di ogni esserci come essere-nel-
mondo un essere intrinsecamente lacerato, lacerato-in-sé, prima ancora di
qualunque scelta esistenziale individuale (che Heidegger distingue in autentica
o inautentica), di qualunque azione individuale (“etica” o “non-etica”).

Heidegger fa perd di questa condizione antropologica e storica una
condizione ontologica, che caratterizza la nostra esperienza originaria

? Cfr. M. HEIDEGGER (1925), Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, cit., 391-406; tr. it.,
351-364.

' Cfr. M. HEIDEGGER (1929, 1943, 1949), Was ist Metaphysik?, Nachwort zu »Was ist
Metaphysik?«, Einleitung zu »Was ist Metaphysik?«, in Wegmarken, GA 9, a cura di EW. von
Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main 1976, 103-122, 365-383, 303-312; tr. it. a cura
di E Volpi, Che cosé metafisica?, Postfazione a «Che cosé metafisica?», Introduzione a «Che coseé
metafisica?», in Segnavia, Adelphi, Milano 1987, 59-77, 257-266, 317-334.

1 Cfr. M. HEIDEGGER (1936-1946), Nietzsche, GA 6.1-6.2, a cura di B. Schillbach, 1996-1997;
tr. it. a cura di F. Volpi, Nietzsche, Adelphi, Milano 1994; M. HEIDEGGER (1955-1956), Der
Satz vom Grund, GA 10, a cura di P. Jaeger, 1997; tr. it. a cura di E Volpi, Il principio di ragione,
Adelphi, Milano 1991.

12 Cfr. E. GIANNETTO, Robert Eisler e lorigine della violenza nel carnivorismo, in R. EISLER,
Uomo lupo. Saggio sul sadismo, il masochismo e la licantropia, a cura di M. Doni e E. Giannetto,
Medusa, Milano 2011, 13-29.

16



come angoscia: la differenza ontologica fra essere ed ente fa si che gli enti,
considerati separatamente dallessere, in sé siano nulla.”” La pre-comprensione
(consapevolezza inconscia) di questa nullita esistenziale, che si acquisisce
nella separazione-lacerazione originaria (Heidegger qui si allontana dalla
prospettiva pitt propriamente cristiana, in cui langoscia si manifesta
massimamente nella morte degli altri che mostra la nullita del nostro
essere come essere-nel-mondo-con-altri), provoca angoscia. Questangoscia
esistenziale fondamentale non ha origine quindi in un evento dellesistenza
individuale, ma in un evento antropologico originario: per questo Heidegger
afferma che essa condiziona la struttura ontologica dellesserci. La filosofia
di Heidegger non contempla nessuna salvezza da questa angoscia che,
cristianamente, unesistenza autentica, scaturita da scelte autentiche, potrebbe
risolvere nellAmore, in grado di ricomporre la lacerazione originaria.

Foucault e altri, che pure hanno seguito implicitamente o esplicitamente
Heidegger, hanno invece riconosciuto che il malessere profondo che
contraddistingue il fallimento del progetto esistenziale di un individuo, in
cui questangoscia originaria diventa sistematicamente la cifra di un'intera
esistenza individuale e che puo sfociare in quella che ¢ stata chiamata
“follia”, non ha radici solo nell'individuo, o nella sua struttura ontologica
trascendentale, ma nell'inautenticita, antropologica e storica, del mondo, in
cui si da il nostro essere-nel-mondo-con-altri'.

3 Cfr. M. HEIDEGGER (1929), Was ist Metaphysik?, Nachwort zu »Was ist Metaphysik?«,
Einleitung zu » Was ist Metaphysik?«, cit.

' §i vedano, in particolare, i lavori di Michel Foucault legati a uno sviluppo della psicoanalisi
esistenziale di Binswanger che si rifaceva ad Heidegger, e che intendono la follia non come
unanormalitd meramente negativa, ma come un diverso modo di essere-nel-mondo. Foucault
si oppone pero all'interpretazione puramente soggettivistica del Dasein e considera, al di 1a
di unoriginaria inautenticitd umana dellessere-nel-mondo, la trasformazione del mondo
umano che questa inautenticita comporta, e che rende il mondo a sua volta inautentico.
Linautenticita del mondo economico, sociale, politico in cui vive il singolo rende impossibile
unautentica dimensione spazio-temporale dell' Umwelt (mondo-ambiente) e un autentico
Mitwelt (mondo con altri), un autentico Miteinandersein (essere-con-gli-altri). Non ci si puo
fermare all'analisi formale ontologica dellesistenza, ma bisogna comprendere le concrete
condizioni antropologiche e storiche dellesistenza che provocano come reazione, al di la
delle razionalizzazioni sovrastrutturali, complesse strategie di sopravvivenza che perd non
permettono di eliminare la sofferenza, ma, invece, l'acuiscono in una rottura radicale col
mondo inautentico e le sue razionalizzazioni ideologiche: le contraddizioni reali del mondo si
traducono in conflitti interni. Foucault descrive cosi la storia della follia come storia della sua
costruzione sociale e della violenza che il mondo esercita sui “folli”, intendendoli come capri
espiatori della sua follia. Cfr. M. FoucauLr, Histoire de la folie a ldge classique. Suivi de Mon
corps, ce papier, ce feu et de La Folie, labsence dceuvre, Gallimard, Paris 1972; ed. it. a cura di

17

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOD 9 I'TOOLLYY

3. Bloch e Moltmann contro Kierkegaard e Heidegger

Seppure lesistenzialismo ha colto pienamente la negativita della presente
condizione desistenza dell'umanita, propria dellessere-in-un-mondo-
ingiusto-dominato-dal-male, tanto da considerare l'angoscia come una tonalita
affettivo-emotiva fondamentale dellesistenza, una categoria esistenziale,
secondo Bloch la prospettiva escatologica ci permette di comprendere che la
natura autentica della nostra esistenza si deve ancora rivelare nella dimensione
temporale futura, che attualmente si presenta come un non-ancora.

Heidegger aveva tradotto, secolarizzandola, l'anticipazione cristiana del
mondo futuro del Regno di Dio, della nuova creazione e della resurrezione,
in una mera anticipazione della morte, che avrebbe portato allesperienza
autentica del tempo come insieme di passato, presente e futuro, e allautenticita
dellesistenza, qualificando lesserci umano come un essere-per-la-morte.
La traduzione secolare heideggeriana perde completamente il senso della
prospettiva escatologica cristiana, della resurrezione della carne che ribalta
la prospettiva della morte. Lanticipazione del Regno di Dio, infatti, ¢
lanticipazione di un uomo e di una Natura risorti come “un uomo nuovo”
in “una nuova terra e un nuovo cielo™:' la prospettiva della morte non puo
restituirci la prospettiva della resurrezione, che riempie la vita - e anche la
morte — di una fede e di una speranza di un essere-per-l'amore che si compira
pienamente nel futuro. Con il Paolo della Lettera ai Romani (Rm 8, 18-25),
si puo affermare che ¢ tutta la Natura che softre, geme, attende e spera nella
redenzione futura: ¢ la speranza, non langoscia, la categoria esistenziale
fondamentale, rivelatrice del nostro essere-futuro, delle nostre possibilita
esistenziali.

All'interno della religione egizia, la resurrezione era originariamente la
conservazione del corpo, del potere, della regalita umana; nella prospettiva
giudaico-cristiana, la resurrezione assume, invece, il senso rivoluzionario
della vita, oltre la morte, del corpo del Messia liberatore da ogni potere e
dominio; vita che nessuna violenza, nessuna morte puo arrestare: non € piu
I'imperatore romano ad essere una divinita immortale, ma il rivoluzionario
crocifisso a risorgere dalla sua empia uccisione. Ce ora la vita del corpo che,

“democraticamente’, diventa il corpo risorto di tutti e di tutta la Natura, che nel

M. Galzigna, Storia della follia nelleta classica. Con laggiunta di La follia, lassenza di opera e Il
mio corpo, questo foglio, questo fuoco, BUR, Milano 2008; 1p., Maladie mentale et personnalité,
PUE, Paris 1954, poi modificato come Maladie mentale et psychologie, PUF, Paris 1962; tr. it. a
cura di E Polidori, Malattia mentale e psicologia, Cortina, Milano 1997.

5 Cfr. E. BLocH, Atheismus im Christentum, cit.

18



Cristo risorge; la vita del corpo che, “ascendendo al cielo’, traccia il simbolo di
luce di una nuova “divinita atea”: quella etica del’Amore su cui nessun potere,
neanche imperiale o divino, neanche la morte, puo prevalere, perché'uccisione
e la morte di un corpo singolo producono la resurrezione-rivoluzione a una
nuova vita di un corpo collettivo-comunitario-cosmico dAmore.

Lateologia della speranza di Moltmann si basa sullontologia della possibilita
di Bloch, che aveva trasvalutato in positivo la concezione dellesistenza di
Kierkegaard e di Heidegger. Moltmann ritiene pero che questa trasvalutazione
non risulti praticabile nella prospettiva atea di Bloch. In essa non ci sarebbe
una base per considerare le possibilita ontologiche dellessere umano e della
Natura sotto la categoria esistenziale della speranza, e si dovrebbe ricadere
nell'angoscia. Il principio speranza di Bloch dovrebbe quindi essere in qualche
modo riconsiderato, come nella sua origine, nella prospettiva della fede biblica
cristiana, connotandosi come interno a unontologia teologicamente connotata
e legittimata. Moltmann traduce cosi la fede in metafisica ontologica, e la
speranza diventa la categoria fondamentale dellesistenza su un fondamento
teologico.

4. Una nuova prospettiva sull'esistenza e sulla Natura

Le prospettive di Bloch e di Moltmann delineano una nuova antropologia
e una nuova cosmologia, se paragonate a quelle di Kierkegaard e di Heidegger.
Esse ne condividono tuttavia il presupposto: la possibilita di delineare una
struttura universale (se non anche trascendentale, a eccezione di Kierkegaard)
e, seppure temporale, astorica dellesistenza umana e della realta cosmica, in
cui essa sinnesta. Si traspone cosi quanto si da sul piano empirico, concreto,
storico — che Heidegger chiama ontico — su un piano universale, trascendentale

- che Heidegger considera ontologico. Ma l'angoscia e la speranza, per quanto
siano sentimenti che si presentano in qualsiasi esistenza umana individuale,
diventano categorie esistenziali di auto-comprensione della vita umana solo in
particolari epoche storiche e in particolari localita geografiche.

Ora, ¢ chiaro che se 'angoscia come categoria esistenziale ¢ legata a una
certa elaborazione storico-culturale sul tema del tempo e della morte, la
speranza, come categoria esistenziale, ¢ strettamente legata allevento storico
del cristianesimo, in cui lescatologia e il messianismo ebraico si presentano
come realizzati nellesperienza esistenziale ed etica di Gesu come Cristo:
questo & un fatto storico. E erroneo, anche dal punto di vista cristiano, cercare
un fondamento onto-teologico alla speranza: [evento storico del cristianesimo

19

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOD 9 I'TOOLLYY

si pone come la condizione di possibilita storico-trascendentale dell'apparire
della speranza come categoria esistenziale di auto-comprensione della vita
umana. Neanche la concezione della storia dellessere di Heidegger riesce a
cogliere questo, perché si pone sul piano diunastoria ontologico-trascendentale
astratta dai concreti eventi storici.'® Anche all'interno del messianismo e
dellescatologia dellebraismo pre-cristiano la categoria esistenziale dell'auto-
comprensione della vita umana era data dall'angoscia, come consapevolezza
della condizione umana del popolo ebraico sotto il dominio del peccato
originale e, parallelamente, sotto il dominio di un impero straniero.

Insieme con Paolo (Rm 8, 19-25) 'umanita si auto-comprende come parte
di una Natura vivente e animata che geme, soffre, attende e spera in una
nuova creazione, in un nuovo cielo e una nuova terra: vi ¢ la speranza della
Natura. Con Gesu sperano gli uccelli del cielo e i gigli del campo, che non si
preoccupano del loro futuro, e la loro speranza ¢ in una fede piu grande di
quella umana. La consapevolezza che anche la Natura soffre e spera non puo
non essere alla base di una nuova etica cosmica, che implica il rispetto verso
ogni forma di vita.

Per Paolo, ovviamente, questa speranza umana e della Natura non ha alcuna
base in unontologia astratta o in una teologia. Essa si basa piuttosto sulla fede,
che non ¢ una semplice credenza mitologica, ma si realizza nellamore (1
Cor 13), perché Dio ¢ amore (Gv 1, 4. 8. 16). La fede si realizza in una prassi
etica d'amore, che le da una certezza non razionale, ma morale. Nellamore si
incontra Dio:' non c¢ alcun fondamento onto-teologico che possa dare una
certezza razionale, altrimenti non esisterebbe la fede. Nellamore il Regno di
Dio si fa presente ora e qui: non ¢ piu loggetto di una credenza mitologica o di
una dottrina escatologica e teologica, ma si realizza nelletica, perché I'amore
si da nella grazia della fede nell’Altro che in esso si manifesta. La speranza ha
la sua certezza morale nell'amore. La speranza, senza la sua traduzione in una
prassi etica damore, € niente (1 Cor 13). Il cristianesimo non ¢ prima di tutto
escatologia, ma escatologia che si traduce in unetica della Regalita di Dio."®

Chiaro ¢ allora perché nellepoca contemporanea, allinterno della
nostra societa occidentale, in cui il cristianesimo ¢ diventato ormai pura

16 Cfr. E. GIANNETTO, Un fisico delle origini. Heidegger, la scienza e la Natura, cit.; ID., Sguardi
sul pensiero contemporaneo. Filosofia e scienze per cambiare il mondo, cit..

17 Cfr. A. SCHWEITZER, Die Mystik des Apostels Paulus, Mohr, Tibingen 1930; tr. it. di A. Rizzi,
La mistica dellapostolo Paolo, Ariele, Milano 2011.

'8 Cfr. E. GIANNETTO, Letica della Regalita di Dio e la negazione della sovranita politico-
religiosa, in G. Dalmasso - S. Maletta (a cura di), La sovranita in legame, Jaca Book, Milano
2015, 221-241.

20



adesione formale o in cui una de-cristianizzazione si va compiendo, alla
fenomenologia della quotidianita dellesistenza di Heidegger la speranza non
potesse piu risultare la categoria esistenziale fondamentale, ma piuttosto
l'angoscia. La speranza, nella sua dimensione collettiva, ¢ stata rimossa (come
il cristianesimo stesso) in quanto fatto del passato, ed ¢ potuta riapparire,
riemergere solo nella fede marxiana di un Bloch o cristiana di Moltmann,
senza pero che questa filosofia e questa teologia potessero avere una stessa eco
della filosofia di Heidegger, che ¢ diventata il principale riferimento filosofico
della nostra epoca. Nella sua analitica dellesistenza la struttura trascendentale
dell'umano ¢ stata fissata fenomenologicamente, con un passaggio arbitrario
dallontico allontologico,' in una cura preoccupantesi e procurantesi i mezzi
della sua sussistenza in cui si appiattisce anche il con-essere: se la struttura
trascendentale dellesistenza ¢ questa, allora solo I'angoscia puo esserne la
cifra. Ma se l'amore ¢ la base della vita umana e non umana, la speranza puo
essere la sua categoria esistenziale. Solo la speranza basata sullamore ci puo
fare comprendere e vivere pienamente.

La speranza cristiana ha una dimensione collettiva e cosmica, ¢ la speranza
di una Natura redenta dalla Grazia dellAmore. La speranza non ¢ illusoria se
la profezia escatologica di Isaia (Is 11, 6-9), in cui tutti gli esseri viventi con-
vivono nella pace messianica nella restaurazione della condizione edenica
protologica descritta nel Genesi (Gn 1, 29-30), si realizza, come dice Marco
(Mc 1, 13), nellora e nel qui, in un amore cosmico che ¢, come in Albert
Schweitzer, reverenza per ogni singola vita.*

¥ Cfr. K. LowitH, Grundziige der Entwicklung der Phdnomenologie zur Philosophie und
ihr Verhidltnis zur protestantischen Theologie, in Theologische Rundschau II (1930), 26-64,
333-361; 1D., Phidnomenologische Ontologie und protestantische Theologie, in Zeitschrift fiir
Theologie und Kirke XI (1930), 365-399; tr. it. a cura di U. Ugazio, Ontologia fenomenologica e
teologia protestante. Due studi, Edizioni scientifiche Italiane, Napoli 2001, 90, 133-134, dove
¢ discussa la critica di W. Koepp alla prospettiva heideggeriana in nome della centralita
dellamore: W. Koerp, Merimna und Agape. Zur Analytik des Daseins in Heideggers ,,Sein
und Zeit“ 1927, in Wilhelm Koepp (Hrsg.): Reinhold-Seeberg-Festschrift. Band 1: Zur Theorie
des Christentums, A. Deichert, Leipzig 1929, pp. 99-139. Heidegger ha sempre risposto che
Pamore si poneva sul piano ontico e non ontologico, ma ¢ chiaro che se la struttura ontologica
¢ quella della egoistica cura di sé seppure condivisa, I'amore non ne puod essere mai una
manifestazione ontica.

2 Cfr. A. SCHWEITZER, Kulturphilosophie. Bd. 1: Verfall und Wiederaufbau der Kultur, Bd. 2:
Kultur und Ethik, Beck, Miinchen 1923, 331; tr. it. di A. Guglielmi Manzoni, Filosofia della
civilta, Fazi, Roma 2014, 333-334; 1D., Die Ehrfurcht vor dem Leben - Grundtexte aus fiinf
Jahrzehnten, a cura di H. W. Béhr, Beck, Miinchen 1991; 1p., Predigten 1898-1948, a cura di
R. Briillmann e E. Grisser, Beck, Miinchen 2001; tr. it. parziale a cura di E. Colombo, Predica
della Domenica 2 Marzo 1919, Servizio mattutino a St. Nicolai, in 1D., La melodia del rispetto

21

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNIWOD 9 I'TOOLLYY

Riassunto: Si discutono la filosofia della speranza di Ernst Bloch e la teologia
della speranza di Jirgen Moltmann in contrapposizione alla posizione di Seren
Kierkegaard e di Martin Heidegger, che aveva sviluppato unanalitica dellesistenza
umana basata sulla categoria dell'angoscia. Si mostra che tutte queste prospettive
condividono un presupposto ontologico-trascendentale astratto che non tiene
conto della storicita dellesistenza umana. Dal punto di vista storico, appare evidente
che Tevento del cristianesimo si presenta come la condizione di possibilita storico-
trascendentale di una nuova auto-comprensione dellesistenza umana e della Natura
in base alla categoria della speranza.

Parole-chiave: speranza, angoscia, fede, amore, Ernst Bloch.

Summary: The philosophy of hope by Ernst Bloch and the theology of hope by
Jirgen Moltmann are discussed in contrast to the position of Seren Kierkegaard and
Martin Heidegger, who had developed an analytics of human existence based on the
category of anxiety. It shows that all these perspectives share an abstract ontological-
transcendental presupposition that does not take into account the historicity of
human existence. From the historical point of view, it is evident that the event of
Christianity presents itself as the condition of historical-transcendental possibility of
a new self-understanding of human existence and Nature according to the category
of hope.

Key words: hope, anxiety, faith, love, Ernst Bloch.

per la vita. Prediche di Strasburgo, Paoline, Milano 2002.
22



