
11

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

La speranza della natura

Enrico Giannetto*

	
Sommario: 1. Introduzione 2. Kierkegaard e Heidegger  3. Bloch e Moltmann 
contro Kierkegaard e Heidegger  4. Una nuova prospettiva sull’esistenza e sulla 
Natura.

La creazione stessa attende con impazienza la rivelazione dei figli di Dio; essa infatti è stata 
sottomessa alla caducità - non per suo volere, ma per volere di colui che l’ha sottomessa – e 

nutre la speranza di essere lei pure liberata dalla schiavitù della corruzione, per entrare nella 
libertà della gloria dei figli di Dio. Sappiamo bene infatti che tutta la creazione geme e soffre 

fino ad oggi nelle doglie del parto; essa non è la sola, ma anche noi, che possediamo le primizie 
dello Spirito, gemiamo interiormente aspettando l’adozione a figli, la redenzione del nostro 

corpo. Poiché nella speranza noi siamo stati salvati. Ora, ciò che si spera, se visto, non è più 
speranza; infatti, ciò che uno già vede, come potrebbe ancora sperarlo? Ma se speriamo quello 

che non vediamo, lo attendiamo con perseveranza.

(Rm 8,19-25)

Queste dunque le tre cose che rimangono: la fede, la speranza e l’amore; ma di tutte più grande 
è l’amore!

(1 Cor. 13,1)

1. Introduzione

La speranza ha avuto nel Novecento la sua tematizzazione più alta nella 
grandiosa filosofia di Ernst Bloch (1885-1977), che ne ha fatto un principio 
fondamentale e le ha dato una dimensione ontologica1, e nella grandiosa 

* Direttore del Dipartimento di Lettere, Filosofia, Comunicazione dell’Università degli Studi 
di Bergamo (enrico.giannetto@unibg.it).
1 Cfr. E. Bloch (1938-1947, 1953, 1959), Das Prinzip Hoffnung, 3 Bde., Suhrkamp, Frankfurt 
am Main 1954-1959; tr. it. di E. De Angelis e T. Cavallo, a cura di Remo Bodei, Il principio 
speranza, Garzanti, Milano 1994.



12

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

teologia di Jürgen Moltmann (1926), che le ha voluto conferire una dimensione 
teistica volta alla trascendenza.2

Quella di Ernst Bloch è la più suggestiva traduzione filosofica dell’escatologia 
occidentale analizzata da Taubes:3 Bloch ha fatto dell’escatologia un’utopia 
sociale e cosmica, ne ha tematizzato lo spirito (Geist der Utopie, 1918; Atheismus 
im Christentum, 1968) e ha reso la speranza il suo principio (Das Prinzip 
Hoffnung, 1954-1959), basato sul Das-noch-nicht.4 Taubes ha mostrato che la 
marxiana filosofia della storia non è che una secolarizzazione dell’escatologia 
giudaico-cristiana, in cui i proletari sono i nuovi “poveri” evangelici che 
trasformeranno e rivoluzioneranno la società. Il marxista ateo Bloch non 
poteva che recuperare pienamente quelle radici cristiane da cui aveva tratto 
la sua linfa vitale e rivoluzionaria il marxismo, per superarne il determinismo 
meccanicista che aveva quasi azzerato la sua dimensione antropologico-
esistenziale e la sua fede in un “uomo nuovo”. Moltmann voleva recuperare 
alla teologia cristiana questa prospettiva.

2 Cfr. J. Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begründung und zu den 
Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus 1964, 2017; 
tr. it. di A. Comba, Teologia della speranza, ricerche sui fondamenti e sulle implicazioni di una 
escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 20082.
3 Cfr. J. Taubes, Abendländische Eschatologie, Matthes & Seitz, München 1991; tr. it. di G. 
Valent, revisione di F. Minazzi, prefazione di M. Ranchetti, a cura di E. Stimilli, Escatologia 
occidentale, Garzanti, Milano 1997.
4 Cfr. E. Bloch (1918, 1923), Geist der Utopie, Duncker & Humblot, München 1918, Geist der
Utopie (endgültige Fassung), Paul Cassirer, Berlin 1923, e Suhrkamp, Frankfurt am Main 1964; 
tr. it. di V. Bertolino e F. Coppellotti, Spirito dell’utopia, La Nuova Italia, Firenze 1980, Rizzoli, 
Milano 2009; Id., Thomas Müntzer als Theologe der Revolution, München 1921; tr. it. di S. 
Krasnovsky, a cura di S. Zecchi, Thomas Munzer teologo della rivoluzione, Feltrinelli, Milano 
2010; Id., Subjekt-Objekt. Erläuterungen zu Hegel, Aufbau, Berlin 19512, e Suhrkamp, Frankfurt 
am Main 1981; tr. it. a cura di R. Bodei, Soggetto-Oggetto. Commento a Hegel,  il Mulino, 
Bologna 1975; Id., Avicenna und die aristotelische Linke, Leipzig 1949, e Rütten und Loening, 
Berlin 1952; Id., Das Prinzip Hoffnung, cit.; Id., Philosophische Grundfragen. Zur Ontologie 
des Noch-Nicht-Seins, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1961; Id., Atheismus im Christentum, 
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1968; tr. it. a cura di F. Coppellotti, Ateismo nel cristianesimo,  
Feltrinelli, Milano 1971; Id., Experimentum Mundi. Frage, Kategorien des Herausbringens, 
Praxis, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1975; tr. it. a cura di G. Cunico, Experimentum mundi. 
La domanda centrale. Le categorie del portar-fuori. La prassi, Queriniana, Brescia 1980; Id., 
Zwischenwelten in der Philosophiegeschichte. Aus Leipziger Vorlesungen, Suhrkamp, Frankfurt 
am Main 1977; tr. it. di G. Bonacchi e K. Tannenbaum, a cura di R. Bodei, Filosofia del 
Rinascimento, il Mulino, Bologna 1981; Id., Logos der Materie. Eine Logik im Werden. Aus 
dem Nachlass 1923-1949, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2000; tr. it. di G. Cunico, Logica 
utopica: Logos der Materie tra sistema e narrazione, in P. Cipolletta (a cura di), Ereditare e 
sperare: un confronto con il pensiero di Ernst Bloch, Milano, Mimesis 2003, 55-70.



13

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

2. Kierkegaard e Heidegger

La filosofia di Bloch intendeva pure reagire all’antropologia ontologica 
sviluppata da Heidegger. Heidegger aveva cercato di trasformare in ontologia 
fenomenologica l’esistenzialismo di Kierkegaard.5 La filosofia dell’esistenza di 
Kierkegaard si presenta come una nuova forma di filosofia cristiana che si 
contrappone alla trasformazione del cristianesimo in una metafisica teologica: 
le sue radici affondano nella critica degli universali effettuata dalla rivoluzione 
francescana e dal rifiuto luterano dell’intellettualistica filosofia teoretica greca 
delle essenze. Si tratta di una filosofia del tutto soggettiva dell’esistenza nella 
sua concretezza e singolarità, dove anche la fede non si costituisce come suo 
fondamento razionale, ma come particolare esperienza esistenziale concreta. 
In Enten-Eller (Aut-aut, 1843) e in Stadi sul cammino della vita (1845)6 
Kierkegaard delinea un’analitica e una dialettica dell’esistenza, senza che queste 
possano però costituire un sistema filosofico dell’esistenza: la filosofia è intesa 
come tutt’uno con l’esistenza, come consapevolezza esistenziale e progetto, e 
mai come compendiabile in un sistema di una ragione teoretica. Kierkegaard 
descrive e distingue tre tipologie di esistenza, che possono costituire anche 
tre stadi successivi. La sua analitica e dialettica dell’esistenza prende le mosse 
dalle sue esperienze esistenziali individuali e non dal ragionamento astratto 
legato all’universalità impersonale di un io trascendentale. La prima tipologia 
d’esistenza è quella di una vita estetica, mentre la seconda tipologia quella 
di una vita etica, che ha come esito il riconoscimento della propria colpa, 
ma anche delle colpe ereditate come membro della specie umana, di cui si 
mostra l’insufficienza. Il sentimento di colpa genera angoscia che presenta 

5 Cfr. E. Giannetto, Un fisico delle origini. Heidegger, la scienza e la Natura, Donzelli, Roma 
2010; Id., Sguardi sul pensiero contemporaneo. Filosofia e scienze per cambiare il mondo, 
libreriauniversitaria.it, Limena (PD) 2018.
6 Cfr. S. Kierkegaard, Le grandi opere filosofiche e teologiche, tr. it. di C. Fabro con testi originali 
danesi a fronte, pref. di G. Reale, aggiorn. bibl. e indici di V. Cicero, Bompiani, Milano 2013; 
id., Opere, a cura di C. Fabro, Sansoni, Firenze 1972, e Piemme, Casale Monferrato 1995; id., 
Stadi sul cammino della vita, tr. it. di A.M. Segala e A.G. Calabrese, a cura di L. Koch, Rizzoli, 
Milano 1993. In Enten-Eller Kierkegaard si occupa della vita estetica ed etica, assumendo 
lo pseudonimo di Victor Eremita. Questi avrebbe trovato i fogli pubblicati in due volumi: 
il primo, Enten, scritto da “A” l’esteta e Il diario del seduttore da Johannes; il secondo, Eller, 
scritto dal giudice in pensione Wilhelm, che parla dello stadio etico. Kierkegaard descrive 
la vita religiosa nella terza sezione di Stadi sul cammino della vita (in danese Stadier paa 
Livets Vei. Studier af Forskjellige sammenbragte, befordrede til Trykken og udgivne af Hilarius 
Bogbinder).



14

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

un’ambivalenza perché non è solo negativa, ma può condurre a uscire dal modo 
etico di esistere con un salto, che conduce alla vita religiosa. Per Kierkegaard 
la fede non può però che qualificarsi a sua volta, nella “sospensione dell’etica”, 
come un’incertezza angosciosa (si nota qui l’influenza soprattutto della teologia 
protestante luterana, che enfatizza la condizione dell’umanità corrotta più di 
quella redenta). La fede è così paradosso, contraddizione ineliminabile. Il 
cristianesimo rivela pertanto la struttura stessa dell’esistenza: contraddizione, 
paradosso, scandalo, dubbio, angoscia, sono le caratteristiche dell’esistenza e 
del cristianesimo, non solo della vita religiosa, ma anche della vita estetica e 
della vita etica.

L’esperienza esistenziale è esperienza di una contingenza radicale, 
contingenza della propria esistenza e contingenza delle cose. L’esperienza non 
solo non è sufficiente per delineare alcunché di necessario, ma è tale da dover 
escludere la necessità: tutto accade in quanto possibilità.7

 La struttura dell’esistenza è quindi la possibilità, che sottostà alle varie 
possibili scelte alternative di vita. L’angoscia che caratterizza l’esistenza è 
legata all’indeterminazione e all’infinità delle possibilità che si concretizzano 
nell’avvenire, a ciò che non è ma può essere nel futuro, al nulla che è possibile 
o alla possibilità nullificante, a cui si collega la morte. Il passato non può 
angosciare: ha potuto angosciare nel suo essere un possibile futuro che stava 
accadendo, o può angosciare nel suo possibile ripetersi futuro. L’angoscia è 
una categoria esistenziale che ci fa comprendere, come per Lutero, che nella 
vita può accadere di tutto, e che la perdizione e l’annientamento sono in ogni 
momento possibili a causa della struttura stessa dell’esistenza. L’angoscia 
concerne la condizione di possibilità esistenziale dell’essere umano in relazione 
al mondo, la disperazione è invece correlata alla condizione di possibilità 
esistenziale interna al sé stesso: la disperazione è la “malattia mortale” non 
perché comporti la morte effettiva, ma perché è la possibilità impossibile di 
affermare o negare sé stesso rispettivamente nella propria autosufficienza  o 
insufficienza, che comporterebbe essere altro da sé e autosufficienza; nella 
disperazione ha luogo il “vivere la morte dell’io come autosufficienza”. Solo 
la fede permette di superare la disperazione, in quanto essa implica il credere 
in un Dio a cui tutto è possibile. Ma la fede sconfina al di là della ragione 
ed è sempre paradosso e contraddizione: essa costituisce un capovolgimento 
dell’esistenza per cui al possibile come fonte di radicale instabilità si sostituisce 
la stabilità del possibile, dipendente da Dio che può tutto. Anche Gesù, secondo 
i Vangeli, ha vissuto pienamente l’esperienza dell’angoscia. 

7 Cfr. id., Briciole di Filosofia, in Le grandi opere filosofiche e teologiche, cit., 590-743, in 
particolare 689-711.



15

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Secondo Kierkegaard il cristianesimo svela così la struttura dell’esistenza 
umana. Questo tema, insieme a tutti gli altri, verrà ripreso da Heidegger, 
che costruirà la struttura trascendentale dell’esistenza sulla base della 
fenomenologia della vita religiosa, che “collassa” nella sua identificazione 
con la vita etica e rappresenta la forma di esistenza autentica. L’analitica e 
la dialettica asintetica dell’esistenza di Kierkegaard sono riformulate da 
Heidegger in una mera analitica senza contraddizioni, innestata nella 
fenomenologia husserliana e nell’ermeneutica diltheyana, e si trasformano 
in sistema: i paradossi e le contraddizioni sono del tutto razionalizzati. La 
concreta esperienza esistenziale di Kierkegaard è sostituita in Heidegger 
da una mera analitica kantiana trascendentale della struttura ontologica 
dell’esserci (non gnoseologica come in Kant), che prescinde dall’esperienza 
e, in particolare, dall’esperienza cristiana della vita. Al di fuori della concreta 
dinamica esistenziale considerata da Kierkegaard nei suoi salti da una vita 
estetica ad una etica e a una religiosa, l’angoscia e la morte stessa vengono in 
Heidegger trascendentalizzate in una struttura ontologica dell’essere-per-la-
morte, che in qualche modo le neutralizza.

L’esserci è allora, prima ancora che un essere-là-nel-mondo, un essere-
presso-sé-stessi, non in un’autocoscienza teoreticamente consapevole, ma 
in una pre-comprensione inconsapevole o inconscia, implicita nel nostro 
esserci. Questa precomprensione è un nostro modo d’essere, che ci distingue 
dal modo d’essere della pietra e ci svela a noi stessi in un “sentirci”, in un 

“trovarci” in una certa “tonalità” affettivo-emotiva, che corrisponde a ciò che 
solitamente chiamiamo “stato d’animo”.8 Ed è proprio la possibilità di una 
particolare tonalità affettivo-emotiva che, tranquillizzando l’esserci, lo porta 
a un’inconsapevole alienazione. 

La tonalità affettivo-emotiva, in generale, determina la nostra capacità 
di comprendere. Tonalità affettivo-emotiva fondamentale del nostro 
essere-nel-mondo è per Heidegger l’angoscia, che non è paura di qualcosa 
di determinato, ma è legata alla minaccia intrinseca all’essere-nel-mondo, 
causata dall’inospitalità del mondo e dallo spaesamento di trovarsi in esso, di 
fronte al possibile nulla come non-essere: l’esserci non è una sostanza con la 
proprietà dell’essere, dell’esistenza, ma è un insieme di possibilità, fra cui ci 
sono l’essere e il non-essere. L’angoscia è angoscia del morire come possibilità 
esistenziale continua dello stesso essere-nel-mondo, da non confondere con 

8 Cfr. M. Heidegger (1925), Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, in Gesamtausgabe, 
Klostermann, Frankfurt am Main (= GA), Bd. 20, a cura di P. Jaeger, 1979, 348-355; tr. it. a 
cura di R. Cristin e A. Marini, Prolegomeni alla storia del concetto di tempo, il melangolo, 
Genova 1991, 312-318.



16

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

la paura di una determinata morte.9

L’esperienza fondamentale dell’esistenza umana, in cui si mostra la 
differenza ontologica tra l’ente e l’essere attraverso la sua conseguenza di 
nullità esistenziale, a cui si riferisce Heidegger in Essere e tempo, è quella 
dell’angoscia.10 La tematizzazione heideggeriana dell’angoscia deriva 
certamente da Kierkegaard, in cui questa “tonalità emotiva fondamentale” 
è legata al peccato originale. Heidegger la riprende e la assume come una 
condizione di possibilità trascendentale dell’esistenza. Questa condizione 
mette in secondo piano quella prima esperienza autentica che è fonte di 
stupore che gli enti siano, stupore del nostro essere, stupore dell’essere di cui 
noi abbiamo perso contezza: esperienza che Heidegger propone riprendendo 
la domanda leibniziana sul perché l’essere e non il nulla.11 Questo stupore si 
trasforma però in Essere e tempo in angoscia.

La condizione antropologica e storica “inautentica” in cui si svolge la 
nostra esistenza individuale, che è tematizzata teologicamente come peccato 
originale, viene assunta da Heidegger come “norma” dell’esistenza: Heidegger, 
che si ferma a un’analisi filosofica trascendentale dell’esistenza, nulla può dire 
sul fatto che l’inautenticità deriva dall’originaria frattura del nostro essere-nel-
mondo-con-altri. A causa della sua impostazione, egli non può affermare che 
questa frattura è legata all’instaurarsi di una violenza separatrice originaria 
dalla Physis (dalla Natura, da Dio),12 che fa di ogni esserci come essere-nel-
mondo un essere intrinsecamente lacerato, lacerato-in-sé, prima ancora di 
qualunque scelta esistenziale individuale (che Heidegger distingue in autentica 
o inautentica), di qualunque azione individuale (“etica” o “non-etica”).  

Heidegger fa però di questa condizione antropologica e storica una 
condizione ontologica, che caratterizza la nostra esperienza originaria 

9 Cfr. M. Heidegger (1925), Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, cit., 391-406; tr. it., 
351-364.
10 Cfr. M. Heidegger (1929, 1943, 1949), Was ist Metaphysik?, Nachwort zu »Was ist 
Metaphysik?«, Einleitung zu »Was ist Metaphysik?«, in Wegmarken, GA 9, a cura di F.W. von 
Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main 1976, 103-122, 365-383, 303-312; tr. it. a cura 
di F. Volpi, Che cos’è metafisica?, Postfazione a «Che cos’è metafisica?», Introduzione a «Che cos’è 
metafisica?», in Segnavia, Adelphi, Milano 1987, 59-77, 257-266, 317-334.
11 Cfr. M. Heidegger (1936-1946), Nietzsche, GA 6.1-6.2, a cura di B. Schillbach, 1996-1997; 
tr. it. a cura di F. Volpi, Nietzsche, Adelphi, Milano 1994; M. Heidegger (1955-1956), Der 
Satz vom Grund, GA 10, a cura di P. Jaeger, 1997; tr. it. a cura di F. Volpi, Il principio di ragione, 
Adelphi, Milano 1991.
12 Cfr. E. Giannetto, Robert Eisler e l’origine della violenza nel carnivorismo, in R. Eisler, 
Uomo lupo. Saggio sul sadismo, il masochismo e la licantropia, a cura di M. Doni e E. Giannetto, 
Medusa, Milano 2011, 13-29.



17

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

come angoscia: la differenza ontologica fra essere ed ente fa sì che gli enti, 
considerati separatamente dall’essere, in sé siano nulla.13 La pre-comprensione 
(consapevolezza inconscia) di questa nullità esistenziale, che si acquisisce 
nella separazione-lacerazione originaria (Heidegger qui si allontana dalla 
prospettiva più propriamente cristiana, in cui l’angoscia si manifesta 
massimamente nella morte degli altri che mostra la nullità del nostro 
essere come essere-nel-mondo-con-altri), provoca angoscia. Quest’angoscia 
esistenziale fondamentale non ha origine quindi in un evento dell’esistenza 
individuale, ma in un evento antropologico originario: per questo Heidegger 
afferma che essa condiziona la struttura ontologica dell’esserci. La filosofia 
di Heidegger non contempla nessuna salvezza da questa angoscia che, 
cristianamente, un’esistenza autentica, scaturita da scelte autentiche, potrebbe 
risolvere nell’Amore, in grado di ricomporre la lacerazione originaria. 

Foucault e altri, che pure hanno seguito implicitamente o esplicitamente 
Heidegger, hanno invece riconosciuto che il malessere profondo che 
contraddistingue il fallimento del progetto esistenziale di un individuo, in 
cui quest’angoscia originaria diventa sistematicamente la cifra di un’intera 
esistenza individuale e che può sfociare in quella che è stata chiamata 

“follia”, non ha radici solo nell’individuo, o nella sua struttura ontologica 
trascendentale, ma nell’inautenticità, antropologica e storica, del mondo, in 
cui si dà il nostro essere-nel-mondo-con-altri14. 

13 Cfr. M. Heidegger (1929), Was ist Metaphysik?, Nachwort zu »Was ist Metaphysik?«, 
Einleitung zu »Was ist Metaphysik?«, cit.
14 Si vedano, in particolare, i lavori di Michel Foucault legati a uno sviluppo della psicoanalisi 
esistenziale di Binswanger che si rifaceva ad Heidegger, e che intendono la follia non come 
un’anormalità meramente negativa, ma come un diverso modo di essere-nel-mondo. Foucault 
si oppone però all’interpretazione puramente soggettivistica del Dasein e considera, al di là 
di un’originaria inautenticità umana dell’essere-nel-mondo, la trasformazione del mondo 
umano che questa inautenticità comporta, e che rende il mondo a sua volta inautentico. 
L’inautenticità del mondo economico, sociale, politico in cui vive il singolo rende impossibile 
un’autentica dimensione spazio-temporale dell’Umwelt (mondo-ambiente) e un autentico 
Mitwelt (mondo con altri), un autentico Miteinandersein (essere-con-gli-altri). Non ci si può 
fermare all’analisi formale ontologica dell’esistenza, ma bisogna comprendere le concrete 
condizioni antropologiche e storiche dell’esistenza che provocano come reazione, al di là 
delle razionalizzazioni sovrastrutturali, complesse strategie di sopravvivenza che però non 
permettono di eliminare la sofferenza, ma, invece, l’acuiscono in una rottura radicale col 
mondo inautentico e le sue razionalizzazioni ideologiche: le contraddizioni reali del mondo si 
traducono in conflitti interni. Foucault descrive così la storia della follia come storia della sua 
costruzione sociale e della violenza che il mondo esercita sui “folli”, intendendoli come capri 
espiatori della sua follia. Cfr. M. Foucault, Histoire de la folie à l’âge classique. Suivi de Mon 
corps, ce papier, ce feu et de La Folie, l’absence d’œuvre, Gallimard, Paris 1972; ed. it. a cura di 



18

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

3. Bloch e Moltmann contro Kierkegaard e Heidegger

Seppure l’esistenzialismo ha colto pienamente la negatività della presente 
condizione d’esistenza dell’umanità, propria dell’essere-in-un-mondo-
ingiusto-dominato-dal-male, tanto da considerare l’angoscia come una tonalità 
affettivo-emotiva fondamentale dell’esistenza, una categoria esistenziale, 
secondo Bloch la prospettiva escatologica ci permette di comprendere che la 
natura autentica della nostra esistenza si deve ancora rivelare nella dimensione 
temporale futura, che attualmente si presenta come un non-ancora.

Heidegger aveva tradotto, secolarizzandola, l’anticipazione cristiana del 
mondo futuro del Regno di Dio, della nuova creazione e della resurrezione, 
in una mera anticipazione della morte, che avrebbe portato all’esperienza 
autentica del tempo come insieme di passato, presente e futuro, e all’autenticità 
dell’esistenza, qualificando l’esserci umano come un essere-per-la-morte. 
La traduzione secolare heideggeriana perde completamente il senso della 
prospettiva escatologica cristiana, della resurrezione della carne che ribalta 
la prospettiva della morte. L’anticipazione del Regno di Dio, infatti, è 
l’anticipazione di un uomo e di una Natura risorti come “un uomo nuovo” 
in “una nuova terra e un nuovo cielo”:15 la prospettiva della morte non può 
restituirci la prospettiva della resurrezione, che riempie la vita – e anche la 
morte – di una fede e di una speranza di un essere-per-l’amore che si compirà 
pienamente nel futuro. Con il Paolo della Lettera ai Romani (Rm 8, 18-25), 
si può affermare che è tutta la Natura che soffre, geme, attende e spera nella 
redenzione futura: è la speranza, non l’angoscia, la categoria esistenziale 
fondamentale, rivelatrice del nostro essere-futuro, delle nostre possibilità 
esistenziali.  

All’interno della religione egizia, la resurrezione era originariamente la 
conservazione del corpo, del potere, della regalità umana; nella prospettiva 
giudaico-cristiana, la resurrezione assume, invece, il senso rivoluzionario 
della vita, oltre la morte, del corpo del Messia liberatore da ogni potere e 
dominio; vita che nessuna violenza, nessuna morte può arrestare: non è più 
l’imperatore romano ad essere una divinità immortale, ma il rivoluzionario 
crocifisso a risorgere dalla sua empia uccisione. C’è ora la vita del corpo che, 

“democraticamente”, diventa il corpo risorto di tutti e di tutta la Natura, che nel 

M. Galzigna, Storia della follia nell’età classica. Con l’aggiunta di La follia, l’assenza di opera e Il 
mio corpo, questo foglio, questo fuoco, BUR, Milano 20089; id., Maladie mentale et personnalité, 
PUF, Paris 1954, poi modificato come Maladie mentale et psychologie, PUF, Paris 1962; tr. it. a 
cura di F. Polidori, Malattia mentale e psicologia, Cortina, Milano 1997.
15 Cfr. E. Bloch, Atheismus im Christentum, cit.



19

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Cristo risorge; la vita del corpo che, “ascendendo al cielo”, traccia il simbolo di 
luce di una nuova “divinità atea”: quella etica dell’Amore su cui nessun potere, 
neanche imperiale o divino, neanche la morte, può prevalere, perché l’uccisione 
e la morte di un corpo singolo producono la resurrezione-rivoluzione a una 
nuova vita di un corpo collettivo-comunitario-cosmico d’Amore.

La teologia della speranza di Moltmann si basa sull’ontologia della possibilità 
di Bloch, che aveva trasvalutato in positivo la concezione dell’esistenza di 
Kierkegaard e di Heidegger. Moltmann ritiene però che questa trasvalutazione 
non risulti praticabile nella prospettiva atea di Bloch. In essa non ci sarebbe 
una base per considerare le possibilità ontologiche dell’essere umano e della 
Natura sotto la categoria esistenziale della speranza, e si dovrebbe ricadere 
nell’angoscia. Il principio speranza di Bloch dovrebbe quindi essere in qualche 
modo riconsiderato, come nella sua origine, nella prospettiva della fede biblica 
cristiana, connotandosi come interno a un’ontologia teologicamente connotata 
e legittimata. Moltmann traduce così la fede in metafisica ontologica, e la 
speranza diventa la categoria fondamentale dell’esistenza su un fondamento 
teologico.

4. Una nuova prospettiva sull’esistenza e sulla Natura

Le prospettive di Bloch e di Moltmann delineano una nuova antropologia 
e una nuova cosmologia, se paragonate a quelle di Kierkegaard e di Heidegger. 
Esse ne condividono tuttavia il presupposto: la possibilità di delineare una 
struttura universale (se non anche trascendentale, a eccezione di Kierkegaard) 
e, seppure temporale, astorica dell’esistenza umana e della realtà cosmica, in 
cui essa s’innesta. Si traspone così quanto si dà sul piano empirico, concreto, 
storico – che Heidegger chiama ontico – su un piano universale, trascendentale 

– che Heidegger considera ontologico.  Ma l’angoscia e la speranza, per quanto 
siano sentimenti che si presentano in qualsiasi esistenza umana individuale, 
diventano categorie esistenziali di auto-comprensione della vita umana solo in 
particolari epoche storiche e in particolari località geografiche.

Ora, è chiaro che se l’angoscia come categoria esistenziale è legata a una 
certa elaborazione storico-culturale sul tema del tempo e della morte, la 
speranza, come categoria esistenziale, è strettamente legata all’evento storico 
del cristianesimo, in cui l’escatologia e il messianismo ebraico si presentano 
come realizzati nell’esperienza esistenziale ed etica di Gesù come Cristo: 
questo è un fatto storico. È erroneo, anche dal punto di vista cristiano, cercare 
un fondamento onto-teologico alla speranza: l’evento storico del cristianesimo 



20

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

si pone come la condizione di possibilità storico-trascendentale dell’apparire 
della speranza come categoria esistenziale di auto-comprensione della vita 
umana. Neanche la concezione della storia dell’essere di Heidegger riesce a 
cogliere questo, perché si pone sul piano di una storia ontologico-trascendentale 
astratta dai concreti eventi storici.16 Anche all’interno del messianismo e 
dell’escatologia dell’ebraismo pre-cristiano la categoria esistenziale dell’auto-
comprensione della vita umana era data dall’angoscia, come consapevolezza 
della condizione umana del popolo ebraico sotto il dominio del peccato 
originale e, parallelamente, sotto il dominio di un impero straniero. 

Insieme con Paolo (Rm 8, 19-25) l’umanità si auto-comprende come parte 
di una Natura vivente e animata che geme, soffre, attende e spera in una 
nuova creazione, in un nuovo cielo e una nuova terra: vi è la speranza della 
Natura. Con Gesù sperano gli uccelli del cielo e i gigli del campo, che non si 
preoccupano del loro futuro, e la loro speranza è in una fede più grande di 
quella umana. La consapevolezza che anche la Natura soffre e spera non può 
non essere alla base di una nuova etica cosmica, che implica il rispetto verso 
ogni forma di vita.

Per Paolo, ovviamente, questa speranza umana e della Natura non ha alcuna 
base in un’ontologia astratta o in una teologia. Essa si basa piuttosto sulla fede, 
che non è una semplice credenza mitologica, ma si realizza nell’amore (1 
Cor 13), perché Dio è amore (Gv 1, 4. 8. 16). La fede si realizza in una prassi 
etica d’amore, che le dà una certezza non razionale, ma morale. Nell’amore si 
incontra Dio:17 non c’è alcun fondamento onto-teologico che possa dare una 
certezza razionale, altrimenti non esisterebbe la fede. Nell’amore il Regno di 
Dio si fa presente ora e qui: non è più l’oggetto di una credenza mitologica o di 
una dottrina escatologica e teologica, ma si realizza nell’etica, perché l’amore 
si dà nella grazia della fede nell’Altro che in esso si manifesta. La speranza ha 
la sua certezza morale nell’amore. La speranza, senza la sua traduzione in una 
prassi etica d’amore, è niente (1 Cor 13). Il cristianesimo non è prima di tutto 
escatologia, ma escatologia che si traduce in un’etica della Regalità di Dio.18

Chiaro è allora perché nell’epoca contemporanea, all’interno della 
nostra società occidentale, in cui il cristianesimo è diventato ormai pura 

16 Cfr. E. Giannetto, Un fisico delle origini. Heidegger, la scienza e la Natura, cit.; id., Sguardi 
sul pensiero contemporaneo. Filosofia e scienze per cambiare il mondo, cit..
17 Cfr. A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, Mohr, Tübingen 1930; tr. it. di A. Rizzi, 
La mistica dell’apostolo Paolo, Ariele, Milano 2011.
18 Cfr. E. Giannetto, L’etica della Regalità di Dio e la negazione della sovranità politico-
religiosa, in G. Dalmasso - S. Maletta (a cura di), La sovranità in legame, Jaca Book, Milano 
2015, 221-241.



21

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

adesione formale o in cui una de-cristianizzazione si va compiendo, alla 
fenomenologia della quotidianità dell’esistenza di Heidegger la speranza non 
potesse più risultare la categoria esistenziale fondamentale, ma piuttosto 
l’angoscia. La speranza, nella sua dimensione collettiva, è stata rimossa (come 
il cristianesimo stesso) in quanto fatto del passato, ed è potuta riapparire, 
riemergere solo nella fede marxiana di un Bloch o cristiana di Moltmann, 
senza però che questa filosofia e questa teologia potessero avere una stessa eco 
della filosofia di Heidegger, che è diventata il principale riferimento filosofico 
della nostra epoca. Nella sua analitica dell’esistenza la struttura trascendentale 
dell’umano è stata fissata fenomenologicamente, con un passaggio arbitrario 
dall’ontico all’ontologico,19 in una cura preoccupantesi e procurantesi i mezzi 
della sua sussistenza in cui si appiattisce anche il con-essere: se la struttura 
trascendentale dell’esistenza è questa, allora solo l’angoscia può esserne la 
cifra. Ma se l’amore è la base della vita umana e non umana, la speranza può 
essere la sua categoria esistenziale. Solo la speranza basata sull’amore ci può 
fare comprendere e vivere pienamente.

La speranza cristiana ha una dimensione collettiva e cosmica, è la speranza 
di una Natura redenta dalla Grazia dell’Amore. La speranza non è illusoria se 
la profezia escatologica di Isaia (Is 11, 6-9), in cui tutti gli esseri viventi con-
vivono nella pace messianica nella restaurazione della condizione edenica 
protologica descritta nel Genesi (Gn 1, 29-30), si realizza, come dice Marco 
(Mc 1, 13), nell’ora e nel qui, in un amore cosmico che è, come in Albert 
Schweitzer, reverenza per ogni singola vita.20

19 Cfr. K. Löwith, Grundzüge der Entwicklung der Phänomenologie zur Philosophie und 
ihr Verhältnis zur protestantischen Theologie, in Theologische Rundschau II (1930), 26-64, 
333-361; id., Phänomenologische Ontologie und protestantische Theologie, in Zeitschrift für 
Theologie und Kirke XI (1930), 365-399; tr. it. a cura di U. Ugazio, Ontologia fenomenologica e 
teologia protestante. Due studi, Edizioni scientifiche Italiane, Napoli 2001, 90, 133-134, dove 
è discussa la critica di W. Koepp alla prospettiva heideggeriana in nome della centralità 
dell’amore: W. Koepp, Merimna und Agape. Zur Analytik des Daseins in Heideggers „Sein 
und Zeit“ 1927, in Wilhelm Koepp (Hrsg.): Reinhold-Seeberg-Festschrift. Band 1: Zur Theorie 
des Christentums, A. Deichert, Leipzig 1929, pp. 99–139. Heidegger ha sempre risposto che 
l’amore si poneva sul piano ontico e non ontologico, ma è chiaro che se la struttura ontologica 
è quella della egoistica cura di sé seppure condivisa, l’amore non ne può essere mai una 
manifestazione ontica.
20 Cfr. A. Schweitzer, Kulturphilosophie. Bd. 1: Verfall und Wiederaufbau der Kultur, Bd. 2: 
Kultur und Ethik, Beck, München 1923, 331; tr. it. di A. Guglielmi Manzoni, Filosofia della 
civiltà, Fazi, Roma 2014, 333-334; id., Die Ehrfurcht vor dem Leben - Grundtexte aus fünf 
Jahrzehnten, a cura di H. W. Bӓhr, Beck, München 1991; id., Predigten 1898-1948, a cura di 
R. Brüllmann e E. Grässer, Beck, München 2001; tr. it. parziale a cura di E. Colombo, Predica 
della Domenica 2 Marzo 1919, Servizio mattutino a St. Nicolai, in id., La melodia del rispetto 



22

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

Riassunto: Si discutono la filosofia della speranza di Ernst Bloch e la teologia 
della speranza di Jürgen Moltmann in contrapposizione alla posizione di Søren 
Kierkegaard e di Martin Heidegger, che aveva sviluppato un’analitica dell’esistenza 
umana basata sulla categoria dell’angoscia. Si mostra che tutte queste prospettive 
condividono un presupposto ontologico-trascendentale astratto che non tiene 
conto della storicità dell’esistenza umana. Dal punto di vista storico, appare evidente 
che l’evento del cristianesimo si presenta come la condizione di possibilità storico-
trascendentale di una nuova auto-comprensione dell’esistenza umana e della Natura 
in base alla categoria della speranza.

Parole-chiave: speranza, angoscia, fede, amore, Ernst Bloch.

Summary: The philosophy of hope by Ernst Bloch and the theology of hope by 
Jürgen Moltmann are discussed in contrast to the position of Søren Kierkegaard and 
Martin Heidegger, who had developed an analytics of human existence based on the 
category of anxiety. It shows that all these perspectives share an abstract ontological-
transcendental presupposition that does not take into account the historicity of 
human existence. From the historical point of view, it is evident that the event of 
Christianity presents itself as the condition of historical-transcendental possibility of 
a new self-understanding of human existence and Nature according to the category 
of hope.

Key words: hope, anxiety, faith, love, Ernst Bloch.

per la vita. Prediche di Strasburgo, Paoline, Milano 2002.


