
22

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

Prospettive di cittadinanza alla luce del De Civitate di 
Sant’Agostino

Giuseppe De Simone*

Sommario: Introduzione. 1. Note introduttive al De Civitate Dei. 2. Alcune pro-
spettive emergenti di cittadinanza

Nella Lettera di S. Paolo ai Filippesi emerge chiaramente che i cristiani sono 
“cittadini”, cioè appartengono a una città singolare, pur abitando ciascuno 
in una città terrena e umana: «Comportatevi dunque come cittadini1 degni 
del Vangelo di Cristo» (Fil 1,27) e ancora in Fil 3,20 leggiamo: «La nostra 
cittadinanza infatti è nei cieli e di là aspettiamo come Salvatore il Signore 
Gesù Cristo […]». Ma di che tipo di cittadinanza si tratta? E come intenderla? 
Oggi, spesso, si parla di “cittadinanza attiva” dei cristiani nella società, e lo 
stesso Convegno ecclesiale di Verona del 2006, tra i diversi ambiti proposti, 
faceva riferimento a quello di cittadinanza, «in cui si esprime la dimensione 
dell’appartenenza civile e sociale degli uomini»2. 

Ora, vogliamo chiederci quali prospettive e orientamenti circa la cittadinanza 
del cristiano possono emergere dal grande capolavoro agostiniano, il De 
Civitate Dei, un’opera sempre letta e riletta fin dal Medioevo e che continua 
a interpellare anche oggi la riflessione e la sensibilità del credente, ma anche 
del non credente. Cercheremo d’individuarne almeno alcuni più importanti 
e attuali.

* Docente ordinario di Teologia patristica, Istituto Teologico calabro “S. Pio X”, Catanzaro. 
1 Nell’attuale traduzione della Cei si legge così: «Comportatevi dunque in modo degno 
del vangelo di Cristo […]». Ma il verbo all’imperativo è politeuomai, che richiama polites 
(cittadino), politeuma (cittadinanza: Fil 3,20) e quindi lo stesso etimo, polis (città). Cfr. G. 
Vigini, Vocabolario del Nuovo Testamento greco-italiano, Paoline, Milano 2003, 293.
2 Cei, Testimoni di Gesù risorto, speranza del mondo, Traccia di riflessione in preparazione 
al Convegno ecclesiale di Verona 16-20 ottobre 2006, Comitato preparatorio IV Convegno 
ecclesiale, 15e.



23

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

1. Note introduttive al De Civitate Dei

In primo luogo, è necessario ricordare che questa lunga e complessa opera 
agostiniana è il frutto di molti anni di riflessione, studio e preghiera da parte del 
suo autore, un pastore molto impegnato sul fronte pastorale e di insegnamento 
con la parola e la predicazione. Si pensi che impegnò Agostino dal 413 al 
427, in tempi diversi e intermittenti, proprio a causa del suo molteplice lavoro. 
Ma, certamente, si tratta dello scritto più lungo e impegnativo e uno dei libri 
fondamentali della letteratura patristica. Anche il lettore di oggi è messo alla 
prova, data la consistenza e la densità delle sue pagine3, ma troverà in esso la 
mente e il cuore del grande padre della Chiesa, soprattutto in ordine al rapporto 
tra i cristiani e il mondo, la storia, il tempo, la società, la “città dell’uomo”, 
la politica, l’impero e i suoi rappresentanti. Un’opera, quindi, di natura 
comprensiva ed enciclopedica, che va al di là del motivo contingente per cui è 
stata scritta, anche se da esso trae ispirazione: lo sgomento generale dovuto al 
sacco della città di Roma (410), a causa dei goti di Alarico4. I pagani avevano 
accusato esplicitamente i cristiani di essere la causa di tutto ciò, perché essi, 
abbondonato il culto degli dei pagani, professavano «una dottrina irrazionale 
e socialmente inefficace, impotente a opporsi alla rovina di una città e, con 
essa, al crollo di un mondo»5. La Citta di Dio, che ha un carattere non solo 
apologetico ma anche dommatico, si compone, possiamo dire sinteticamente, 
di due parti principali, cinque sezioni e ventidue libri6. Fondamentalmente, i 
ventidue libri, che compongono l’opera, si suddividono in due parti. I libri 1-10 
sono una disamina e una confutazione dei «falsi insegnamenti» (vanitates) dei 
pagani, che adorano le divinità pagane non solo per amore della felicità in 
questa vita o per l’ampliamento dell’Impero romano (libri 1-4), ma anche di 

3 Per una bibliografia essenziale, ma puntuale, si può vedere nel vol. I pp. CVIII-CXV 
dell’edizione italiana di La Città di Dio, 2 voll., a cura di D. Marafioti, Oscar Mondadori, 
Milano 2011. Ma anche l’introduzione all’opera, scritta da Marafioti risulta puntuale e 
completa (pp. VII-XCI).
4 Per avere un’idea di ciò che era successo e di quali conseguenze si verificarono per tutto il 
mondo allora conosciuto, si può consultare con profitto la bella biografia, a livello storico, di 
K. Rosen, Agostino. Genio e santo, Queriniana, Brescia 2016. Un capitolo denso e nutrito è 
dedicato al tema: «La caduta di Roma e la Città di Dio» (212-250).
5 G. Vigini, Sant’Agostino. Dizionario delle opere, Il pozzo di Giacobbe, Trapani 2018, 79. 
Questo volume è da considerare prezioso, perché è una vera e propria iniziazione alle molte 
opere di Agostino, offrendo un’ampia introduzione alle stesse.
6 Cfr. A. Trapè, Agostino di Ippona (354-430), in Institutum Patristicum Augustinianum, 
Nuovo Dizionario patristico e di antichità cristiane, A-E, diretto da A. Di Berardino, Marietti, 
Genova-Milano 2006, 151. 



24

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

quelli che adorano gli dei per amore della felicità nell’altra vita o per il bene 
dell’anima (libri 6-10). Mentre, i libri 11-22 sono una «dimostrazione e difesa» 
della verità della fede cristiana, cioè la parte positiva e costruttiva, in cui si 
presenta l’origine, lo sviluppo e la fine delle due città, in cui egli vede divisa tutta 
l’umanità. La «città di Dio» è simbolicamente rappresentata da Gerusalemme 
e la «città terrena», simbolizzata da Babilonia viene anche chiamata «città del 
diavolo» (Civ. 17, 20, 2; 17, 21,1)7. Ma, giustamente – come Agostino ci si 
avverte –, queste due città non sono da vedere e interpretare come due realtà 
empiriche e materiali, al pari delle nostre città nel senso ordinario e con i 
loro confini geografici. Esse sono città, ma in senso mistico (mystice: 15, 1, 
1), e appartenere all’una o all’altra è dovuto non alla nascita, ai genitori e al 
luogo geografico, ma all’oggetto dell’amore della persona e al fine di tutte le 
sue azioni, in rapporto a questo amore8. Qui abbiamo la chiave di volta, il 
nucleo essenziale per comprendere tutta l’opera di Agostino: due sono questi 
amori che si contrappongono e che danno vita alle due differenti città, l’amore 
di Dio (amor Dei) e l’amore di sé stessi (amor sui). Nel capitolo 14 dell’opera 
troviamo questo passaggio fondamentale, che è bene leggere con attenzione:

Due amori hanno fatto due città: l’amore di sé fino al disprezzo di Dio ha fatto la 
città terrena, l’amore di Dio fino al disprezzo di sé ha fatto la città celeste. Perciò l’una 
si gloria in sé stessa, l’altra nel Signore [cfr. 2Cor 10,17]. L’una cerca la gloria dagli 
uomini, l’altra trova in Dio, testimone della coscienza, la sua gloria più grande.

 Quella innalza la sua testa nella sua gloria, questa dice al suo Dio: Tu sei la mia gloria 
e innalzi la mia testa [Sal 3,4]. Quella, nei suoi capi e nelle nazioni che sottomette, è 
dominata dal desiderio di dominare; in questa si vive un reciproco servizio nell’amore, 
i superiori nel provvedere e i sudditi nell’obbedire. Quella nei suoi grandi ama la 
propria virtù; questa dice al suo Dio: Ti amo, Signore, mia virtù [Sal 17, 2]. In quella 
i suoi sapienti sono vissuti secondo l’uomo e hanno ricercato il bene del corpo, o 
dell’animo, o di entrambi.

[…]. In questa invece l’uomo non ha altra sapienza che la pietà [cfr. Gb 28,28 (LXX)] 
con cui si adora in modo giusto il vero Dio, e si aspetta come premio nella società dei 
santi, composta non solo di uomini ma anche di angeli, che Dio sia tutto in tutti [1Cor 
15,28]9.

7 Cfr. E.L. Fortin, Civitate Dei, De (La citta di Dio), in A.D. Fitzgerald (ed.), AGOSTINO 
dizionario enciclopedico, edizione italiana a cura di L. Alici e A. Pieretti, Città Nuova, Roma 
2007, 409.
8 Cfr. Ibidem.
9 Sant’Agostino, La Citta di Dio, 14,28, a cura di D. Marafioti, vol. I, Oscar Mondadori, 
Milano 2011, 840-841. È questa la traduzione che riporto, di seguito citerò soltanto La Città 



25

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Questo testo, che ho voluto riportare per esteso, ci dà la misura del pensiero 
agostiniano che si sviluppa in modo ampio e articolato in tutta l’opera e che 
costituisce l’idea-guida, che sorregge tutto il suo pensiero, come sostiene Vigini: 
«La contrapposizione tra il bene e il male, tra i giusti e gli empi, tra l’amore di 
sé e l’amore di Dio delinea lo scenario della città terrena, nella quale l’opera 
della Provvidenza agisce ininterrottamente per indirizzare l’uomo verso la 
città celeste»10. Questa idea fondamentale delle due città era già presente nella 
tradizione patristica precedente (Tertulliano, Origene, Ambrogio, Girolamo) 
e Agostino la fa già sua in altri scritti come La vera religione e poi la riprende 
nelle Confessioni, nei Commenti ai Salmi, nel commento della Genesi alla 
lettera e nella sua Catechesi ai semplici. A partire dal cap. 11 della Citta di Dio 

– che segna la seconda parte della sua opera – tale concezione viene sviluppata 
e approfondita, presentando la genesi e le tappe delle due città, opposte tra di 
loro, nel contempo procedenti intrecciate nel cammino storico, ma sempre 
ben distinte nella loro natura, caratteristiche e quindi riconoscibili11.

Il titolo dell’opera è stato preso da Agostino dal Sal 87,3: «Di te si dicono 
cose stupende, città di Dio», che viene interpretato come una risposta ironica 
alle accuse infondate e calunniose rivolte dai pagani ai cristiani. Prendere in 
mano il De Civitate vuol dire mettersi “in viaggio” con Agostino sulle strade 
del mondo e della storia, a partire dalla creazione del mondo, conoscere un 
po’ meglio il mondo precristiano, l’impero e la società romane, incontrare 
personaggi della filosofia e della letteratura classica latina e greca come Socrate, 
Platone, Aristotele, Virgilio, Seneca, Cicerone, Varrone e tanti altri. Insomma, 
anche lo stesso autore si rende conto che si tratta di una vera e propria impresa 
seguirlo in questo suo “viaggio”, bello, affascinante, ma intellettualmente 
impegnativo e arduo. Agostino nelle sue originali Ritrattazioni 2, 43, un’opera 
di revisione e rivisitazione dei suoi molti scritti, redatta negli ultimi anni della 
sua vita, fra il 426 e il 42712, aiuta il lettore a orientarsi, e oltre a indicare il 
contesto e le motivazioni della redazione di quest’opera, offre una suddivisione 
di essa, indicando le due parti e facendo un breve sommario dei vari libri. 
Ma anche l’Epistola 1/A*13, scritta dopo il 427 e inviata a Fermo o Firmo, un 
nobile laico intellettuale di Cartagine, contiene un riassunto generale e uno 
particolare ai singoli libri, indicando anche a chi darli a copiare. Per cui per 

di Dio, indicando il libro, il capitolo, il volume, le pagine.
10 G. Vigini, Sant’Agostino, cit., 80.
11 Cfr. Ivi, nota 55.
12 Cfr. Ivi, 232-234.
13 Questa Lettera, così singolare e preziosa, fu pubblicata per la prima volta solo nel 1939 da 
C. Lambot per la Revue benedectine 51(1939), 109-121.



26

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

ciascun libro abbiamo un sommario, già predisposto da Agostino, che ci aiuta 
a inquadrare e leggere il singolo libro14. 

Proprio rivolgendosi al suo amico Fermo, Agostino ci offre l’atteggiamento 
giusto, mi sembra, per affrontare la lettura e lo studio della sua intramontabile 
opera:

A te, uomo di cultura, non sfugge che per apprendere ciò che si legge aiuta molto 
ripetere la lettura; la difficoltà di capire si annulla, o almeno si riduce molto, se uno 
ha facilità di leggere, e questa diventa maggiore quanto più viene continuata, perché 
la frequenza assidua [rende maturo ciò che per negligenza] era rimasto immaturo, o 
signore eccellente e davvero onorevole, figlio carissimo15.

Una lettura attenta e ripetuta dei diversi capitoli di questa opera aiuta anche 
il lettore attento e diligente di oggi, che certamente dovrà contestualizzare e 
interpretare bene il pensiero agostiniano. Rimane sempre vero che le ragioni 
profonde per la redazione dello scritto più che nei motivi contingenti, legati ai 
tempi del sacco di Roma, sono da ricercare «nel contesto della storia universale, 
la quale, a suo giudizio, è la storia di due città, la città di Dio e la città terrestre: 
membri della prima sono le creature (angeli e uomini) che concentrano il 
loro amore su Dio; i membri della seconda sono le creature che concentrano 
il loro amore su sé stesse. Tutti gli imperi, compreso l’Impero romano, anche 
se provvisti di giuste e sagge istituzioni, fanno parte della società terrestre»16. 
Il cristiano fa parte integrante delle due città, nel senso che pur appartenendo 
alla città di Dio, vive si muove e opera all’interno della città terrestre, della 
città dell’uomo. Le due città quindi risultano intrecciate, interconnesse, come 
vedremo, ma sono sempre ben distinte per l’origine, la natura e i fini. E d’altra 
parte la città terrena, la città dell’uomo richiama la città di Dio, che costituisce 
«l’ideale della città dell’uomo». 

La città di Dio è, nella visione metafisica ed escatologica di Agostino, un termine 
spirituale e trascendente, ma è insieme la pietra di paragone che identifica e costituisce 
ontologicamente l’ideale della città dell’uomo. Parte di un unico progetto originario 
di liberazione e salvezza, che segna in modo indelebile il corso della storia, la città 
terrena è un’immagine della città di Dio pellegrina nel tempo, chiamata a vivere con 

14 Nella edizione minima della Città Nuova il sommario viene posto utilmente all’inizio di 
ogni libro (Cfr. Sant’Agostino, La Città di Dio (la traduzione del testo è quella dell’Opera 
omnia della stessa editrice [NBA], Roma 1978-1991, Voll. V/1, V/2, V/3), Città Nuova, Roma 
1997. 
15 Sant’Agostino, La Città di Dio, a cura di D. Marafioti, cit., vol. II, appendice, 1448.
16 B. Mondin, Il pensiero di Agostino. Filosofia, cultura e teologia, Città Nuova, Roma 1988, 71.



27

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

essa un rapporto d’amore. Quando la città terrena si colloca fuori di questo progetto 
rifiutando Cristo, Signore della storia, e la Chiesa – che è il suo regno in questo mondo 

– la storia si ripiega su sé stessa e cade in balìa delle forze del male17. 

Ma per comprendere meglio tale rapporto tra Chiesa e mondo, e quindi 
tra queste due città, nell’ecclesiologia agostiniana, è bene anche ricordare ciò 
che insegna la fede cristiana riguardo ai diversi stadi o dimensioni della stessa 
Chiesa. C’è, prima di tutto, la Chiesa visibile, storica, come «comunione dei 
sacramenti», guidata dalla gerarchia; c’è la Chiesa invisibile e spirituale come 
«comunione dei santi», presente sia nella storia che nel tempo escatologico e 
che è realtà di fede e fa parte di un articolo del nostro Credo. Ora è solo colta 

“nel mistero” e per questo può essere detta anche “mistica” e infine vi è la Chiesa 
escatologica, eterna, celeste che gode della beatitudine. Queste tre dimensioni 
distinte sono collegate e inseparabili, perché la Chiesa è “una”, unico il popolo 
di Dio pellegrinante nel tempo, in vista della “Gerusalemme celeste”. Tale 
concezione, fatta propria anche da Agostino nella sua ecclesiologia, ci fa 
percepire appena la realtà multiforme e ricca della Chiesa di Dio18. 

2. Alcune prospettive emergenti di cittadinanza

Ora ci chiediamo come il cittadino/cristiano, cioè colui che vive a pieno la 
vita della civitas19, si pone e si muove in questa permanente tensione tra città 
di Dio e città dell’uomo, come vive questa sorta di “doppia appartenenza” nella 

17 G. Vigini, Sant’Agostino, cit., 80.
18 Cfr. D. Marafioti, Introduzione a Sant’agostino, Città di Dio, cit., XLI-XLII. Anche 
Giovanni Paolo II nella Lettera apostolica Augustinum Hipponensem, II, 3 ( EV 10, 833) mette 
in evidenza questi tre aspetti dell’unica Chiesa, presenti nell’ecclesiologia agostiniana. È la 
stessa concezione conciliare, d’altra parte, che ritroviamo nel testo della Lumen gentium 8: 
«La società costituita di organi gerarchici e il corpo mistico di Cristo, l’assemblea visibile e 
la comunità spirituale, la Chiesa della terra e la Chiesa ormai in possesso dei beni celesti, 
non si devono considerare come due realtà, ma formano una sola complessa realtà risultante 
di un elemento umano e di un elemento divino. Per una non debole analogia, quindi, è 
paragonata al mistero del Verbo incarnato». Anche qui come osserva Marafioti, alla nota 
129, riscontriamo le tre dimensioni sopra ricordate, attraverso i termini del testo conciliare: 
assemblea visibile, comunità spirituale, Chiesa in possesso dei beni celesti.
19 Cfr. G. Lettieri, Civitas in Agostino, in La Città, Parola Spirito e Vita, Quaderni di Lettura 
biblica, Dehoniane, Bologna 2004, 181-211. Il saggio molto denso e nutrito presenta il 
significato della civitas per Agostino e offre le sue diverse accezioni. «Le nozioni di civitas e di 
amor sono del tutto dipendenti dalla teologia agostiniana della grazia, al punto che la civitas 
terrena è definibile come civitas naturalis, la civitas Dei, come civitas gratiae» (183). 



28

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

realtà concreta del saeculum, in quanto membro della Chiesa, che è il segno 
e la realizzazione della città di Dio, anche se non s’identifica con essa ma si 
protende continuamente verso di essa. Come egli si rapporta interiormente ed 
esistenzialmente con il duplice amore (amor Dei e amor sui) che caratterizza 
le due città e in cui egli si dibatte? Quale il ruolo del cittadino/cristiano nel 
mondo, nella società del suo tempo? Almeno ad alcune di queste domande 
cercheremo di rispondere, ascoltando ancora una volta la lezione agostiniana. 
Agostino non inizia da zero in questo campo, ma già nei primi tre secoli c’era 
stata una riflessione su queste tematiche ed erano emerse essenzialmente due 
linee o due filoni in rapporto al mondo greco-romano e alla filosofia ellenistica, 
quello dell’antitesi e dello scontro, in campo filosofico e culturale e quello del 
dialogo e dell’incontro20. A cominciare dal significativo scritto A Diogneto 
(secc. II-III), il ruolo del cristiano, considerato «uno straniero e un forestiero» 
in questo mondo, è indicato con accenti e note particolari: 

I cristiani non si differenziano dagli altri uomini né per territorio né per lingua né per 
abiti. Essi infatti non abitano in città proprie […]. Abitando nelle città greche o barbare, 
come a ciascuno è toccato, si uniformano alle usanze locali […]. Abitano nella propria 
patria, ma come stranieri, partecipano a tutto come cittadini, e tutto sopportano come 
forestieri. Ogni terra straniera è la loro patria e ogni patria è terra straniera […]. In 
una sola parola ciò che l’anima è nel corpo, i cristiani lo sono nel mondo. Come l’anima 
abita nel corpo ma non è del corpo, così anche i cristiani abitano nel mondo ma non 
sono del mondo […]. Dio ha assegnato loro un posto così sublime, che a essi non è 
lecito abbandonare (A Diogneto 5-6).

In un certo senso, Agostino, in continuità con questo autore anonimo21, 
vide tre secoli più tardi «l’intera vicenda umana come una grande migrazione 
in due città che, nel tempo della storia, vivono l’una nell’altra e che solo alla fine 
si separeranno. Sono la città di Dio e la città terrestre, costruite da due amori 
diversi: quello di Dio e quello di sé stessi. Le due città hanno un comune vissuto 
storico e quello cristiano, pur vivendo nella permixtio dei cittadini dell’una e 
dell’altra città, attiva parametri di convivenza nella speranza che, alla fine, Dio 
darà ai cristiani l’identità di cittadini della citta di Dio»22. Il cristiano/cittadino, 
quale membro della Chiesa, in cui anche convivono i buoni e i cattivi che 
al momento del giudizio saranno separati, vive nello stesso tempo la storia 

20 A tale proposito si può vedere un mio studio di diversi anni orsono: G. De Simone, Giustino 
e Clemente: teologi del dialogo, in 5(1997), 209-223. 
21 Cfr. C. Nardi,  Vivarium Patristica e laicità. Rileggendo la Lettera a Diogneto, in Nicolaus 
20(1993), 105-151.
22 V. Grossi, La Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Dehoniane, Bologna 2012, 105.



29

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

del mondo presente e quella a venire, che costituisce la mèta di questa storia. 
Nel tempo della storia, quindi, la città di Dio convive con quella terrena e 
anzi queste due città vivono l’una nell’altra (permixtae), nella situazione di 
una «vicendevole possibilità migratoria», anche se esse sono immensamente 
lontane come la giustizia lo è dall’ingiustizia, osserva Agostino. In verità, 
queste due città hanno un carattere ambiguo e non facilmente identificabile 
con le istituzioni come lo Stato, l’Impero o la stessa Chiesa, per cui non 
s’identificano nel tempo della storia, né con lo Stato pagano in sé, né con la 
Chiesa, anche se spesso possono coincidere nella prassi23.

Non si tratta di cadere in una facile identificazione delle due città con la 
Chiesa e lo Stato, né nel rapporto tra papa e imperatore, dunque, per evitare 
il rischio d’incorrere nel cosiddetto “agostinismo politico”, ma d’altra parte le 
due realtà non sono così ideali da considerarsi fuori del tempo. «Sono città 

“mistiche” presenti nella storia che si rendono visibili e riconoscibili nelle 
strutture e nelle istituzioni culturali sociali e politiche, e anche nello Stato e 
nella Chiesa»24. Si tratta di una “convivenza” delle due città, che si distinguono 
nettamente, ma che sono inserite nella realtà storica. La Chiesa, secondo 
l’immagine già usata nell’A Diogneto è pellegrina e forestiera, si adegua alle 
leggi dello Stato, in quanto i suoi membri se vivono di fede sono “cittadini” 
della citta di Dio, ma essa “non è nello Stato”, come sosteneva Ottato di Milevi 
(Contro i Donatisti 3,3,6), né s’identifica con lo Stato e né esso può essere 
l’immagine della stessa Chiesa, secondo il progetto politico di Eusebio di 
Cesarea. D’altra parte, non è immaginabile una teocrazia, nel caso in cui lo 
Stato s’identificasse con essa, ma viene affermata l’autonomia della politica 
rispetto alla religione. Ma anche la Chiesa ha i suoi limiti rispetto allo Stato e 
non va a invadere il suo campo e le sue competenze. La Chiesa deve esprimere 
la sua presenza con il suo specifico, ma sempre come “pellegrina e forestiera”. 
Nel capitolo 19 – che è particolarmente importante nell’economia dell’opera – 
perché tratta il tema della pace come «tranquillità dell’ordine», in rapporto al 
fine del bene comune, troviamo un passo molto significativo e sintetico, in cui 
si evidenzia il valore di questa presenza:

Così questa città celeste, mentre va pellegrina sulla terra, attira cittadini da tutte le 
genti, e in tutte le lingue raccoglie una società pellegrina; essa non bada alle diversità 
di costumi, leggi e istituzioni con le quali si raggiunge o si mantiene la pace terrena; 
e non esclude o distrugge nessuna di esse; anzi accetta e segue ogni tradizione, anche 

23 Cfr. Ivi, 109-110.
24 D. Marafioti, Ambrogio e Agostino. Due prospettive diverse e complementari sull’impegno 
politico, in Rassegna di Teologia 49(2008), 435.



30

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

diversa nelle diverse nazioni, che tende all’unico e medesimo fine della pace terrena, 
purché non contrasti con la religione che insegna di adorare l’unico sommo Dio25.

Emergono in questo testo i termini di tale convivenza tra le due città. La 
Chiesa, che rispecchia la città celeste, formata dai cristiani, è pellegrina26 nel 
tempo e condivide la stessa vita della citta terrena, cioè del mondo in cui è 
inserita, utilizza gli stessi beni comuni a tutti e usufruisce della stessa pace della 
città in cui vive. Ma nello stesso tempo, riguardo alla pace e al bene comune, 
la Chiesa si sottomette alle leggi della città terrena e dello Stato e collabora 
concretamente con esso e in questo consiste «la concordia» tra le due città.27 
Anche se la Chiesa, secondo il pensiero di Agostino, non è una parte dello 
Stato o della città terrena, ma è quella parte «esule e pellegrina» della città 
celeste, che vive nel tempo e nella storia come tutti gli altri uomini e ubbidisce 
alle leggi dello Stato, nel contempo sa che non appartiene alla città terrena e 
non può identificarsi con essa e con i suoi interessi materiali. Essa collabora 
con lo Stato per il bene comune e per costruire la giustizia e la pace, ma non è 
parte dello Stato. Infatti, qualora lo Stato imponesse comportamenti contrari 
alla fede e alla coscienza cristiana, la Chiesa e i cristiani non sono più tenuti 
a seguire e obbedire a queste leggi e sono esposti a tutte le conseguenze che 
questo atteggiamento comporta, cioè incomprensioni, sospetti, persecuzioni, 
come nei primi secoli del cristianesimo, al tempo dei martiri. La stessa pace 
temporale deve rapportarsi a quella eterna, perché la prima è in rapporto a 
quest’ultima, che è la vera pace. Agostino continua il suo ragionamento piano 
e accessibile a tutti, osservando:

Quindi anche la città celeste usa la pace terrena nel suo pellegrinaggio, e per le cose 
che fanno parte della condizione mortale dell’uomo custodisce e ricerca l’accordo delle 
volontà umane, nei limiti concessi dal rispetto della pietà e della religione e riferisce 
questa pace terrena alla pace celeste, che è la vera pace; anzi, almeno per la creatura 
razionale, si dovrebbe ritenere e dire che è la sola pace, cioè la società perfettamente 
ordinata e concorde nel godere dell’amore di Dio e dell’amore reciproco in Dio28.

Ma tale “distanza critica” del cristiano verso lo Stato e ogni regime politico, 

25 La Citta di Dio 19, 17, vol. II, 1182.
26 Così traduce anche qualche autore come Borgogno (cfr. S. Aurelio Agostino, La Città 
di Dio 19, 17, a cura di C. Borgogno F.S.P., vol. 2, Società Apostolato Stampa, Roma 1947, 
473. Mentre D. Gentili lo rende con “esule” (cfr. Sant’Agostino, La Citta di Dio 19, 17, Città 
Nuova, cit., 1060). 
27 Cfr. D. Marafioti, Ambrogio e Agostino, cit., 437.
28 La Città di Dio 19, 17, vol. II, 1182.



31

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

non significa assenza o indifferenza verso la città e lo Stato a cui si appartiene. 
A tal proposito alcuni autori hanno parlato di «duplice appartenenza» alla 
città terrena e alla città celeste (Marrou e Lazzati) e anche il Concilio Vaticano 
II ha parlato dei cristiani nei termini di cives utriusque civitatis (GS 43). I 
cristiani, come cittadini di uno Stato, hanno i medesimi diritti e doveri degli 
altri, dal diritto alla vita e alla convivenza umana, al dovere di contribuire al 
bene comune e alla pace, anche se sono coscienti di avere una mèta “altra”, 
una patria escatologica, una “città celeste” da raggiungere29.

Un altro aspetto, presente nell’opera agostiniana è la riflessione sul potere 
e l’esercizio dell’autorità, nonché sul permanente conflitto che oppone la città 
di Dio e la città terrestre, già all’alba della creazione, con il conflitto tra Caino 
e Abele, e poi, nella storia di Roma, tra Romolo e Remo. Tale opposizione 
emerge fin dall’inizio della storia umana, dando così vita a due generazioni 
umane diverse, che procedono verso due fini differenti:

Da quei due progenitori del genere umano, dunque, nacque prima Caino, che 
appartiene alla città degli uomini, e poi Abele, che appartiene alla città di Dio […]. 
È avvenuto lo stesso per l’intero genere umano quando all’inizio hanno cominciato 
a svilupparsi queste due città, secondo il ciclo del nascere e morire: prima è nato il 
cittadino di questo secolo, poi il pellegrino di questo secolo, che appartiene alla città 
di Dio, predestinato per grazia, eletto per grazia, per grazia pellegrino quaggiù, per 
grazia cittadino di lassù […]. Sta scritto dunque che Caino fondò una città; Abele 
invece, in quanto pellegrino, non fondò nulla. La citta dei santi infatti è di lassù, anche 
se genera cittadini quaggiù e in essi vive pellegrina, finché venga il tempo del suo 
regno30. 

«Caino e Abele diventano, dunque, nell’interpretazione agostiniana, 
l’immagine di due differenti tipi di uomini, che vivono e si muovono fianco a 
fianco nel mondo», come scrive G. Redaelli31.

Inoltre, dal testo succitato emerge sempre questa caratteristica del 
membro della città di Dio, del cristiano, qui rappresentato da Abele, che è “il 
pellegrinare”, la vita come “pellegrinaggio” e quindi il richiamo al peregrinus 
che era colui che a differenza del civis abitava in una città non sua e non aveva 
gli stessi diritti propri dei cittadini e non era quindi tenuto a tutti i doveri. 
Rimaneva nella città per un tempo più o meno lungo per raggiungere poi la 
sua vera patria.

29 Cfr. D. Marafioti, Ambrogio e Agostino, cit., 438-439.
30 La Citta di Dio 15, 1, vol. II, 844-845.
31 G. Redaelli, Teoria politica e universalismo etico nel pensiero di Agostino di Ippona. Un 
punto di partenza e di incontro per i popoli, in Percorsi agostiniani III, 5 (2010), 19.



32

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

Tale dimensione l’abbiamo già intravista nell’A Diogneto, questo gioiello della 
letteratura patristica dei primi secoli, ma è anche presente nel NT (2Cor 5,6.8; 
Eb 11,13; 1Pt 2,11)32. Questa lotta tra le due città è permanente e caratterizza la 
vita del mondo di ieri e di oggi, qui non soltanto i cattivi combattono tra di loro, 
ma anche i buoni – che non hanno raggiunto la perfezione – combattono gli 
altri buoni. È la parte “carnale” che si contrappone a quella “spirituale”, secondo 
la famosa immagine paolina (cfr. Rm 8,1-17)33. Anche i cristiani, membri della 
città di Dio, hanno commesso lungo la storia ingiustizie, violenze e iniquità 
di ogni tipo e anche gli imperatori, cosiddetti cristiani, non sono stati esenti 
da tali peccati, senza contare coloro che si dicono cristiani ma che non sono 
praticamente tali nella loro vita personale e sociale, essendovi tale situazione 
di permixtio (mescolanza) tra buoni e cattivi, in cui si dibatte la Chiesa che 
cammina nel tempo. Agostino nella sua disamina si richiama alla radice di 
tutto ciò, al cuore umano e individua le due componenti essenziali del potere, 
che sono fondamentalmente la cupiditas e la caritas, l’egoismo e l’amore. 
Queste due realtà sono in azione nell’animo umano, sia a livello personale che 
familiare34, come a livello cittadino e anche universale. Le dinamiche presenti 
nel cuore umano sono sempre le stesse e non sempre la ricerca del potere 
e il suo relativo esercizio sono mossi dall’amor, ma spesso dalla cupiditas o 
libido dominandi, «non caritate consulendi, sed dominandi cupiditate» (non per 
l’amore di provvedere, ma per il desiderio egoistico di dominare). In fondo, 
sono sempre i duo amores, che sempre muovono ad agire l’uomo, il politico, 
l’amministratore, lo stesso vir ecclesiasticus, o l’uno o l’altro dei due amori, 
l’amore di Dio o l’amore di sé stessi (amor Dei o amor sui), come abbiamo 
già visto, la cupiditas o la caritas. A tale proposito, Agostino ha delle pagine 
bellissime in diversi passi della sua magnifica opera, come, sempre a proposito 
di Caino, la cui offerta non fu gradita al Signore e che invidiava e odiava il suo 
fratello Abele:

Così fanno tutti quelli che vogliono seguire non la volontà di Dio ma la propria e 
vivono non con un cuore retto, ma perverso; così offrono a Dio un dono con cui 
pensano di accattivarselo, perché li aiuti non tanto a guarire dai loro depravati desideri, 
ma a soddisfarli. Questo è proprio della città terrena, che venera Dio o gli dèi per 
poter regnare con il loro aiuto nelle vittorie e nella pace terrena, non per l’amore di 
provvedere ma per il desiderio di dominare. I buoni infatti usano il mondo per godere 

32 Cfr. D. Marafioti, Ambrogio e Agostino, cit., 437.
33 Cfr. G. Di Palma, Vivere secondo lo Spirito o secondo la carne. Dal dato biblico al libro XIV 
del De Civitate Dei, in Percorsi agostiniani IV, 8 (2011), 165-183. 
34 Cfr. La Città di Dio 19, 16, vol. II, 1179-1180: la casa di un uomo, la famiglia, viene 
considerata come «l’inizio o una particella della città».



33

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

di Dio; i cattivi, al contrario, vogliono usare Dio per godere del mondo; almeno quelli 
che credono che Dio esiste e si prende cura delle cose umane. Molto peggiori sono 
coloro che non credono neppure questo35. 

Emblematico questo passo, perché rappresenta ciò che si muove e agisce 
nel cuore umano, in ordine al potere e al suo esercizio, o la caritas consulendi 
o la cupiditas dominandi (l’amore di provvedere o il desiderio di dominare) 
gli altri, il prossimo, i sudditi36. Il potere ha sempre questa ambivalenza e fa 
la differenza dalla motivazione profonda da cui è mosso: dalla caritas, che 
mira al servizio della persona e al suo vero bene materiale e spirituale, o 
dalla cupiditas/libido che porta al dominio e allo strapotere sull’altro. «Nella 
misura in cui l’esercizio del potere è sostenuto dalla caritas consulendi, fa bene 
agli altri e costruisce la città di Dio; nella misura in cui opera sotto la spinta 
della cupiditas dominandi, opprime gli altri e costruisce la città terrena»37. Ma 
anche il potere/autorità ha un limite e una dimensione puramente temporale 
e strumentale, perché solo nel tempo e nella storia, in verità, c’è bisogno che 
qualcuno provveda al bene dell’altro e della società, nella vita eterna, quando 
Dio «sarà tutto in tutti» (1Cor 15,28) non ci sarà tale necessità, perché Dio 
sarà la somma felicità e basterà per tutti.

Un altro punto su cui Agostino batte e a cui rimanda il diritto, in riferimento 
all’amministrazione della citta e dello Stato, è la giustizia. Una buona “etica 
politica” non può fare a meno delle cosiddette virtutes civiles (prudenza, 
giustizia, fortezza e temperanza), le quattro virtù pratiche/politiche, che 
guidavano i cittadini della respublica di Platone o che costituivano i doveri 
fondamentali indicati da Cicerone nel De officiis, denominate “virtù cardinali” 
nella morale cristiana, da distinguersi da quelle “teologali” (fede, speranza 
e carità)38. La giustizia è il fondamento di uno Stato, che senza di essa non 
si può amministrare ed è impossibile ogni forma di diritto in uno Stato in 
cui non si ha vera giustizia39. Anche nella prima parte dell’opera troviamo 
un’affermazione così perentoria ed esplicita di Agostino, in più occasioni 
ricordata e che ci fa comprendere la fondamentale importanza della giustizia, 

35 La Città di Dio 15, 7, vol. II, 854.
36 Anche in La Città di Dio 19,14, vol. II, 1176, Agostino parla di questo aspetto dell’esercizio 
dell’autorità, per cui chi comanda, nella società umana, provvede e provvedendo serve gli altri.
37 D. Marafioti, Ambrogio e Agostino, cit., 440.
38 Cfr. Editoriale, La civitas christiana in Agostino di Ippona, in Percorsi agostiniani III, 5 
(2010), 5.
39 Cfr. La Citta di Dio 19, 21,1 vol. II, 1186, qui riprendendo Cicerone, Agostino afferma con 
forza: «[…] senza la giustizia non si può governare lo Stato; ora, dove non c’è vera giustizia, 
non ci può essere diritto».



34

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

sia nel mondo di ieri che in quello di oggi.

Se si toglie la giustizia, cosa sono gli Stati se non grandi bande di ladri? D’altra 
parte, cosa sono le bande di ladri se non piccoli Stati? Anch’essi sono un gruppo di 
uomini governati dall’autorità di un capo, impegnati in un patto sociale, d’accordo 
su una legge per dividersi il bottino. Se questo flagello, ingrossato per l’arrivo di altri 
uomini perversi, si espande, occupa territori, stabilisce proprie sedi, conquista città 
e soggioga popolazioni, assume con maggiore chiarezza il nome di Stato, che ormai 
gli viene apertamente riconosciuto, non per la rinuncia all’avidità, ma per l’aggiunta 
dell’impunità40.

Parole forti, ma sempre attuali e urgenti, che ci fanno intuire un po’ la 
concezione altissima del diritto e quindi della giustizia che animava l’Ipponate. 
Queste espressioni sono state riprese e rilanciate da papa Benedetto XVI nella 
sua prima e programmatica enciclica Deus caritas est, 28. Ma tale giustizia, 
nella visione agostiniana va sempre riferita a Dio, fonte di ogni bene e di ogni 
giustizia. Sempre nel libro 19, in cui svolge il grande tema della pace, leggiamo 
un ragionamento che pone le basi per la stessa definizione di Stato:

Perciò, se l’uomo non serve Dio, quale giustizia vi può essere in lui? Poiché l’animo, se 
non serve a Dio, non può affatto comandare in modo giusto al corpo, né la ragione 
umana ai vizi. E se in tale uomo non c’è alcuna giustizia, certamente non vi sarà neppure 
in un gruppo umano composto di uomini simili. Non c’è infatti quel consenso sul 
diritto che fa di una moltitudine di uomini un popolo, la cui realtà civile si dice Stato41.

Naturalmente la giustizia è il fondamento di ogni Stato e impero, anche per 
l’uomo di fede e il cristiano essa antecede ogni virtù religiosa, come nel caso 
dell’imperatore Teodosio, di cui Agostino dice che per lui era più importante 
«essere membro della Chiesa che regnare sulla terra»42. Lo stesso imperatore è 
da considerare un «figlio della Chiesa», come sosteneva Ambrogio in Contro 
Aussenzio, 36. Teodosio diventa così il “modello” del politico cristiano, nel suo 
concreto agire e nel pentimento dimostrato dopo l’eccidio di Tessalonica del 
390. Egli non è un cristiano perfetto, perché peccatore come tutti gli altri, ma 
è presentato come un vero cittadino della città celeste, perché mette i valori 
spirituali e religiosi prima dello stesso potere imperiale. «Per il cristiano 
che esercita il potere politico, i valori spirituali e religiosi devono avere la 
precedenza su tutti i beni terreni, e l’appartenenza alla Chiesa, che introduce 

40 La Città di Dio 4, 4, vol. I, 166.
41 La Citta di Dio 19, 21.2, vol. II, 1187-1188.
42 La Città di Dio 5, 26, 1, vol. I, 266.



35

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

nella vita eterna, deve essere considerata più importante della porpora 
imperiale, che temporaneamente riveste»43.

Nell’amministrazione pubblica, inoltre, chi comanda deve avere sempre 
presente il “bene comune” di tutti i cittadini e non regolarsi in base a interessi 
di parte, amicizie e preferenze personali e inoltre deve essere disposto alla 
clemenza e al perdono, pur senza far prevalere l’ingiustizia o lasciare impuniti 
gli empi e i criminali. Aggrappandosi al potere e agli onori con arroganza, 
spesso si vuole appagare la propria sete di lusso e di piacere e quindi soddisfare 
le proprie passioni, ma non può essere così per l’imperatore cristiano e per 
chiunque esercita l’autorità44. Agostino lo evidenzia con forza, parlando della 
vera e reale felicità degli imperatori cristiani:

Diciamo invece che sono felici se governano con giustizia; se tra le parole solenni di 
chi li colma di onori e gli ossequi di chi si umilia per salutarli essi non si inorgogliscono, 
ma si ricordano di essere uomini; se mettono il proprio potere a servizio della maestà 
divina, per diffondere il più possibile il suo culto; se temono, amano e adorano Dio; 
se amano di più quel regno dove non si teme di averli rivali; se sono lenti nel punire 
e pronti nel perdonare; se impongono la punizione per la necessità di reggere e 
proteggere lo Stato e non per soddisfare l’odio e le inimicizie; se il perdono è dato 
non per lasciare impunita l’ingiustizia, ma nella speranza della correzione […] se 
la loro sete di piacere quanto più potrebbe essere libera quanto più è contenuta; se 
preferiscono dominare sulle proprie passioni malvagie più che sugli altri popoli […]45. 

L’interesse principale, il fine del cristiano che amministra o governa, ma 
anche di ogni uomo dev’essere sempre la pace, a cui si accompagna la felicità, 
che è il profondo desiderio di ogni essere umano, ma questa può essere 
trovata solo in Dio, perché nel mondo essa non è possibile, in quanto ogni 
attimo di tranquillità è minacciato da rivalità, odi e guerre. La vera pace, 
invece, è solo quella celeste, che per ottenerla l’uomo deve mettere in pratica 
il comandamento dell’amore verso Dio e verso il prossimo e quindi affidarsi a 
Dio, per conquistare la vera felicità46.

[…] come il singolo giusto così il gruppo umano e il popolo dei giusti viva della fede che 
opera per mezzo dell’amore […], con il quale l’uomo ama Dio come deve essere amato 
Dio e il prossimo come sé stesso, dove dunque non c’è questa giustizia, certamente non 
c’è gruppo umano associato dal consenso sul diritto e dall’utilità comune. Se questo 

43 D. Marafioti, Ambrogio e Agostino, cit., 443.
44 Cfr. Ivi, 442.
45 La Città di Dio 5, 24, vol. I, 262-263.
46 Cfr. G. Redaelli, Teoria politica e universalismo etico nel pensiero di Agostino di Ippona, in 
Percorsi agostiniani III, 5 (2010), 28. 



36

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

non c’è, chiaramente non c’è popolo, se è vera definizione data di popolo (cfr. 19,21). 
Di conseguenza non c’è neppure uno Stato, perché non c’è una «cosa del popolo» dove 
è assente lo stesso popolo47.

Riprendere in mano questa meravigliosa opera di Agostino ci offre la 
possibilità di rivivere i problemi e le contraddizioni del suo tempo, segnato 
come il nostro da guerre, calamità naturali e manifestazioni di violenza e 
sopraffazione non solo da parte di singoli, ma anche di popoli contro popoli. 
Egli, sulla base della propria fede cercata e raggiunta con particolare amore e 
passione, sperimentando momenti di angoscia, solitudine e cadute nell’errore 
e nel peccato, redige questo scritto, quasi come un magnifico edificio, quello 
della Città di Dio, che è edificato sulle salde fondamenta dell’amore di Dio e 
dell’amore del prossimo. E proprio in questa ottica mostra come una città o uno 
Stato veramente giusto è quello fondato sulla legge dell’amore, che rimane pur 
sempre un comandamento religioso e un imperativo etico e non un principio 
giuridico. Partendo da esso il singolo uomo, il cristiano e l’uomo politico e di 
governo, riesce a realizzare la propria umanità e a costruire concretamente la 
pace e quindi la sua felicità e quella degli altri, nonché della società intera in cui 
è inserito. Certamente, Agostino non può fornire suggerimenti pratici, da applicare 
direttamente alle questioni che dobbiamo affrontare in questo nostro XXI secolo, ma 
di sicuro proporre i cardini fondamentali del nostro agire sociale e politico nella 
realizzazione della nostra cittadinanza cristiana, per edificare con il nostro piccolo 
contributo «la città dell’uomo»48 che cammina verso la Città di Dio49. «La politica 
non è insignificante in ordine alla citta di Dio; c’è un modo cristiano di far politica la 
cui ricompensa è proprio “l’eterna felicità che Dio dona solo agli uomini veramente 
pii”»50. Da Agostino in poi il pensiero cristiano cattolico – che si distingue da quello 
protestante e ortodosso in questo campo – ha costruito una propria etica politica che, 
attraverso Tommaso d’Aquino, la seconda scolastica (Suarez) e la dottrina sociale 
della Chiesa arriva fino a noi. Noi ci chiediamo: cosa possono dirci e darci questi 
orientamenti di pensiero e di vita, ma anche queste esemplari prassi di vita, per 
il nostro impegno sociopolitico oggi? Al di là delle forme e dei modi contingenti, 
che riflettono le epoche e le culture in cui sono vissuti, i Padri della Chiesa, come 

47 La Città di Dio 19, 23.5, vol. II, 1196.
48 La categoria di città (civitas) è presente nel magistero recente della Chiesa, sia nei testi 
conciliari che in quelli postconciliari e insieme ad altre immagini della Chiesa, vista come 
edificio, casa, tempio, corpo, popolo, viene ripresa e proposta sulla scorta del pensiero 
agostiniano. Si veda a tale proposito, l’interessante articolo di D. Marafioti, La categoria 
ecclesiologica di città nel magistero recente, in Rassegna di Teologia 53(2012), 215-236.
49 Cfr. G. Redaelli, Teoria politica e universalismo etico, cit., 32.
50 La Città di Dio 5, 26.1, 266. Cfr. D. Marafioti, Ambrogio e Agostino, cit., 444.



37

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

l’inesauribile Agostino, possono offrirci dei modelli di comportamento e delle forme 
d’ispirazione concrete per il nostro servizio di “cittadinanza”51? Io penso proprio di sì.

51 Cfr. G. De Simone, La morale sociale dei Padri. Fondamenti patristici della Teologia 
morale sociale, Ursini, Catanzaro 2008, 80. Sull’educazione alla cittadinanza, si può vedere: 
E. Balduzzi, La pedagogia del bene comune e l’educazione alla cittadinanza, Vita e pensiero, 
Milano 2012.



38

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

Riassunto: Nel De Civitate Dei di Agostino due sono gli amori che si contrappongono 
e che danno vita alle due differenti città, l’amore di Dio (amor Dei) e l’amore di sé 
stessi (amor sui). Prendere in mano oggi il De Civitate vuol dire mettersi con Agostino 
in un “viaggio” bello, affascinante, ma intellettualmente impegnativo e arduo, sulle 
strade del mondo e della storia, a partire dalla creazione del mondo, conoscere un po’ 
meglio il mondo precristiano, l’impero e la società romane, incontrare personaggi 
della filosofia e della letteratura classica latina e greca come Socrate, Platone, 
Aristotele, Virgilio, Seneca, Cicerone, Varrone e tanti altri. L’autore si chiede come 
oggi il cittadino/cristiano, cioè colui che vive a pieno la vita della civitas, si pone e si 
muove in questa permanente tensione tra città di Dio e città dell’uomo, come vive 
questa sorta di “doppia appartenenza” nella realtà concreta del saeculum, in quanto 
membro della Chiesa, che è il segno e la realizzazione della città di Dio, anche se non 
s’identifica con essa ma si protende continuamente verso di essa. Riprendere in mano 
questa meravigliosa opera di Agostino ci offre la possibilità di rivivere i problemi e 
le contraddizioni del suo tempo, segnato come il nostro da guerre, calamità naturali 
e manifestazioni di violenza e sopraffazione. L’autore conclude che gli orientamenti 
di pensiero e di vita espressi da Agostino nel De Civitate Dei possono senza alcun 
dubbio offrirci dei modelli di comportamento e delle forme di ispirazione concrete 
per il nostro servizio di “cittadinanza”.

Parole-chiavi: Agostino – De Civitate Dei – cittadinanza – Chiesa – impegno 
sociopolitico 

Abstract: In Augustine’s De Civitate Dei there are two loves that contrast and give 
life to the two different cities, the love of God (amor Dei) and self-love (amor sui). 
Taking De Civitate into your hand today means getting on a beautiful, fascinating, 
but intellectually demanding and arduous “journey” with Agostino, on the roads of 
the world and of history, starting from the creation of the world, to get to know the 
pre-Christian world a little better , the Roman empire and society, meet characters 
from Latin and Greek classical philosophy and literature such as Socrates, Plato, 
Aristotle, Virgil, Seneca, Cicero, Varro and many others. The author wonders how 
today the citizen / Christian, that is, the one who fully lives the life of civitas, places 
himself and moves in this permanent tension between the city of God and the city 
of man, how does this sort of “double belonging” live ”In the concrete reality of the 
saeculum, as a member of the Church, which is the sign and the realization of the city 
of God, even if it does not identify with it but continually reaches out to it. Taking 
this wonderful work of Augustine back in hand offers us the opportunity to relive the 
problems and contradictions of his time, marked as ours by wars, natural disasters 
and manifestations of violence and abuse. The author concludes that the orientations 
of thought and life expressed by Agostino in De Civitate Dei can undoubtedly offer 
us models of behavior and concrete forms of inspiration for our “citizenship” service.

Keywords: Agostino - De Civitate Dei - citizenship - Church - socio-political 
commitment


