INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

Prospettive di cittadinanza alla luce del De Civitate di
Sant’Agostino

Giuseppe De Simone*

Sommario: Introduzione. 1. Note introduttive al De Civitate Dei. 2. Alcune pro-
spettive emergenti di cittadinanza

Nella Lettera di S. Paolo ai Filippesi emerge chiaramente che i cristiani sono
“cittadini”, cioé appartengono a una citta singolare, pur abitando ciascuno

in una citta terrena e umana: «Comportatevi dunque come cittadini' degni
del Vangelo di Cristo» (Fil 1,27) e ancora in Fil 3,20 leggiamo: «La nostra
cittadinanza infatti € nei cieli e di 1a aspettiamo come Salvatore il Signore
Gesu Cristo [...]». Ma di che tipo di cittadinanza si tratta? E come intenderla?
Oggi, spesso, si parla di “cittadinanza attiva” dei cristiani nella societa, e lo
stesso Convegno ecclesiale di Verona del 2006, tra i diversi ambiti proposti,
faceva riferimento a quello di cittadinanza, «in cui si esprime la dimensione
dell'appartenenza civile e sociale degli uomini»*.

Ora,vogliamo chiederciquali prospettive eorientamenticircalacittadinanza
del cristiano possono emergere dal grande capolavoro agostiniano, il De
Civitate Dei, unopera sempre letta e riletta fin dal Medioevo e che continua
a interpellare anche oggi la riflessione e la sensibilita del credente, ma anche
del non credente. Cercheremo d’individuarne almeno alcuni pit importanti
e attuali.

* Docente ordinario di Teologia patristica, Istituto Teologico calabro “S. Pio X”, Catanzaro.

! Nellattuale traduzione della Cei si legge cosi: «Comportatevi dunque in modo degno
del vangelo di Cristo [...]». Ma il verbo all'imperativo ¢ politeuomai, che richiama polites
(cittadino), politeuma (cittadinanza: Fil 3,20) e quindi lo stesso etimo, polis (citta). Cfr. G.
ViGINI, Vocabolario del Nuovo Testamento greco-italiano, Paoline, Milano 2003, 293.

2 CEl, Testimoni di Gesti risorto, speranza del mondo, Traccia di riflessione in preparazione
al Convegno ecclesiale di Verona 16-20 ottobre 2006, Comitato preparatorio IV Convegno
ecclesiale, 15e.

22



1. Note introduttive al De Civitate Dei

In primo luogo, € necessario ricordare che questa lunga e complessa opera
agostiniana € il frutto di molti anni di riflessione, studio e preghiera da parte del
suo autore, un pastore molto impegnato sul fronte pastorale e di insegnamento
con la parola e la predicazione. Si pensi che impegno Agostino dal 413 al
427, in tempi diversi e intermittenti, proprio a causa del suo molteplice lavoro.
Ma, certamente, si tratta dello scritto piti lungo e impegnativo e uno dei libri
fondamentali della letteratura patristica. Anche il lettore di oggi ¢ messo alla
prova, data la consistenza e la densita delle sue pagine’, ma trovera in esso la
mente e il cuore del grande padre della Chiesa, soprattutto in ordine al rapporto
tra i cristiani e il mondo, la storia, il tempo, la societa, la “citta dell'uvomo”,
la politica, 'impero e i suoi rappresentanti. Unopera, quindi, di natura
comprensiva ed enciclopedica, che va al di la del motivo contingente per cui &
stata scritta, anche se da esso trae ispirazione: lo sgomento generale dovuto al
sacco della citta di Roma (410), a causa dei goti di Alarico®. I pagani avevano
accusato esplicitamente i cristiani di essere la causa di tutto cio, perché essi,
abbondonato il culto degli dei pagani, professavano «una dottrina irrazionale
e socialmente inefficace, impotente a opporsi alla rovina di una citta e, con
essa, al crollo di un mondo»®. La Citta di Dio, che ha un carattere non solo
apologetico ma anche dommatico, si compone, possiamo dire sinteticamente,
di due parti principali, cinque sezioni e ventidue libri®. Fondamentalmente, i
ventidue libri, che compongono lopera, si suddividono in due parti. Ilibri 1-10
sono una disamina e una confutazione dei «falsi insegnamenti» (vanitates) dei
pagani, che adorano le divinita pagane non solo per amore della felicita in
questa vita o per l'ampliamento dell' Impero romano (libri 1-4), ma anche di

> Per una bibliografia essenziale, ma puntuale, si puo vedere nel vol. I pp. CVIII-CXV
delledizione italiana di La Citta di Dio, 2 voll., a cura di D. Marafioti, Oscar Mondadori,
Milano 2011. Ma anche lintroduzione allopera, scritta da Marafioti risulta puntuale e
completa (pp. VII-XCI).

* Per avere un’idea di cio che era successo e di quali conseguenze si verificarono per tutto il
mondo allora conosciuto, si puo consultare con profitto la bella biografia, a livello storico, di
K. ROSEN, Agostino. Genio e santo, Queriniana, Brescia 2016. Un capitolo denso e nutrito &
dedicato al tema: «La caduta di Roma e la Citta di Dio» (212-250).

* G. VIGINI, Sant’Agostino. Dizionario delle opere, Il pozzo di Giacobbe, Trapani 2018, 79.
Questo volume ¢ da considerare prezioso, perché € una vera e propria iniziazione alle molte
opere di Agostino, offrendo unampia introduzione alle stesse.

¢ Cfr. A. TRAPE, Agostino di Ippona (354-430), in INSTITUTUM PATRISTICUM AUGUSTINIANUM,
Nuovo Dizionario patristico e di antichita cristiane, A-E, diretto da A. Di Berardino, Marietti,
Genova-Milano 2006, 151.

23

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

quelli che adorano gli dei per amore della felicita nell’altra vita o per il bene
dell'anima (libri 6-10). Mentre, i libri 11-22 sono una «dimostrazione e difesa»
della verita della fede cristiana, cioe la parte positiva e costruttiva, in cui si
presentalorigine, lo sviluppo ela fine delle due citta, in cui egli vede divisa tutta
I'umanita. La «citta di Dio» ¢ simbolicamente rappresentata da Gerusalemme
e la «citta terrena», simbolizzata da Babilonia viene anche chiamata «citta del
diavolo» (Civ. 17, 20, 2; 17, 21,1)’. Ma, giustamente — come Agostino ci si
avverte —, queste due citta non sono da vedere e interpretare come due realta
empiriche e materiali, al pari delle nostre citta nel senso ordinario e con i
loro confini geografici. Esse sono citta, ma in senso mistico (mystice: 15, 1,
1), e appartenere all'una o allaltra ¢ dovuto non alla nascita, ai genitori e al
luogo geografico, ma alloggetto dell'amore della persona e al fine di tutte le
sue azioni, in rapporto a questo amore®. Qui abbiamo la chiave di volta, il
nucleo essenziale per comprendere tutta lopera di Agostino: due sono questi
amori che si contrappongono e che danno vita alle due differenti citta, lamore
di Dio (amor Dei) e l'amore di sé stessi (amor sui). Nel capitolo 14 dellopera
troviamo questo passaggio fondamentale, che ¢ bene leggere con attenzione:

Due amori hanno fatto due citta: 'amore di sé fino al disprezzo di Dio ha fatto la
citta terrena, l'amore di Dio fino al disprezzo di sé ha fatto la citta celeste. Percio 'una
si gloria in sé stessa, laltra nel Signore [cfr. 2Cor 10,17]. Luna cerca la gloria dagli
uomini, laltra trova in Dio, testimone della coscienza, la sua gloria piti grande.

Quella innalza la sua testa nella sua gloria, questa dice al suo Dio: Tu sei la mia gloria
e innalzi la mia testa [Sal 3,4]. Quella, nei suoi capi e nelle nazioni che sottomette, &
dominata dal desiderio di dominare; in questa si vive un reciproco servizio nell'amore,
i superiori nel provvedere e i sudditi nellobbedire. Quella nei suoi grandi ama la
propria virtu; questa dice al suo Dio: Ti amo, Signore, mia virtii [Sal 17, 2]. In quella
i suoi sapienti sono vissuti secondo 'nvomo e hanno ricercato il bene del corpo, o
dell'animo, o di entrambi.

[...]. In questa invece 'uomo non ha altra sapienza che la pieta [cfr. Gb 28,28 (LXX)]
con cui si adora in modo giusto il vero Dio, e si aspetta come premio nella societa dei
santi, composta non solo di uomini ma anche di angeli, che Dio sia tutto in tutti [1Cor
15,28]°.

7 Cfr. E.L. FOrTIN, Civitate Dei, De (La citta di Dio), in A.D. FITZzGERALD (ed.), AGOSTINO
dizionario enciclopedico, edizione italiana a cura di L. Alici e A. Pieretti, Citta Nuova, Roma
2007, 409.

8 Cfr. Ibidem.

 SANT'AGOSTINO, La Citta di Dio, 14,28, a cura di D. Marafioti, vol. I, Oscar Mondadori,
Milano 2011, 840-841. E questa la traduzione che riporto, di seguito citerd soltanto La Citta

24



Questo testo, che ho voluto riportare per esteso, ci dala misura del pensiero
agostiniano che si sviluppa in modo ampio e articolato in tutta lopera e che
costituiscel'idea-guida, che sorregge tutto il suo pensiero, come sostiene Vigini:
«La contrapposizione tra il bene e il male, tra i giusti e gli empi, tra 'amore di
sé e l'amore di Dio delinea lo scenario della citta terrena, nella quale lopera
della Provvidenza agisce ininterrottamente per indirizzare I'nomo verso la
citta celeste»'’. Questa idea fondamentale delle due citta era gia presente nella
tradizione patristica precedente (Tertulliano, Origene, Ambrogio, Girolamo)
e Agostino la fa gia sua in altri scritti come La vera religione e poi la riprende
nelle Confessioni, nei Commenti ai Salmi, nel commento della Genesi alla
lettera e nella sua Catechesi ai semplici. A partire dal cap. 11 della Citta di Dio

— che segna la seconda parte della sua opera - tale concezione viene sviluppata
e approfondita, presentando la genesi e le tappe delle due citta, opposte tra di
loro, nel contempo procedenti intrecciate nel cammino storico, ma sempre
ben distinte nella loro natura, caratteristiche e quindi riconoscibili'’.

I titolo dellopera ¢ stato preso da Agostino dal Sal 87,3: «Di te si dicono
cose stupende, citta di Dio», che viene interpretato come una risposta ironica
alle accuse infondate e calunniose rivolte dai pagani ai cristiani. Prendere in
mano il De Civitate vuol dire mettersi “in viaggio” con Agostino sulle strade
del mondo e della storia, a partire dalla creazione del mondo, conoscere un
po’ meglio il mondo precristiano, 'impero e la societa romane, incontrare
personaggi della filosofia e della letteratura classica latina e greca come Socrate,
Platone, Aristotele, Virgilio, Seneca, Cicerone, Varrone e tanti altri. Insomma,
anche lo stesso autore si rende conto che si tratta di una vera e propria impresa
seguirlo in questo suo “viaggio’, bello, affascinante, ma intellettualmente
impegnativo e arduo. Agostino nelle sue originali Ritrattazioni 2, 43, unopera
di revisione e rivisitazione dei suoi molti scritti, redatta negli ultimi anni della
sua vita, fra il 426 e il 427'%, aiuta il lettore a orientarsi, e oltre a indicare il
contesto e le motivazioni della redazione di questopera, offre una suddivisione
di essa, indicando le due parti e facendo un breve sommario dei vari libri.
Ma anche I'Epistola 1/A*", scritta dopo il 427 e inviata a Fermo o Firmo, un
nobile laico intellettuale di Cartagine, contiene un riassunto generale e uno
particolare ai singoli libri, indicando anche a chi darli a copiare. Per cui per

di Dio, indicando il libro, il capitolo, il volume, le pagine.

10 G. ViGINI, Sant’Agostino, cit., 80.

L Cfr. Ivi, nota 55.

12 Cfr. Ivi, 232-234.

3 Questa Lettera, cosi singolare e preziosa, fu pubblicata per la prima volta solo nel 1939 da
C. Lambot per la Revue benedectine 51(1939), 109-121.

25

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

ciascun libro abbiamo un sommario, gia predisposto da Agostino, che ci aiuta
a inquadrare e leggere il singolo libro'.

Proprio rivolgendosi al suo amico Fermo, Agostino ci offre l'atteggiamento
giusto, mi sembra, per affrontare la lettura e lo studio della sua intramontabile
opera:

A te, uomo di cultura, non sfugge che per apprendere cio che si legge aiuta molto
ripetere la lettura; la difficolta di capire si annulla, o almeno si riduce molto, se uno
ha facilita di leggere, e questa diventa maggiore quanto piu viene continuata, perché
la frequenza assidua [rende maturo cio che per negligenza] era rimasto immaturo, o
signore eccellente e davvero onorevole, figlio carissimo®.

Una lettura attenta e ripetuta dei diversi capitoli di questa opera aiuta anche
il lettore attento e diligente di oggi, che certamente dovra contestualizzare e
interpretare bene il pensiero agostiniano. Rimane sempre vero che le ragioni
profonde per la redazione dello scritto pit che nei motivi contingenti, legati ai
tempi del sacco di Roma, sono da ricercare «nel contesto della storia universale,
la quale, a suo giudizio, ¢ la storia di due citta, la citta di Dio e la citta terrestre:
membri della prima sono le creature (angeli e uomini) che concentrano il
loro amore su Dio; i membri della seconda sono le creature che concentrano
il loro amore su sé stesse. Tutti gli imperi, compreso I'Impero romano, anche
se provvisti di giuste e sagge istituzioni, fanno parte della societa terrestre»'®.
Il cristiano fa parte integrante delle due citta, nel senso che pur appartenendo
alla citta di Dio, vive si muove e opera all'interno della citta terrestre, della
citta dell'uomo. Le due citta quindi risultano intrecciate, interconnesse, come
vedremo, ma sono sempre ben distinte per lorigine, la natura e i fini. E d’altra
parte la citta terrena, la citta dell'uomo richiama la citta di Dio, che costituisce
«l'ideale della citta dell'uomon».

La citta di Dio ¢, nella visione metafisica ed escatologica di Agostino, un termine
spirituale e trascendente, ma ¢ insieme la pietra di paragone che identifica e costituisce
ontologicamente I'ideale della citta dell'uvomo. Parte di un unico progetto originario
di liberazione e salvezza, che segna in modo indelebile il corso della storia, la citta
terrena ¢ uwimmagine della citta di Dio pellegrina nel tempo, chiamata a vivere con

! Nella edizione minima della Citta Nuova il sommario viene posto utilmente all'inizio di
ogni libro (Cfr. SANT’AGosTINO, La Citta di Dio (la traduzione del testo ¢ quella dell'Opera
omnia della stessa editrice [NBA], Roma 1978-1991, Voll. V/1, V/2, V/3), Citta Nuova, Roma
1997.

15 SANT’AGOSTINO, La Citta di Dio, a cura di D. Marafioti, cit., vol. I, appendice, 1448.

16 B. MONDIN, Il pensiero di Agostino. Filosofia, cultura e teologia, Citta Nuova, Roma 1988, 71.

26



essa un rapporto damore. Quando la citta terrena si colloca fuori di questo progetto
rifiutando Cristo, Signore della storia, e la Chiesa - che ¢ il suo regno in questo mondo
- la storia si ripiega su sé stessa e cade in balia delle forze del male®’.

Ma per comprendere meglio tale rapporto tra Chiesa e mondo, e quindi
tra queste due citta, nellecclesiologia agostiniana, € bene anche ricordare cio
che insegna la fede cristiana riguardo ai diversi stadi o dimensioni della stessa
Chiesa. Ce, prima di tutto, la Chiesa visibile, storica, come «comunione dei
sacramenti», guidata dalla gerarchia; ce la Chiesa invisibile e spirituale come
«comunione dei santi», presente sia nella storia che nel tempo escatologico e
che é realta di fede e fa parte di un articolo del nostro Credo. Ora ¢ solo colta

“nel mistero” e per questo puo essere detta anche “mistica” e infine vi ¢ la Chiesa
escatologica, eterna, celeste che gode della beatitudine. Queste tre dimensioni
distinte sono collegate e inseparabili, perché la Chiesa € “una’, unico il popolo
di Dio pellegrinante nel tempo, in vista della “Gerusalemme celeste”. Tale
concezione, fatta propria anche da Agostino nella sua ecclesiologia, ci fa
percepire appena la realta multiforme e ricca della Chiesa di Dio'.

2. Alcune prospettive emergenti di cittadinanza
Ora ci chiediamo come il cittadino/cristiano, cioe colui che vive a pieno la

vita della civitas®, si pone e si muove in questa permanente tensione tra citta
di Dio e citta dell'uomo, come vive questa sorta di “doppia appartenenza” nella

17 G. VIGINI, Sant’Agostino, cit., 80.

'8 Cfr. D. MARAFIOTI, Introduzione a SANT’AGOSTINO, Citta di Dio, cit., XLI-XLII. Anche
Giovanni Paolo II nella Lettera apostolica Augustinum Hipponensem, I1, 3 (EV 10, 833) mette
in evidenza questi tre aspetti dell'unica Chiesa, presenti nellecclesiologia agostiniana. E la
stessa concezione conciliare, daltra parte, che ritroviamo nel testo della Lumen gentium 8:
«La societa costituita di organi gerarchici e il corpo mistico di Cristo, l'assemblea visibile e
la comunita spirituale, la Chiesa della terra e la Chiesa ormai in possesso dei beni celesti,
non si devono considerare come due realta, ma formano una sola complessa realta risultante
di un elemento umano e di un elemento divino. Per una non debole analogia, quindi, ¢
paragonata al mistero del Verbo incarnato». Anche qui come osserva Marafioti, alla nota
129, riscontriamo le tre dimensioni sopra ricordate, attraverso i termini del testo conciliare:
assemblea visibile, comunita spirituale, Chiesa in possesso dei beni celesti.

¥ Cfr. G. LETTIERI, Civitas in Agostino, in La Citta, Parola Spirito e Vita, Quaderni di Lettura
biblica, Dehoniane, Bologna 2004, 181-211. Il saggio molto denso e nutrito presenta il
significato della civitas per Agostino e offre le sue diverse accezioni. «Le nozioni di civitas e di
amor sono del tutto dipendenti dalla teologia agostiniana della grazia, al punto che la civitas
terrena € definibile come civitas naturalis, la civitas Dei, come civitas gratiae» (183).

27

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

realta concreta del saeculum, in quanto membro della Chiesa, che ¢ il segno
e la realizzazione della citta di Dio, anche se non s’identifica con essa ma si
protende continuamente verso di essa. Come egli si rapporta interiormente ed
esistenzialmente con il duplice amore (amor Dei e amor sui) che caratterizza
le due citta e in cui egli si dibatte? Quale il ruolo del cittadino/cristiano nel
mondo, nella societa del suo tempo? Almeno ad alcune di queste domande
cercheremo di rispondere, ascoltando ancora una volta la lezione agostiniana.
Agostino non inizia da zero in questo campo, ma gia nei primi tre secoli cera
stata una riflessione su queste tematiche ed erano emerse essenzialmente due
linee o due filoni in rapporto al mondo greco-romano e alla filosofia ellenistica,
quello dell'antitesi e dello scontro, in campo filosofico e culturale e quello del
dialogo e dell'incontro®. A cominciare dal significativo scritto A Diogneto
(secc. II-111), il ruolo del cristiano, considerato «uno straniero e un forestiero»
in questo mondo, ¢ indicato con accenti e note particolari:

I cristiani non si differenziano dagli altri uomini né per territorio né per lingua né per
abiti. Essi infatti non abitano in citta proprie [...]. Abitando nelle citta greche o barbare,
come a ciascuno € toccato, si uniformano alle usanze locali [...]. Abitano nella propria
patria, ma come stranieri, partecipano a tutto come cittadini, e tutto sopportano come
forestieri. Ogni terra straniera ¢ la loro patria e ogni patria € terra straniera [...]. In
una sola parola cio che l'anima & nel corpo, i cristiani lo sono nel mondo. Come 'anima
abita nel corpo ma non ¢ del corpo, cosi anche i cristiani abitano nel mondo ma non
sono del mondo [...]. Dio ha assegnato loro un posto cosi sublime, che a essi non ¢
lecito abbandonare (A Diogneto 5-6).

In un certo senso, Agostino, in continuita con questo autore anonimo?,
vide tre secoli piu tardi «I'intera vicenda umana come una grande migrazione
in due citta che, nel tempo della storia, vivono l'una nell’altra e che solo alla fine
si separeranno. Sono la citta di Dio e la citta terrestre, costruite da due amori
diversi: quello di Dio e quello di sé stessi. Le due citta hanno un comune vissuto
storico e quello cristiano, pur vivendo nella permixtio dei cittadini dell'una e
dellaltra citta, attiva parametri di convivenza nella speranza che, alla fine, Dio
dara ai cristiani I'identita di cittadini della citta di Dio»*. I cristiano/cittadino,
quale membro della Chiesa, in cui anche convivono i buoni e i cattivi che
al momento del giudizio saranno separati, vive nello stesso tempo la storia

2 A tale proposito si puo vedere un mio studio di diversi anni orsono: G. DE SIMONE, Giustino
e Clemente: teologi del dialogo, in 5(1997), 209-223.

2 Cfr. C. NARDI, Vivarium Patristica e laicitd. Rileggendo la Lettera a Diogneto, in Nicolaus
20(1993), 105-151.

2 V. Grosst, La Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Dehoniane, Bologna 2012, 105.

28



del mondo presente e quella a venire, che costituisce la meta di questa storia.
Nel tempo della storia, quindi, la citta di Dio convive con quella terrena e
anzi queste due citta vivono l'una nellaltra (permixtae), nella situazione di
una «vicendevole possibilita migratoria», anche se esse sono immensamente
lontane come la giustizia lo ¢ dall'ingiustizia, osserva Agostino. In verita,
queste due citta hanno un carattere ambiguo e non facilmente identificabile
con le istituzioni come lo Stato, 'Impero o la stessa Chiesa, per cui non
s'identificano nel tempo della storia, né con lo Stato pagano in sé, né con la
Chiesa, anche se spesso possono coincidere nella prassi*.

Non si tratta di cadere in una facile identificazione delle due citta con la
Chiesa e lo Stato, né nel rapporto tra papa e imperatore, dunque, per evitare
il rischio d’incorrere nel cosiddetto “agostinismo politico’, ma d’altra parte le
due realta non sono cosi ideali da considerarsi fuori del tempo. «Sono citta

“mistiche” presenti nella storia che si rendono visibili e riconoscibili nelle
strutture e nelle istituzioni culturali sociali e politiche, e anche nello Stato e
nella Chiesa»*. Si tratta di una “convivenza” delle due citta, che si distinguono
nettamente, ma che sono inserite nella realta storica. La Chiesa, secondo
I'immagine gia usata nell'’A Diogneto ¢ pellegrina e forestiera, si adegua alle
leggi dello Stato, in quanto i suoi membri se vivono di fede sono “cittadini”
della citta di Dio, ma essa “non ¢ nello Stato”, come sosteneva Ottato di Milevi
(Contro i Donatisti 3,3,6), né sidentifica con lo Stato e né esso puod essere
I'immagine della stessa Chiesa, secondo il progetto politico di Eusebio di
Cesarea. Daltra parte, non ¢ immaginabile una teocrazia, nel caso in cui lo
Stato s’identificasse con essa, ma viene affermata l'autonomia della politica
rispetto alla religione. Ma anche la Chiesa ha i suoi limiti rispetto allo Stato e
non va a invadere il suo campo e le sue competenze. La Chiesa deve esprimere
la sua presenza con il suo specifico, ma sempre come “pellegrina e forestiera”
Nel capitolo 19 - che ¢ particolarmente importante nelleconomia dellopera —
perché tratta il tema della pace come «tranquillita dellordine», in rapporto al
fine del bene comune, troviamo un passo molto significativo e sintetico, in cui
si evidenzia il valore di questa presenza:

Cosi questa citta celeste, mentre va pellegrina sulla terra, attira cittadini da tutte le
genti, e in tutte le lingue raccoglie una societa pellegrina; essa non bada alle diversita
di costumi, leggi e istituzioni con le quali si raggiunge o si mantiene la pace terrena;
e non esclude o distrugge nessuna di esse; anzi accetta e segue ogni tradizione, anche

3 Cfr. Ivi, 109-110.
2 D. MARAFIOTI, Ambrogio e Agostino. Due prospettive diverse e complementari sull impegno
politico, in Rassegna di Teologia 49(2008), 435.

29

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

diversa nelle diverse nazioni, che tende all'unico e medesimo fine della pace terrena,
purché non contrasti con la religione che insegna di adorare I'unico sommo Dio®.

Emergono in questo testo i termini di tale convivenza tra le due citta. La
Chiesa, che rispecchia la citta celeste, formata dai cristiani, & pellegrina® nel
tempo e condivide la stessa vita della citta terrena, cioe del mondo in cui e
inserita, utilizza gli stessi beni comuni a tutti e usufruisce della stessa pace della
citta in cui vive. Ma nello stesso tempo, riguardo alla pace e al bene comune,
la Chiesa si sottomette alle leggi della citta terrena e dello Stato e collabora
concretamente con esso e in questo consiste «la concordia» tra le due citta.”
Anche se la Chiesa, secondo il pensiero di Agostino, non ¢ una parte dello
Stato o della citta terrena, ma e quella parte «esule e pellegrina» della citta
celeste, che vive nel tempo e nella storia come tutti gli altri uomini e ubbidisce
alle leggi dello Stato, nel contempo sa che non appartiene alla citta terrena e
non puo identificarsi con essa e con i suoi interessi materiali. Essa collabora
con lo Stato per il bene comune e per costruire la giustizia e la pace, ma non ¢
parte dello Stato. Infatti, qualora lo Stato imponesse comportamenti contrari
alla fede e alla coscienza cristiana, la Chiesa e i cristiani non sono pil tenuti
a seguire e obbedire a queste leggi e sono esposti a tutte le conseguenze che
questo atteggiamento comporta, cioe¢ incomprensioni, sospetti, persecuzioni,
come nei primi secoli del cristianesimo, al tempo dei martiri. La stessa pace
temporale deve rapportarsi a quella eterna, perché la prima ¢ in rapporto a
quest’ultima, che & la vera pace. Agostino continua il suo ragionamento piano
e accessibile a tutti, osservando:

Quindi anche la citta celeste usa la pace terrena nel suo pellegrinaggio, e per le cose
che fanno parte della condizione mortale dell'uomo custodisce e ricerca l'accordo delle
volonta umane, nei limiti concessi dal rispetto della pieta e della religione e riferisce
questa pace terrena alla pace celeste, che ¢ la vera pace; anzi, almeno per la creatura
razionale, si dovrebbe ritenere e dire che ¢ la sola pace, cio¢ la societa perfettamente
ordinata e concorde nel godere dell'amore di Dio e dell'amore reciproco in Dio*.

Ma tale “distanza critica” del cristiano verso lo Stato e ogni regime politico,

# La Citta di Dio 19, 17, vol. I1, 1182.

% Cosi traduce anche qualche autore come Borgogno (cfr. S. AURELIO AGOSTINO, La Citta
di Dio 19, 17, a cura di C. Borgogno ES.P, vol. 2, Societa Apostolato Stampa, Roma 1947,
473. Mentre D. Gentili lo rende con “esule” (cfr. SANT’AGOSTINO, La Citta di Dio 19, 17, Citta
Nuova, cit., 1060).

¥ Cfr. D. MARAFI10TI, Ambrogio e Agostino, cit., 437.

8 La Citta di Dio 19, 17, vol. 11, 1182.

30



non significa assenza o indifferenza verso la citta e lo Stato a cui si appartiene.
A tal proposito alcuni autori hanno parlato di «duplice appartenenza» alla
citta terrena e alla citta celeste (Marrou e Lazzati) e anche il Concilio Vaticano
IT ha parlato dei cristiani nei termini di cives utriusque civitatis (GS 43). 1
cristiani, come cittadini di uno Stato, hanno i medesimi diritti e doveri degli
altri, dal diritto alla vita e alla convivenza umana, al dovere di contribuire al
bene comune e alla pace, anche se sono coscienti di avere una meta “altra’,
una patria escatologica, una “citta celeste” da raggiungere®.

Un altro aspetto, presente nellopera agostiniana ¢ la riflessione sul potere
e lesercizio dell'autorita, nonché sul permanente conflitto che oppone la citta
di Dio e la citta terrestre, gia all'alba della creazione, con il conflitto tra Caino
e Abele, e poi, nella storia di Roma, tra Romolo e Remo. Tale opposizione
emerge fin dall'inizio della storia umana, dando cosi vita a due generazioni
umane diverse, che procedono verso due fini differenti:

Da quei due progenitori del genere umano, dunque, nacque prima Caino, che
appartiene alla citta degli uomini, e poi Abele, che appartiene alla citta di Dio [...].
E avvenuto lo stesso per l'intero genere umano quando all'inizio hanno cominciato
a svilupparsi queste due citta, secondo il ciclo del nascere e morire: prima & nato il
cittadino di questo secolo, poi il pellegrino di questo secolo, che appartiene alla citta
di Dio, predestinato per grazia, eletto per grazia, per grazia pellegrino quaggiu, per
grazia cittadino di lassu [...]. Sta scritto dunque che Caino fondo una citta; Abele
invece, in quanto pellegrino, non fondo nulla. La citta dei santi infatti ¢ di lasst, anche
se genera cittadini quaggill e in essi vive pellegrina, finché venga il tempo del suo

regno®.

«Caino e Abele diventano, dunque, nellinterpretazione agostiniana,
I'immagine di due differenti tipi di uomini, che vivono e si muovono fianco a
fianco nel mondo», come scrive G. Redaelli*".

Inoltre, dal testo succitato emerge sempre questa caratteristica del
membro della citta di Dio, del cristiano, qui rappresentato da Abele, che & “il
pellegrinare”, la vita come “pellegrinaggio” e quindi il richiamo al peregrinus
che era colui che a differenza del civis abitava in una citta non sua e non aveva
gli stessi diritti propri dei cittadini e non era quindi tenuto a tutti i doveri.
Rimaneva nella citta per un tempo pill o meno lungo per raggiungere poi la
sua vera patria.

¥ Cfr. D. MARAFI0TI, Ambrogio e Agostino, cit., 438-439.

% La Citta di Dio 15, 1, vol. II, 844-845.

' G. REDAELLL, Teoria politica e universalismo etico nel pensiero di Agostino di Ippona. Un
punto di partenza e di incontro per i popoli, in Percorsi agostiniani 111, 5 (2010), 19.

31

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

Taledimensionel'abbiamo giaintravistanell’ A Diogneto, questo gioiellodella
letteratura patristica dei primi secoli, ma ¢ anche presente nel NT (2Cor 5,6.8;
Eb 11,13; 1Pt 2,11)*. Questa lotta tra le due citta € permanente e caratterizza la
vita del mondo diieri e di oggi, qui non soltanto i cattivi combattono tra diloro,
ma anche i buoni - che non hanno raggiunto la perfezione - combattono gli
altri buoni. E la parte “carnale” che si contrappone a quella “spirituale”, secondo
la famosa immagine paolina (cfr. Rm 8,1-17)*. Anche i cristiani, membri della
citta di Dio, hanno commesso lungo la storia ingiustizie, violenze e iniquita
di ogni tipo e anche gli imperatori, cosiddetti cristiani, non sono stati esenti
da tali peccati, senza contare coloro che si dicono cristiani ma che non sono
praticamente tali nella loro vita personale e sociale, essendovi tale situazione
di permixtio (mescolanza) tra buoni e cattivi, in cui si dibatte la Chiesa che
cammina nel tempo. Agostino nella sua disamina si richiama alla radice di
tutto cio, al cuore umano e individua le due componenti essenziali del potere,
che sono fondamentalmente la cupiditas e la caritas, legoismo e 'amore.
Queste due realta sono in azione nellanimo umano, sia a livello personale che
familiare*, come a livello cittadino e anche universale. Le dinamiche presenti
nel cuore umano sono sempre le stesse e non sempre la ricerca del potere
e il suo relativo esercizio sono mossi dall'amor, ma spesso dalla cupiditas o
libido dominandi, «non caritate consulendi, sed dominandi cupiditate» (non per
Pamore di provvedere, ma per il desiderio egoistico di dominare). In fondo,
sono sempre i duo amores, che sempre muovono ad agire 'uomo, il politico,
Pamministratore, lo stesso vir ecclesiasticus, o 'uno o laltro dei due amori,
I'amore di Dio o 'amore di sé stessi (amor Dei o amor sui), come abbiamo
gia visto, la cupiditas o la caritas. A tale proposito, Agostino ha delle pagine
bellissime in diversi passi della sua magnifica opera, come, sempre a proposito
di Caino, la cui offerta non fu gradita al Signore e che invidiava e odiava il suo
fratello Abele:

Cosi fanno tutti quelli che vogliono seguire non la volonta di Dio ma la propria e
vivono non con un cuore retto, ma perverso; cosi offrono a Dio un dono con cui
pensano di accattivarselo, perché li aiuti non tanto a guarire dai loro depravati desideri,
ma a soddisfarli. Questo & proprio della citta terrena, che venera Dio o gli déi per
poter regnare con il loro aiuto nelle vittorie e nella pace terrena, non per l'amore di
provvedere ma per il desiderio di dominare. I buoni infatti usano il mondo per godere

32 Cfr. D. MARAF10TI, Ambrogio e Agostino, cit., 437.

3 Cfr. G. D1 PALMA, Vivere secondo lo Spirito o secondo la carne. Dal dato biblico al libro XIV
del De Civitate Dei, in Percorsi agostiniani IV, 8 (2011), 165-183.

** Cfr. La Citta di Dio 19, 16, vol. II, 1179-1180: la casa di un uomo, la famiglia, viene
considerata come «l'inizio o una particella della citta».

32



di Dio; i cattivi, al contrario, vogliono usare Dio per godere del mondo; almeno quelli
che credono che Dio esiste e si prende cura delle cose umane. Molto peggiori sono
coloro che non credono neppure questo®.

Emblematico questo passo, perché rappresenta cio che si muove e agisce
nel cuore umano, in ordine al potere e al suo esercizio, o la caritas consulendi
o la cupiditas dominandi (l'amore di provvedere o il desiderio di dominare)
gli altri, il prossimo, i sudditi*®. Il potere ha sempre questa ambivalenza e fa
la differenza dalla motivazione profonda da cui & mosso: dalla caritas, che
mira al servizio della persona e al suo vero bene materiale e spirituale, o
dalla cupiditas/libido che porta al dominio e allo strapotere sull’altro. «Nella
misura in cui lesercizio del potere ¢ sostenuto dalla caritas consulendi, fa bene
agli altri e costruisce la citta di Dio; nella misura in cui opera sotto la spinta
della cupiditas dominandi, opprime gli altri e costruisce la citta terrena»*’. Ma
anche il potere/autorita ha un limite e una dimensione puramente temporale
e strumentale, perché solo nel tempo e nella storia, in verita, cé bisogno che
qualcuno provveda al bene dell’altro e della societa, nella vita eterna, quando
Dio «sara tutto in tutti» (1Cor 15,28) non ci sara tale necessita, perché Dio
sara la somma felicita e bastera per tutti.

Un altro punto su cui Agostino batte e a cui rimanda il diritto, in riferimento
allamministrazione della citta e dello Stato, ¢ la giustizia. Una buona “etica
politica” non puo fare a meno delle cosiddette virtutes civiles (prudenza,
giustizia, fortezza e temperanza), le quattro virtu pratiche/politiche, che
guidavano i cittadini della respublica di Platone o che costituivano i doveri
fondamentali indicati da Cicerone nel De officiis, denominate “virtu cardinali”
nella morale cristiana, da distinguersi da quelle “teologali” (fede, speranza
e carita)®. La giustizia ¢ il fondamento di uno Stato, che senza di essa non
si pud amministrare ed ¢ impossibile ogni forma di diritto in uno Stato in
cui non si ha vera giustizia®®. Anche nella prima parte dellopera troviamo
un’affermazione cosi perentoria ed esplicita di Agostino, in pitt occasioni
ricordata e che ci fa comprendere la fondamentale importanza della giustizia,

% La Citta di Dio 15, 7, vol. II, 854.

3¢ Anche in La Citta di Dio 19,14, vol. II, 1176, Agostino parla di questo aspetto dellesercizio
dellautorita, per cui chi comanda, nella societa umana, provvede e provvedendo serve gli altri.
7 D. MARAFIOTI, Ambrogio e Agostino, cit., 440.

3 Cfr. Editoriale, La civitas christiana in Agostino di Ippona, in Percorsi agostiniani 111, 5
(2010), 5.

¥ Cfr. La Citta di Dio 19, 21,1 vol. 11, 1186, qui riprendendo Cicerone, Agostino afferma con
forza: «[...] senza la giustizia non si pud governare lo Stato; ora, dove non ce vera giustizia,
non ci puo essere diritto».

33

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

sia nel mondo di ieri che in quello di oggi.

Se si toglie la giustizia, cosa sono gli Stati se non grandi bande di ladri? Daltra
parte, cosa sono le bande di ladri se non piccoli Stati? Anchessi sono un gruppo di
uomini governati dall'autorita di un capo, impegnati in un patto sociale, d'accordo
su una legge per dividersi il bottino. Se questo flagello, ingrossato per larrivo di altri
uomini perversi, si espande, occupa territori, stabilisce proprie sedi, conquista citta
e soggioga popolazioni, assume con maggiore chiarezza il nome di Stato, che ormai
gli viene apertamente riconosciuto, non per la rinuncia allavidita, ma per l'aggiunta
dell'impunita®.

Parole forti, ma sempre attuali e urgenti, che ci fanno intuire un po’ la
concezione altissima del diritto e quindi della giustizia che animava I'Ipponate.
Queste espressioni sono state riprese e rilanciate da papa Benedetto XVI nella
sua prima e programmatica enciclica Deus caritas est, 28. Ma tale giustizia,
nella visione agostiniana va sempre riferita a Dio, fonte di ogni bene e di ogni
giustizia. Sempre nel libro 19, in cui svolge il grande tema della pace, leggiamo
un ragionamento che pone le basi per la stessa definizione di Stato:

Percio, se 'uomo non serve Dio, quale giustizia vi puo essere in lui? Poiché I'animo, se
non serve a Dio, non puo affatto comandare in modo giusto al corpo, né la ragione
umana aj vizi. E se in tale utomo non c¢ alcuna giustizia, certamente non vi sara neppure
in un gruppo umano composto di uomini simili. Non c@ infatti quel consenso sul

diritto che fa di una moltitudine di uomini un popolo, la cui realta civile si dice Stato*".

Naturalmente la giustizia ¢ il fondamento di ogni Stato e impero, anche per
I'uomo di fede e il cristiano essa antecede ogni virtl religiosa, come nel caso
dell'imperatore Teodosio, di cui Agostino dice che per lui era pitt importante
«essere membro della Chiesa che regnare sulla terra»*2. Lo stesso imperatore &
da considerare un «figlio della Chiesa», come sosteneva Ambrogio in Contro
Aussenzio, 36. Teodosio diventa cosi il “modello” del politico cristiano, nel suo
concreto agire e nel pentimento dimostrato dopo leccidio di Tessalonica del
390. Egli non ¢ un cristiano perfetto, perché peccatore come tutti gli altri, ma
¢ presentato come un vero cittadino della citta celeste, perché mette i valori
spirituali e religiosi prima dello stesso potere imperiale. «Per il cristiano
che esercita il potere politico, i valori spirituali e religiosi devono avere la
precedenza su tutti i beni terreni, e l'appartenenza alla Chiesa, che introduce

4 La Citta di Dio 4, 4, vol. I, 166.
4 La Citta di Dio 19, 21.2, vol. II, 1187-1188.
4 La Citta di Dio 5, 26, 1, vol. I, 266.

34



nella vita eterna, deve essere considerata pill importante della porpora
imperiale, che temporaneamente riveste»*.

Nell'amministrazione pubblica, inoltre, chi comanda deve avere sempre
presente il “bene comune” di tutti i cittadini e non regolarsi in base a interessi
di parte, amicizie e preferenze personali e inoltre deve essere disposto alla
clemenza e al perdono, pur senza far prevalere I'ingiustizia o lasciare impuniti
gli empi e i criminali. Aggrappandosi al potere e agli onori con arroganza,
spesso si vuole appagare la propria sete di lusso e di piacere e quindi soddisfare
le proprie passioni, ma non puo essere cosi per 'imperatore cristiano e per
chiunque esercita l'autorita**. Agostino lo evidenzia con forza, parlando della
vera e reale felicita degli imperatori cristiani:

Diciamo invece che sono felici se governano con giustizia; se tra le parole solenni di
chili colma di onori e gli ossequi di chi si umilia per salutarli essi non si inorgogliscono,
ma si ricordano di essere uomini; se mettono il proprio potere a servizio della maesta
divina, per diffondere il piu possibile il suo culto; se temono, amano e adorano Dio;
se amano di pitt quel regno dove non si teme di averli rivali; se sono lenti nel punire
e pronti nel perdonare; se impongono la punizione per la necessita di reggere e
proteggere lo Stato e non per soddisfare lodio e le inimicizie; se il perdono ¢ dato
non per lasciare impunita lingiustizia, ma nella speranza della correzione [...] se
la loro sete di piacere quanto piu potrebbe essere libera quanto piu ¢ contenuta; se
preferiscono dominare sulle proprie passioni malvagie piu che sugli altri popoli [...]*.

Linteresse principale, il fine del cristiano che amministra o governa, ma
anche di ogni uomo devessere sempre la pace, a cui si accompagna la felicita,
che ¢ il profondo desiderio di ogni essere umano, ma questa pud essere
trovata solo in Dio, perché nel mondo essa non ¢ possibile, in quanto ogni
attimo di tranquillita & minacciato da rivalita, odi e guerre. La vera pace,
invece, ¢ solo quella celeste, che per ottenerla 'uomo deve mettere in pratica
il comandamento dell'amore verso Dio e verso il prossimo e quindi affidarsi a
Dio, per conquistare la vera felicita*.

[...] come il singolo giusto cosi il gruppo umano e il popolo dei giusti viva della fede che
opera per mezzo dellamore [...], con il quale 'uomo ama Dio come deve essere amato
Dio e il prossimo come sé stesso, dove dunque non ce questa giustizia, certamente non
ce gruppo umano associato dal consenso sul diritto e dall'utilita comune. Se questo

 D. MARAFIOTIL, Ambrogio e Agostino, cit., 443.

 Cfr. Ivi, 442.

* La Citta di Dio 5, 24, vol. 1, 262-263.

6 Cfr. G. REDAELLI, Teoria politica e universalismo etico nel pensiero di Agostino di Ippona, in
Percorsi agostiniani 111, 5 (2010), 28.

35

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

non ce, chiaramente non ceé popolo, se ¢ vera definizione data di popolo (cfr. 19,21).
Di conseguenza non cé neppure uno Stato, perché non ce una «cosa del popolo» dove
¢ assente lo stesso popolo?.

Riprendere in mano questa meravigliosa opera di Agostino ci offre la
possibilita di rivivere i problemi e le contraddizioni del suo tempo, segnato
come il nostro da guerre, calamita naturali e manifestazioni di violenza e
sopraffazione non solo da parte di singoli, ma anche di popoli contro popoli.
Egli, sulla base della propria fede cercata e raggiunta con particolare amore e
passione, sperimentando momenti di angoscia, solitudine e cadute nellerrore
e nel peccato, redige questo scritto, quasi come un magnifico edificio, quello
della Citta di Dio, che ¢ edificato sulle salde fondamenta dell'amore di Dio e
dell'amore del prossimo. E proprio in questa ottica mostra come una citta o uno
Stato veramente giusto ¢ quello fondato sulla legge dell'amore, che rimane pur
sempre un comandamento religioso e un imperativo etico e non un principio
giuridico. Partendo da esso il singolo uomo, il cristiano e 'nomo politico e di
governo, riesce a realizzare la propria umanita e a costruire concretamente la
pace e quindi la sua felicita e quella degli altri, nonché della societa intera in cui
¢ inserito. Certamente, Agostino non puo fornire suggerimenti pratici, da applicare
direttamente alle questioni che dobbiamo affrontare in questo nostro XXI secolo, ma
di sicuro proporre i cardini fondamentali del nostro agire sociale e politico nella
realizzazione della nostra cittadinanza cristiana, per edificare con il nostro piccolo
contributo «la citta delluomo»*® che cammina verso la Citta di Dio®. «La politica
non ¢ insignificante in ordine alla citta di Dio; c¢ un modo cristiano di far politica la
cui ricompensa ¢ proprio “leterna felicita che Dio dona solo agli uomini veramente
pii”»*°. Da Agostino in poi il pensiero cristiano cattolico - che si distingue da quello
protestante e ortodosso in questo campo — ha costruito una propria etica politica che,
attraverso Tommaso d’Aquino, la seconda scolastica (Suarez) e la dottrina sociale
della Chiesa arriva fino a noi. Noi ci chiediamo: cosa possono dirci e darci questi
orientamenti di pensiero e di vita, ma anche queste esemplari prassi di vita, per
il nostro impegno sociopolitico oggi? Al di la delle forme e dei modi contingenti,
che riflettono le epoche e le culture in cui sono vissuti, i Padri della Chiesa, come

¥ La Citta di Dio 19, 23.5, vol. I, 1196.

8 La categoria di citta (civitas) ¢ presente nel magistero recente della Chiesa, sia nei testi
conciliari che in quelli postconciliari e insieme ad altre immagini della Chiesa, vista come
edificio, casa, tempio, corpo, popolo, viene ripresa e proposta sulla scorta del pensiero
agostiniano. Si veda a tale proposito, I'interessante articolo di D. MARAFIOTI, La categoria
ecclesiologica di citta nel magistero recente, in Rassegna di Teologia 53(2012), 215-236.

¥ Cfr. G. REDAELLI, Teoria politica e universalismo etico, cit., 32.

%0 La Citta di Dio 5, 26.1, 266. Cfr. D. MARAFIOTI, Ambrogio e Agostino, cit., 444.

36



I'inesauribile Agostino, possono offrirci dei modelli di comportamento e delle forme
d’ispirazione concrete per il nostro servizio di “cittadinanza”'? Io penso proprio di si.

! Cfr. G. DE SIMONE, La morale sociale dei Padri. Fondamenti patristici della Teologia
morale sociale, Ursini, Catanzaro 2008, 80. Sulleducazione alla cittadinanza, si puo vedere:
E. BaLpuzz1, La pedagogia del bene comune e leducazione alla cittadinanza, Vita e pensiero,
Milano 2012.

37

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



INOIZVOINNWOOD 9 I'TOOILYV

Riassunto: Nel De Civitate Dei di Agostino due sono gli amori che si contrappongono
e che danno vita alle due differenti citta, l'amore di Dio (amor Dei) e l'amore di sé
stessi (amor sui). Prendere in mano oggi il De Civitate vuol dire mettersi con Agostino
in un “viaggio” bello, affascinante, ma intellettualmente impegnativo e arduo, sulle
strade del mondo e della storia, a partire dalla creazione del mondo, conoscere un po’
meglio il mondo precristiano, I'impero e la societa romane, incontrare personaggi
della filosofia e della letteratura classica latina e greca come Socrate, Platone,
Aristotele, Virgilio, Seneca, Cicerone, Varrone e tanti altri. Cautore si chiede come
oggi il cittadino/cristiano, cio¢ colui che vive a pieno la vita della civitas, si pone e si
muove in questa permanente tensione tra citta di Dio e citta dell'uomo, come vive
questa sorta di “doppia appartenenza” nella realta concreta del saeculum, in quanto
membro della Chiesa, che ¢ il segno e la realizzazione della citta di Dio, anche se non
s'identifica con essa ma si protende continuamente verso di essa. Riprendere in mano
questa meravigliosa opera di Agostino ci offre la possibilita di rivivere i problemi e
le contraddizioni del suo tempo, segnato come il nostro da guerre, calamita naturali
e manifestazioni di violenza e sopraffazione. Lautore conclude che gli orientamenti
di pensiero e di vita espressi da Agostino nel De Civitate Dei possono senza alcun
dubbio offrirci dei modelli di comportamento e delle forme di ispirazione concrete
per il nostro servizio di “cittadinanza”.

Parole-chiavi: Agostino - De Civitate Dei - cittadinanza - Chiesa - impegno
sociopolitico

Abstract: In Augustine’s De Civitate Dei there are two loves that contrast and give
life to the two different cities, the love of God (amor Dei) and self-love (amor sui).
Taking De Civitate into your hand today means getting on a beautiful, fascinating,
but intellectually demanding and arduous “journey” with Agostino, on the roads of
the world and of history, starting from the creation of the world, to get to know the
pre-Christian world a little better , the Roman empire and society, meet characters
from Latin and Greek classical philosophy and literature such as Socrates, Plato,
Aristotle, Virgil, Seneca, Cicero, Varro and many others. The author wonders how
today the citizen / Christian, that is, the one who fully lives the life of civitas, places
himself and moves in this permanent tension between the city of God and the city
of man, how does this sort of “double belonging” live ”In the concrete reality of the
saeculum, as a member of the Church, which is the sign and the realization of the city
of God, even if it does not identify with it but continually reaches out to it. Taking
this wonderful work of Augustine back in hand offers us the opportunity to relive the
problems and contradictions of his time, marked as ours by wars, natural disasters
and manifestations of violence and abuse. The author concludes that the orientations
of thought and life expressed by Agostino in De Civitate Dei can undoubtedly offer
us models of behavior and concrete forms of inspiration for our “citizenship” service.

Keywords: Agostino - De Civitate Dei - citizenship - Church - socio-political
commitment

38



