Lantropologia della relazionalita in chiave interculturale’

Alain Mutela Kongo®

Riassunto: Lapproccio della relazionalita, prospettato in questo saggio, ha
prevalentemente un duplice fondamento: teologico ed antropologico; quello
teologico, che sottolinea il fatto che I'uvomo & stato creato da Dio mediante una
dinamica verbico -dialogica, Dio con la sua Parola performativa ha costituito 'unomo
chiamandolo allesistenza e quello antropologico, che invece, vuole ravvisare il
fatto che 'uvomo si percepisce come un essere tridimensionale: a) egli ¢ teo-polare,
cio¢ rivolto ontologicamente a Dio, b) lessere umano si riconosce come membro
dell’umanita plurale, cioé un nodo di relazioni, ¢) infine 'uomo ¢ cosmo-polare,
cioe la sua vita & connessa con tutto il creato. Dunque, la persona umana, essendo
un’apertura, & chiamata a dialogare inter-culturalmente con i propri simili che vivono
negli altri contesti sociali, per promuovere lo stare insieme armonioso.

A%

Parole-Chiave: relazionalita, Iimago Dei, “Teopolarita”, “Membralitd”, interculturalita.

Abstract: The relationality approach, presented in this essay, mainly has two
foundations: theological and anthropoligical; the theological one, which underlines
the fact that man was created by God through a verbal-dialogical dynamic: God,
with his performative Word has designed man by calling him to existence and the
anthropological one, which instead wants to outline the fact that man perceives
himself as a three-dimensional being: a) he is theo-polar, that is to say ontologically
directed towards God, b) the human being recognises himself as a member of the
plural mankind, that is a set of relationships, c) finally, man is cosmos-polar, that is
to say his life is connected to the whole Creation. Therefore, the human person, being
an opening, is called to inter-culturally discuss with his his own similes who live in
the other social contexts, in order to promote the harmonious coexistence.

»

Keywords: relationality, Imago Dei, “Theopolarity”, “Membership’, interculturality.

1] testo che sottoponiamo alla vostra lettura ¢ stato estrapolato dalla nostra tesi dottorale,
che abbiamo difeso il 24-04-2017 alla Pontificia Universita Gregoriana di Roma, con il
seguente titolo: “La teologia africana cristiana come scienza teandrica ed appropriazione
della fides africana vissuta. Dall'inculturazione all'interculturalita: un contributo francofono
con Oscar Bimwenyi Kweshi’, 19-40. Per ovvi motivi, il suddetto testo ha subito qualche
rimaneggiamento.

2 Alain Mutela Kongo ¢ un Presbitero italo-congolese, incardinato nellArcidiocesi di Reggio
Calabria Bova, Dottore in Teologia Dogmatica alla Pontificia Universita Gregoriana. Oltre
ad avere fatto della Teologia africana cristiana il suo cavallo di battaglia, ha esteso le sue
aree di ricerca, vertendole sulla Teologia della Rivelazione e dell’atto di fede, sulla Teologia
dellinculturazione e dellinterculturalith ed infine sulla Teologia del dialogo interreligioso.
Egli & stato da poco nominato, dal suo Ordinario, Docente di Teologia al Seminario maggiore,
cioé all'Istituto Teologico Pio XI di Reggio Calabria.

51

ARTTIOCOTTE CONMTINITCAZ7ZTONT



LIN\ULZ VULINL YNV U L 1lvovLLay

Vogliamo, in questo articolo, affermare che lessere umano ¢ un dono di
relazioni. Le relazioni di cui siamo fatti e viviamo, nessuno le costruisce da
solo in maniera assoluta, ma sono primariamente un dono che riceviamo,
scopriamo e che dobbiamo coltivare, curare di continuo come se fossero dei
fiori; la parola do-no ¢ composta da due sillabe, basterebbe anagrammarle
per cambiarne il significato, ecco infatti che do-no diventa no-do. Per cui, ci
& sembrato molto suggestivo definire la persona umana non solo come un
dono di relazioni, ma anche come un nodo di relazioni, di cui I'individuo non
puo fare a meno, pena la morte antropologica e I'impoverimento della verita
dellessere uomini.

Se la persona umana &, per definizione, un “crocevia di relazioni’, cio
vuole dire che la sua stessa costituzione la porta all'apertura verso gli altri e
alle loro rispettive culture. Per questo motivo, il dialogo tra gli esseri umani,
comprese le loro culture, diventa un presupposto necessario. In questo senso,
¢ da scoprire e capire il significato della parola “interculturalita’, da intendere
come una prospettiva etica che invita gli individui a promuovere I'antropologia
della relazionalita, favorendo la polifonia culturale a livello planetario;
scongiurando con cio la misantropia, la xenofobia o meglio la paura dello stare
insieme ai propri simili in modo armonioso; la solitudine non sorride mai,
e di conseguenza uccide 'uomo inesorabilmente e lentamente. Per sottrarsi
a questa situazione di isolamento, una cosa ci ¢ chiesta: camminare insieme
nella storia, promuovendosi giorno per giorno, per vivere la nostra vocazione
primaria, che & quella di esseri relazionali. Tali perché creati ad immagine
e somiglianza di un Dio che ¢, nella prospettiva cristiana, uno e trino, cioe
relazione di tre Persone divine.

Ecco, pertanto elencato, il sommario dell’articolo in oggetto: I. La teologia
dell’Imago Dei come fondamento dellantropologia della relazionalita, II. Le
tre esperienze dell'antropologia della relazionalita, 2.1. La persona umana ¢
teo-polare, 2.2. Lesperienza della “membralita”, 2.3. Losmosi ontologica o la
relazionalitd cosmica, ITI. Lantropologia della relazionalita secondo i canoni
dell'interculturalita, 3.1 Linterculturalita come promozione della polifonia
culturale, 3.2. Linferno sono gli altri? Come vincere la paura dello stare
insieme?, Conclusione.

I. La teologia dell’Imago Dei come fondamento dell'antropologia della
relazionalita

La tradizione biblico-cristiana, fonda l'antropologia della relazionalita,
partendo dalla convinzione seguente: Dio ha creato 'uomo a sua immagine e
somiglianza. Questa affermazione affonda le sue radici nel libro della Genesi,
in cui si legge: «E Dio disse: “Facciamo I'uomo a nostra immagine, a nostra

52



somiglianza (...)” Dio cre6 'nvomo a sua immagine; a immagine di Dio lo
cred; maschio e femmina li cred» (Gn 1,26-27). Ed ancora: «Questo ¢ il libro
della genealogia di Adamo. Quando Dio creo I'uomo, lo fece a somiglianza
di Dio» (Gn 5,1). Ed infine: «Chi sparge il sangue dell'uvomo, dall'uomo il suo
sangue sara sparso, perché ad immagine di Dio Egli ha fatto 'uvomo» (Gn
9,6). L’Imago Dei di cui 'uomo ¢& portatore, lo abilita ad essere chiamato
persona, cio¢, non una realta isolata, una monade ma piuttosto, un essere
fondamentalmente relazionale alla maniera del suo Creatore che in definitiva
¢: relazioni sussistenti, cioé¢ Padre e Figlio e Spirito Santo. A questo proposito,
la Commissione Teologica Internazionale osserva:

11 Dio uno e trino ha rivelato il suo progetto di condivisione della comunione della
vita trinitaria con persone create a sua immagine. Anzi, ¢ per questa comunione
trinitaria che le persone umane sono create ad immagine di Dio. E proprio su questa
somiglianza radicale al Dio uno e trino che si fonda la possibilita di una comunione di
esseri creati con le persone increate della Santissima Trinita’.

La struttura ontologica della persona umana e la sua conseguente
antropologia della relazionalitd scaturiscono dalla dimensione relazionale
dell'Imago Dei, di cui ogni essere umano ¢ plasmato ed impregnato®. Dunque,
per l'uomo, 'Imago Dei costituisce il fondamento, non solo dell'antropologia
della relazionalita, ma anche della sua partecipazione alla vita divina. A parte
alcune controversie e divergenze interpretative, la tradizione teologica della
Chiesa, dallepoca patristica ad oggi, afferma che 'immagine di Dio impressa
nella persona umana, non ¢ stata cancellata con la sua caduta, ma semmai
appannata a causa dello stesso peccato®. Da qui la necessita della redenzione
da parte di Gesu Cristo, che consiste nel restaurare e fare risplendere I'Imago
Dei che il peccato aveva svilito. Per poter vivere armoniosamente la propria
relazione con Dio, col proprio simile e con tutto il cosmo, 'uvomo di ogni
tempo, mediante la fede e l'aiuto dello Spirito Santo operante nei sacramenti,
¢ chiamato a corrispondere la propria vita a quella di Gesu Cristo, il quale &
I'immagine perfetta di Dio. In questo senso I'Imago Dei ha come corrispettivo
I'Imago Christi. Gesu Cristo, essendo per eccellenza I'immagine del Dio
invisibile (cfr Col 1,15), con la sua incarnazione ha la missione non solo di
restaurare nell’'uomo I'Imago Dei, ma anche quella di restituirgli la somiglianza

3 «Comunione e servizio: la persona umana creata a immagine di Dio» (ottobre 2004), nn.
40-43, in: CoMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Documenti 1969-2004, Studio
Domenicano, «Teologia 35», Bologna 20107 n. 25, 778.

* Cfr. Ivi, 10, 771.

5 Cfr. Ivi, nn. 15-17, 773-774.

53

ARTTICOTTE COMITINTCAZIONT



INUILZVJIINLIVNOVOD 3 110V0LLav

divina, che era stata avvilita a causa della disobbedienza dei proto-genitori
dell’'umana famiglia®.

Quindi, si deve dire che la verita di ogni antropologia della relazione va
ricercata in Gesu Cristo, il quale, nella sua qualita di Figlio di Dio e Verbo
coeterno che crea, ¢ 'Immagine alla quale 'uomo ¢ stato predestinato a
conformarsi (cfr. Rm 8,29). LImago Christi diventa in questo senso rivelazione e
compimento dell’Trmago Dei. La teologia dell'Imago Dei implica un dinamismo
che crea un legame tra I'antropologia e la cristologia, con un risvolto morale
che ribadisce il fatto che dire Imago Dei significa riconoscere che nell'uomo
ce una legge divina o naturale che, nel suo agire quotidiano, lo abilita a
discernere il bene dal male. Inoltre, la teologia dell'Imago Dei racchiude in
sé la dimensione destinale ed escatologica di ogni essere umano, in quanto
ontologicamente polarizzato verso la piena e definitiva partecipazione alla
vita divina del suo Creatore’. ,

Con maestria, il Concilio Vaticano II ebbe a dire: «In realta solamente
nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell'uomo (...)
Cristo, che & il nuovo Adamo, proprio rivelando il mistero del Padre e del suo
amore, svela anche pienamente 'uomo all'uomo e gli fa nota la sua altissima
vocazione» (Gs, n. 22)%. La sublime vocazione delluomo, a nostro avviso,
consiste nel vivere in maniera ottimale la propria relazionalita triangolare o
tridimensionale, cioé con Dio, i propri simili e con tutto il creato. Di questa
“tridimensionalitd” o “triangolo relazionale” della persona umana, parleremo
nel punto che segue.

I1. Le tre esperienze dell'antropologia della relazionalita

Per I'uomo, esistere vuole dire rispondere ad una chiamata effettuata da
Dio mediante la sua parola performativa, e percio costituente e costitutiva
dellessere creato’. La dinamica della Parola, come creatrice, rende 'uomo un
nodo di relazioni divino-umane che hanno un carattere rivelativo. Dunque,

¢ Cfr. Ivi, n. 23, 776.

7 Cfr. Ivi, n. 24, 777-778.

8 Cfr. Ivi, nn. 52-53, 791.

* Cfr. O. BIMWENYI KwEsHI, «Le poids de 'homme dans l'univers selon les cultures et les
religions africaines traditionnelles», conférence donnée a Paris en 2006 au colloque organisé
par Présence Africaine, lors du 50°™ anniversaire du premier congres des écrivains et artistes
noirs, in R. MALABA MpoYI — S. KALAMBA NsAPo, Unité et pluralité de la verité. Mélanges en
Phonneur du Prof. Dr. Alphonse Ngindu Mushete, vol. I, Imhotep, Paris 2014, 313-315.

54



la relazionalita umana ¢, in qualche modo, lorizzonte di comprensione
dell'antropologia della chiamata alla comunione. Questa prospettiva vuole
palesare il fatto che la persona umana & fondamentalmente un “fascio” di
relazioni, infatti lessere umano proviene dalle relazioni, di esse vive e ad esse
¢ proteso'. La persona umana vive primariamente di tre esperienze che la
caratterizzano: ogni uomo, anche se non ¢ sempre cosciente, ¢ in realta, un
essere che, per costituzione, ¢ fondamentalmente rivolto a Dio (teopolarita),
alla comunita di cui fa parte (membralita) ed al cosmo in cui vive la sua
esperienza storica (osmosi ontologica)''.

2.1. L esperienza della teopolarita

La relazione primordiale, grazie alla quale ogni essere umano sussiste, ¢
quella col suo Creatore, il quale ha chiamato all’ esistenza ogni realta vivente,
ed in modo particolare la persona umana (cfr. Gn 1-2)'. Lessere umano,
nella sua struttura piu profonda, ¢ polarizzato verso Dio; ogni persona ¢&
come se fosse un eliotropio, comunemente girasole, che nonostante le nuvole
che coprono il cielo, & sempre e comunque rivolto al sole. Il girasole non ha
bisogno della bussola per posizionarsi nella direzione del sole”. Tale ¢ la
costituzione ontologico-esistenziale dell'uomo. La dinamica polarizzante, che
ha fatto si che lessere umano venga visto come un eliotropio rivolto al sole per
eccellenza che & Dio, fonda e giustifica lesperienza religiosa, che ¢ una mozione
interiore che, pud assumere una configurazione sociale ed istituzionale
comunemente chiamata “religione”. Quest'ultima ¢ — per definizione - un
legame col Dio che si rivela, a cui ci si rivolge, da cui si ha una dipendenza e da
cui ci si aspetta uneventuale risposta. Quindi «possiamo dire che la religione
¢ il riconoscimento cosciente e fattivo di una realta assoluta (sacra), da cui
I'uomo sa di essere esistenzialmente dipendente sia in sottomissione ad Essa
sia in identificazione con Essa»'. Dunque, 'uomo ha una struttura porosa,
o meglio & per costituzione unapertura, cio¢ un essere dialogico. A questo

10 Cfr. V. MuLAGoO, La religion traditionnelle des Bantu et leur vision du monde, Press
Universitaires du Zaire, Kinshasa 1973, 1980%, 121-127.

1 Cfr, O. BIMWENYI KwEsHI, Discours théologique négro africain. Probléme des fondements.
Présence Africaine, Paris 1980, 598-609.

12 Cfr, O. BIMWENYI KWESHI, «Le Muntu a la lumiére de ses croyances en l'au-dela», in Cahiers
des Religions Africaines, I n.3 (1968), 83-84.

13 Cfr. IDEM, «Avénement dans Lévénement. Trébuchement du Muntu vers I'improbable», in
Bulletin de Théologie Africaine, I, n.1(1979), 108.

11 M. DHAVAMONY, «Religione e rivelazione», in: R. FISICHELLA, Gesu rivelatore. Teologia
fondamentale, Piemme, Casale Monferrato (Al) 1988, 71.

55

ATMMTAAT T T AARAITTATIT A A FZTAANTT



PO

proposito Joseph Ratzinger afferma:

Che cosa rende 'uomo propriamente uomo? E che cos lo specifico che distingue
Puomo? A queste domande dobbiamo rispondere: cid che distingue 'nomo ¢, visto
dall’alto, il suo essere interpellato da Dio, ossia il fatto che egli ¢ interlocutore nel
dialogo con Dio, lessere cui Dio ha rivolto il suo appello. Visto dal basso, cio significa
che 'uomo ¢ la creatura capace di pensare Dio, lessere aperto alla trascendenza. La
questione qui non & se egli pensi davvero Dio, se si apra realmente a lui, ma si afferma
che egli ¢ fondamentalmente quella creatura che ¢ in sé capace di farlo, anche se di fatto,
per motivi pilt diversi, forse non riesce mai a tradurre in atto questa sua capacita’®.

Luomo non & solo polarizzato a Dio, ma ¢ anche rivolto ai suoisimilied a tutto
il creato. Ecco perché Oscar Bimwenyi Kweshi — basandosi sulla concezione
africana della famiglia — accuratamente e con precisione lungimirante fa notare
che «’'uomo non & un pezzo, ma un membro di una famiglia, che comprende
i vivi, i morti e [questa famiglia &] chiamata a dilatarsi per includere non solo
tutta 'umanitd, ma anche tutte le altre creature»'®. Lessere umano, infatti, si
sviluppa come persona perché inserito in un fascio di relazioni, con quelli
della sua comunita o societa. Di questo parleremo nel punto che segue.

2.2 L esperienza della “membralita”

La persona umana &, e si percepisce, non come un pezzo del mosaico
cosmologico, ma un membro della comunita da cui proviene e/o alla quale
appartiene’’. Essa, la persona umana, non ¢ solo polarizzata verso Dio, ma
vive la sua avventura storica scoprendosi e svelandosi come rivolta ai propri
simili. Cuomo si sente come un nodo di rapporti interpersonali o comunitari®.
Nessuno si attribuisce e si da da solo la propria esistenza, quest’ultima si rivela
sempre come un dono, non facoltativo, che si riceve da Dio. Non si sceglie di
esistere, ma ci si trova gia immersi nellesistenza, perché chiamati allessere e
ad essere mediante la Parola di Dio.

La relazionalita tipicamente umana, se & vissuta significativamente, diventa

15 J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo. Lezioni sul Simbolo apostolico con un nuovo
saggio introduttivo, Queriniana, Brescia 1968, 2007', 344.

16 0. BIMWENYI KwEsHI, «Avénement dans lévénement. Trébuchement du Muntu vers
Iimprobable», 111.

7 Cfr. IpeEM, «Réflexion théologique sur la spiritualité africaine chrétienne», in La Priére
africaine. Actes du deuxiéme colloque international (10-12 janvier 1994) Carmel Afrique, éd.
Baobab, Kinshasa (1994), 111.

18 Cfr. IDEM, Discours théologique négro africain. Probléme des fondements. Présence Africaine,
Paris 1980, 598-599.

56



la radice, in qualche modo, di ogni sollecitudine, prossimita e servizio
vicendevole nella famiglia umana con al capo Dio, in quanto Datore di vita
per eccellenza®. La grandezza e la realizzazione dell'uomo consistono non
solo nella sua razionalita, ma anche nella propria relazionalita saggiamente
orientata verso il bene di tutti e di ciascuno®. Quindi, la persona umana
si realizza nella misura in cui & inserita armoniosamente in un circolo
relazionale, al quale appartiene ed all'interno del quale costruisce la propria
identita personale e sociale. Oscar Bimwenyi Kweshi ha notato, con lucidita,
che «questa appartenenza, questarelazione, questaidentita [...], costituiscono
la fraternita, la solidarieta che inglobano tutti gli uomini e anche tutte le cose,
Dio, gli antenati e il cosmo»*. Qui riecheggia la convinzione secondo cui, la
morte non puo riuscire a depennare totalmente la struttura relazionale delle
persone umane, le quali, nonostante tutto, continuano ad interagire con la
forza dell'amore che supera ogni distacco fisico.

Possiamo dunque osservare che 'uomo, nellesercizio di questa relazione,
trova il suo sbocciare e la sua vera liberta, che ¢ quella di essere un membro
responsabile insieme agli altri, avendo un compito comune che ¢ quello
di portare a termine lo scopo della vita, cio¢ di giungere insieme alla vita
vittoriosa sulla morte?. Solo insieme si puo essere liberi e cantare la vittoria
della vita sulla morte, la vittoria della vita malgrado la morte®. Lesperienza
della membralitd o relazionalita verticale ed orizzontale, diacronica e
sincronica, se vissuta armoniosamente, non soffoca la liberta. Questultima
non consiste necessariamente nello sganciarsi da qualcosa o da qualcuno,
ma nel creare l'armonia tra I'io ed il noi. La liberta, quindi, ¢ individuale, ma
nello stesso tempo & anche comunitaria, proprio perché I'io non ¢ veramente
libero se non quando si sforza di rendere libero il noi e viceversa®. Per cui,
quando alcune volte tra I'individuo e la comunita viene a mancare il giusto
equilibrio, il noi della comunita comincia a divenire un peso per l'io.

Ora, come vedremo nel punto seguente, lessere umano e tutte le creature

1 Cfr. Ivi, 599; «Comunione e servizio: la persona umana creata aimmagine di Dio» (ottobre
2004), nn. 40-43, 785-787.

2 Cfr. R. FISICHELLA, La nuova evangelizzazione. Una sfida per uscire dall'indifferenza,
Mondadori, Milano 2011, 33.

21 O, BiIMwENYI KwEesHI, Discours théologique, 599. Cfr. Bénézet B., Introduction a la
théologie africaine, Academic Press Fribourg, Suisse 2008, 25.

22 Cfr. O. BIMwENYI KwEsHI, Discours théologique, 599; R. FISICHELLA, La fede come risposta
di senso. Abbandonarsi al mistero, «Diaconia alla verita»2, San Paolo, Milano 2005, 25.

3 Cfr. E. MVENG, LAfrique dans 'Eglise: Paroles d’un croyant, CHarmattan, Paris 1985, 12. 15.
2 Cfr. B. Bujo, «La teologia africana e il cristianesimo inculturato», in «Credere oggi», XXVI
(2006) 152, Messaggero, Padova 2006, 58.

57

ARTICOTTE COMIINTCAZIONT



INUIZVIINLIVNVUD 3 1 1uJLLay

esistenti nella natura hanno la stessa origine, cioé, per mezzo della Parola
sono stati fatti sorgere dal nulla. Cio fa si che 'uomo sia in relazione con tutti
gli esseri, si tratta della relazionalita cosmica.

2.3. Lesperienza dellosmosi ontologica o la relazionalita cosmica

Lessere umano vive pure in osmosi ontologica o nella relazionalita
con lintero cosmo?®. Si tratta di ravvisare quella similitudine — appunto -
ontologica che accomuna tutte le cose create, in quanto hanno la stessa origine
dalla Parola di Dio che ¢ la loro causa efficiente?. La Parola primordiale che
Dio ha pronunciato, per creare tutta quanta la realtd, ¢ permanentemente
ed intrinsecamente a contatto con ogni cosa; tutto il creato non solo trae la
sua origine dalla Parola, ma & imbevuto ed intriso della medesima. Questo
dinamismo crea una certa relazione ontologica tra la persona umana ed i vari
esseri esistenti nel cosmo?”. Cosi si spiega la visione africana che vede la vita o
la forza vitale dappertutto, dall’'uomo alla pietra®. Presso diverse popolazioni
dell’Africa si dice che 'animale & Lalter ego dell'uomo o, come affermano i
Dogon (Mali), che «lanimale ¢ il gemello dell'uomo»®, volendo con cio
mettere in evidenza lessenza verbale (dal Verbo o dalla Parola) di ogni realta,
in quanto creata mediante la Parola o il Verbo che ¢, come gia indicato sopra,
costituente dellessere e costitutiva di esso.

Ogni cosa esistente ¢ allora da considerare come Capax Verbi, proprio
perché intrinsecamente portatrice dell'impronta della Parola primordiale, che
fa si che gli esseri vivano una specie di relazionalita cosmica ed ecologica alla
maniera dei vasi comunicanti. La relazionalita cosmica o [osmosi ontologica
& paragonabile a dei fili intrecciati della medesima ragnatela, che appena ne
tocchi uno tutto il resto emette delle vibrazioni®. Percid ogni singola realta
dell’'universo creato esercita una certa influenza sulle altre, creando una sorta
di apertura, solidarietd e comunicabilita tipicamente cosmica®. La struttura
o costituzione dell'uomo e di tutti gli esseri ¢ porosa e percio permette una

% Cfr. O. BiMmweNYI KwEsHI, Discours théologique, 600.

% Cfr. Ivi, 600-602.

¥ Cfr. Ivi, 600.

28 Cfr. A. HAMPATE Ba, Aspects de la civilisation africaine (Persone, Culture, Religion),
Présence Africaine, Paris 1972, 119-120.

» A. SAMUEL, Per conoscere le grandi religioni, Borla, Roma 1996, 40, nota n.-28.

30 Cfr. O. BimweNy1 KwEsHI, Discours théologique, 600.

3 Cfr. Ivi.

58



certa permeabilita riguardo la capacita di recepire qualcosa che viene da fuori,
permettendo cosi la comunicazione o la relazionalita. Per cui, ogni elemento
della natura, avendo il vestigio della Parola ed essendo portatore delle tracce
della medesima, puo sempre rivelare le meraviglie di Dio creatore. Siamo qui
nella logica paolina che vede sprigionarsi le perfezioni divine attraverso la
realta creata (Cfr. Rm 1,18-20).

Tutte queste considerazioni sulle tre dimensioni fondamentali, che
riguardano l'apertura dell'uomo a Dio, alla comunita ed al cosmo, lasciano
intendere ed intravedere che la persona umana non ¢ una realta gia data e
precostituita in modo definitivo, ma piuttosto ¢ la promessa e lattesa del
compimento, che avviene gradualmente grazie alla relazionalita ottimale con
gli altri. Cuomo tridimensionale, di cui abbiamo parlato fin ora, non ¢ un
concetto universale astratto, ma una persona concreta che vive in un contesto
socioculturale ben determinato. Per cui, ogni configurazione storica, essendo
abitata dagli umani che hanno il proprio modus vivendi et operandi, reclama
un confronto, un dialogo costruttivo tra gli uomini e le loro rispettive culture,
affinché si arrivi allarmonizzazione, e non alleliminazione, delle differenze
socio-culturali. Dunque, 'umanita in cui viviamo, essendo plurale o polifonica,
ha bisogno che gli uomini trovino un giusto equilibrio per fare convergere
le loro potenzialita positive, affinché non scivolino pietosamente nella
conflittualita. Quindi, in questo senso le persone umane saranno spronate a
vivere possibilmente in comunione nell'umana famiglia. Questa nota ci invita
ad esaminare, nel punto che segue, I'antropologia della relazionalita partendo
dalla prospettiva interculturale.

I1L. Cantropologia della relazionalita secondo i canoni dell'interculturalita

La parola “interculturalitd” chiama in causa o lascia intravedere in
sottofondo la problematica del dialogo tra le varie contestualita o soggetti
culturali, dire dialogo significa volere promuovere la sorgiva apertura
e linevitabile comunicabilitd tra le persone e le loro rispettive culture.
Quindi, tutti i soggetti storici che vivono nelle varie matrici culturali sono
inesorabilmente volti alla comunicazione, si tratta di una esigenza intrinseca
e connaturale ad ogni configurazione storica. La cultura, quanto 'uomo
che la produce, & intimamente aperta ad uneventuale comunicabilita con le
altre sparse nellumana famiglia. Tutto cio consente all'uomo ed alla propria
cultura, di entrare in comunicazione, in dialogo ed in relazione con le altre
persone comprese le rispettive culture. Dunque, l'apertura verso gli altri e
la conseguente comunicabilita tra i vari soggetti storici sembrano essere le

59

ARTTICOTTE CONMTIINITC AZTONIT



1INULZ VJULINLIYVNVUY a 11voniay

caratteristiche inerenti ad ogni antropologia della relazionalita e di riflesso
a tutte le persone umane, che vivono la loro avventura storica nel contesto
interculturale. Ora, nel punto che segue si trattera di mostrare il fatto che,
optare per linterculturalita vuole dire riconoscere il diritto alla differenza, che
integra e unisce le molteplici alterita culturali esistenti nella storia umana.

3.1 Lintercuturalitd come promozione della polifonia culturale

Secondo il filosofo cubano Raul Fornet-Betancourt, linterculturalita & da
intendere come «un’alternativa etica che chiama le identita culturali storiche
ad una coabitazione fondata sul dialogo»*2. Un invito, o meglio un processo
aperto, alla comunicazione tra le molteplici dinamiche di universalizzazione
stimolate dalle contestualita culturali®. Quindi, un invito affinché le persone
attualizzino 'umanita, diventando sempre di pi1 esperte e coinvolgenti in un
processo continuo di umanizzazione*. Linterculturalita, secondo questAutore,
boccia senza appello il tentativo da parte di una cultura particolare di volere
dominare, fagocitare ed annullare la diversita culturale e inoltre, essa —
linterculturalitd — vuole promuovere la polifonia culturale e giungere alla
trasfigurazione delle diverse contestualita, grazie al loro interscambio fecondo
capace di fare sorgere una piattaforma trans-culturale e condivisa, determinata
dallo stare insieme armonioso e solidale. Lo stare armoniosamente insieme
dovrebbe portare alla solidarieta che «presuppone ed ama laltro a partire
dalla sua alterita ed esteriorita»®>. Dunque bisognerebbe, secondo Betancourt,
inventare uno “spazio intermedio” dove convergerebbero le molteplici
espressioni culturali, ciascuna consapevole della propria relativita e dei propri
limiti contingenti, in vista di una comunicazione interculturale che valorizzi
criticamente tutte le contestualitd dell'umanita in maniera tale che si crei la
verita poliedrica®. Quest'ultima non s’identifica e non ha alcuna relazione di
equivalenza con nessuna tradizione culturale particolare, ma trascende tutte
le contestualita attraverso le quali si dispiega e si sprigiona®.

Dinanzi al mono-culturalismo fagocitante e alla globalizzazione
omologante, afferma questo filosofo cubano, c¢ bisogno di proporre
un’alternativa etica: fare si che ogni cultura particolare sia non solo se stessa,

3 R. FORNET-BETANCOURT, La philosophie interculturelle. Penser autrement le monde, Atelier,
Paris 2011, 205.

3 Cfr. IDEM, Trasformazione interculturale della filosofia, Dehoniana, Bologna 2006, 80.

3 Cfr. Ivi, 41.

* Iv, 65.

3 Cfr. Ivi, 67-68.

7 Cfr. Ivi, 65-66.

60



ma presa sul serio, rispettata dalle altre, perché ci sia uno spazio per l'avvento
della comunicazione e delle relazioni interculturali®. Si noti che, in questo
processo di interscambio e di comunicazione interculturale, la peculiarita
di una determinata cultura particolare non viene smantellata, ma promossa
dall'interazione tra le varie originalita che tutte le culture presuppongono in
vista di un avvenire da ricostruire e cristallizzare dinamicamente®. Secondo
quest’Autore, occorre optare per il dialogo interculturale da intendere, a sua
volta, come «un progetto etico guidato dal valore dell'accoglienza dell’altro in
quanto [essere] con cui si vuole condividere la sovranita e con il quale quindi
si puod condividere un futuro che non ¢ determinato unicamente dal mio
modo di comprendere e di desiderare la vita»®.

Lidea di fondo di questa prospettiva filosofica non ¢ quella di canonizzare
un approccio etnocentrico e relativistico, ma piuttosto di posizionarsi nella
storia, partendo da una contestualita attraverso la quale I'universalita si lascia
cogliere. Si tratta di evitare una mentalitd monoculturale ed autoreferenziale
che vorrebbe assolutizzare, espandere ed erigere imperativamente la propria
espressione filosofica o culturale, ritenuta unilateralmente come un punto
culminante della razionalitd valido per ed in tutti i contesti mondiali*'.
Rimane vero il fatto che, per approcciarsi alla realta, si deve necessariamente
partire dalla propria cultura, ma quest'ultima non deve diventare un assoluto
monologante, auto-compiacente e fagocitante, che riduce le altre espressioni
culturali, comprese le loro rispettive visioni del mondo, fino ad impedire la
comunicabilita tra le varie contestualita.

Secondo Betancourt, «le culture ci mettono in cammino, ma non sono
strade compiute, pronte per essere percorse grazie ad un itinerario previsto
in anticipo»®. Quindi, la propria cultura va intesa come una passerella che
consente di accedere ed aprirsi agli altri universi sociali, perché si avveri
un dialogo interculturale che trasforma i partner*. Occorre precisare che
I'umanita, nella sua pluriformita e polifonia socio-culturale, non deve fare
scivolare nella frammentazione della realta e della verita*. Quest’ultima, infatti,
si deve lasciare cogliere, inesorabilmente, mediante la situazione particolare

3 Cfr. Ivi, 78.

¥ Cfr. Ivi, 81-82.
40 Tyi, 98.

4 Cfr. Ivi, 51-56.
2 Iyi, 130.

4 Cfr. Ivi, 54, 84.
4“4 Cfr. Ivi, 123.

61

ARTICOLI E COMUNICAZIONI



3
i

INOIZVOINIINOD 4 1'1OOLLA Y

concreta in cui le donne e gli uomini vivono la loro storia®.

Tale & la prospettiva dellapproccio interculturale che, a nostro avviso,
consentirebbe agli esseri umani di gestire le loro molteplici relazioni, in
vista dello stare insieme armonioso e solidale che vuole scongiurare la
chiusura, I'indifferenza e lodio increscioso nelle societa moderne. Ora, nel
punto che segue, cercheremo di mettere in evidenza la questione relativa alla
problematicita dell’alterita, suggerendo delle indicazioni per vincere la fobia
dello stare insieme.

3.2. L'inferno sono gli altri? Come vincere la paura dello stare insieme?

Il filosofo francese Jean Paul Sartre era del parere che se esiste 'inferno, sono
gli altri**. Ma molto prima di Sartre un adagio latino diceva: homo homini lupus
(T'uomo ¢ lupo per I'altro uomo). In questa ottica, si muoveva anche il filosofo
inglese Thomas Hobbes ancor ben prima di Sartre. Da queste espressioni
si deduce che nell'uomo & sempre esistito I'istinto di vedere laltro come un
eventuale avversario o concorrente, che potrebbe ostacolare il cammino verso
la sua realizzazione. Una domanda nasce spontanea: ma chi & l'altro e lo ¢ nei
confronti di chi? A pensarci bene, ci si rende conto che ciascuno di noi ¢ I'altro
(straniero) nei confronti di chi gli sta di fronte*. Di riflesso, se dovessimo
canonizzare ed applicare con rigore i detti sopra elargiti, tutti, nessuno escluso,
siamo da considerare degli inferni e dei lupi. Che tristezza pensare la vita in
questo senso, piena di mediocritd disumanizzante e pessimismo che verte
nella sfiducia totale nell’altro.

Come vincere questa paura dellaltro? Un altro detto latino, attribuito a
Terenzio, risuona in modo seguente: homo sum: humani nihil a me alienatum
puto (sono un essere umano: non ritengo estraneo a me nulla di cio che e
umano). La condizione umana ci appartiene e ci accomuna tutti; quello che
oggi tocca all’altro, nel bene come nel male, un domani potrebbe toccare
anche a me in quanto uomo alle prese con la storia. Percio, diciamo:

¢ umano amare invece di odiare,

¢ umano conoscersi, anziché allontanarsi con I'indifferenza subdola,

¢ umano fidarsi dell’altro, nonostante la sua diversita,

¢ umano abbracciarsi, perché ci consideriamo figli dello stesso Dio,

¢ umano guardarsi negli occhi e sorridere, perché cosi ci guarda Dio,

¢ umano aiutare chi & vulnerabile assicurandogli una vita dignitosa,

4 Cfr. Ivi, 35.
46 Cfr. J.-P. SARTRE, Lessere e il nulla, Il Saggiatore, Milano 1965, 321-377.
¥ Cfr. O. BIMWENYI KwEsHI, Discours théologique, 41.

62



¢ umano promuovere l'altro la cui dignita & calpestata dai dittatori, dalle
guerre e dalla fame,

¢ umano perdonarsi a vicenda e ricominciare daccapo,

¢ umano disarmare, con 'amore, 'odio increscioso e lo spirito di vendetta,

¢ umano fare delle leggi giuste, che promuovono la dignita di ogni persona,
e rispettarle...!

Insomma, ¢ umano incontrarsi e vivere armoniosamente insieme,
nonostante le eventuali conflittualita che si possono e che si devono superare.
Tutto questo ci deve interessare per vivere altamente la nostra vocazione
umana: quella di stare insieme perché la cultura della vita trionfi su quella
della morte disumanizzante. La morte peggiore che fa pit male, non ¢ solo
quella fisica, ma si ha quando non siamo amati e capiti da nessuno, quando
ingiustamente siamo ritenuti di troppo ed ingombranti, per non dire fastidiosi*.
Le espressioni micidiali e ricorrenti, purtroppo, sono: gli stranieri che vengono a
fare qui? Ci ruberanno il lavoro, ci marciano, sono dei delinquenti, che tornino
a casa loro, sono un problema alla nostra economia e sicurezza; in poche parole
sono dei lupi e degli inferni per noi. Per fortuna pero, non tutti la pensano in
questo modo. Ci sono donne ed uomini che si dedicano con amore e dedizione
agli altri creando delle passerelle e diventando dei “traghettatori” che aiutano
l'altro ad approdare allaltra sponda ed a sbocciare nella vita che resiste alla morte
quotidiana. Occorre incontrarsi per conoscersi, promuovendosi reciprocamente.
Perché la solitudine non sorride mai, essa uccide 'uomo. A ragione, Rino
Fisichella dice: «da solo, lTuomo muore prima del tempo. Persa la relazionalita
con gli altri, termina di essere persona e rimane solo individuo, monade che non
ha alcuna possibilita di sopravvivenza, perché incapace [o privato ingiustamente]
di amore che genera, e la solitudine ha il sopravvento, il cerchio si chiude cosi,
tristemente, ma in maniera inequivocabile»®. Lo stare insieme, in questo senso,
diventa un imperativo categorico.

Va detto pure che, in ogni incontro ce sempre una certa paura giustificabile
per i motivi seguenti: inizialmente non puoi sapere se laltro ¢ un amico o un
nemico, non puoi dunque capire le sue vere intenzioni: ¢ una persona per bene?
E un ladro? E una spia? E un delinquente? Solo dopo una certa esperienza o
incontro, che non esclude la prudenza o la cautela, si puo realmente capire il
mistero che laltro ¢, e di cui ¢ portatore. Ecco perché, si dice che laltro, puo essere

8 Maria Zambrano dice che «si pud morire pur rimanendo vivi; si muore in molti modi:
[...] nella solitudine prodotta dalla totale incomprensione, dall'assenza di possibilita [di dire
quello che si ha nel cuore], quando a nessuno possiamo raccontare la nostra storia»: B. CANTO,
Maria Zambrano. Unontologia della vita, Cittadella, Assisi 2006, 45.

¥ R. FISICHELLA, La nuova evangelizzazione. Una sfida per uscire dall'indifferenza, 33.

63

AT A AT Y T A orT TS TY o~ 4



o Ah N AaE M e ba e e e e v

PO

una opportunita, una chance ma, nello stesso tempo puo essere un problema,
un pericolo per la nostra sicurezza. Laltro ¢ sacro, se si presenta come portatore
di pace e non di guerra o terrorismo®. Solo che, per capire tutto cio, l'incontro
¢ indispensabile, altrimenti si vive solo di pregiudizi e idee preconcette che ci
costringono a mettere delle etichette gli uni sugli altri in maniera abusivamente
generalizzata. Fatto sta che, se vincesse la logica della paura dellaltro, e visto che
tutti siamo laltro di fronte a chi riteniamo laltro, la teoria delletichettamento e
dei pregiudizi sara applicata a tutti, nessuno escluso. Di conseguenza, saremo
tutti vittime delle nostre stesse teorie basate sulla paura anziché sulla promozione
delle relazioni fruttuose.

Prospettare I'antropologia della relazionalita, riflettendo sulla problematica
dellinterculturalita, vuole dire prendere coscienza della sfida epocale del nostro
tempo. Non va evitata la questione antropologica: anche perché, la crisi di cui
'umanita soffre oggi, alivello planetario, oltre ad essere culturale, ¢ eminentemente
antropologica®. E I'uomo che & smarrito e, di riflesso, si trova allo sbando, senza
intravedere un chiarore alforizzonte. Egli, avendo perso il punto di riferimento,
cio¢ quello fermo su cui fare leva, per incamminarsi con una certa sicurezza, va
barcollando in cerca, perd, di una probabile traiettoria per raddrizzare il suo
centro di gravita e decollare nuovamente. Non ¢ mai tardi impegnarsi per vivere
da fratelli, per costruire un presente ed un futuro di pace. Tavvenire pacifico ¢
possibile, se le persone sincontrano con le convinzioni basate sulla verita che
conduce alla liberta®. «Si potrebbe dire che l'antropologia nasce da una liberta
inquieta e bisognosa, necessariamente responsabile di se stessa e della propria
esistenza, e nello stesso tempo ansiosa di comprendere se stessa e scoprire il
cammino che deve percorrere»®.

Conclusione

E emerso, in questo saggio, che 'uomo, essendo creato ad immagine di Dio,
vive fondamentalmente della tridimensionalita costitutiva: egli ¢ teopolare,
cioe rivolto ontologicamente a Dio; cosmopolare, vale a dire polarizzato verso
il cosmo o il creato ed infine lessere umano si percepisce, non come una
monade ma piuttosto, come rivolto alla comunita-societa di cui & chiamato

% Cfr. O. BiMweNYI KWESHI, Discours théologique, 37-44.

51 Cfr. R. FISICHELLA, La nuova evangelizzazione. Una sfida per uscire dall'indifferenza, 32.

52 Cfr. J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo. Lezioni sul Simbolo apostolico con un nuovo
saggio introduttivo, Queriniana, Brescia 1968, 2007', 15.

53], GEVAERT, Il problema dell'uomo. Introduzione allantropologia filosofica, «Saggi di Teologia»,
LDC, Leumann (To) 19925 12.

64



assiduamente ad essere membro vivo ed effettivo (esperienza della membralita).
Tutto cio fonda e determina quello che abbiamo chiamato l'antropologia della
relazionalita. Ora, visto che 'umanita ¢ plurale, ed ogni persona umana vive,
concretamente, nella propria configurazione storicamente e geograficamente
situata, occorre prospettare un nuovo paradigma, che consenta alle diverse
contestualita di non sovrapporsi, fagocitando le rispettive differenze o alterita.
Abbiamo quindi optato, in questo nostro articolo, per il paradigma del dialogo
interculturale, vale a dire un invito alla promozione della sinfonia culturale
nellottica polifonica. Si tratta in pratica di prendere sul serio ogni persona
umana, compresa la sua cultura profonda, innescando un meccanismo
dell'interscambio capace di trasformare gli uomini, le loro relazioni e le
proprie tradizioni socio-culturali autentiche che scaturiscono dalla verita e
conducono alla medesima.

In questo senso, 'interculturalita diventa un dono della verita, che rende
liberi le donne e gli uomini, da condividere armoniosamente ed in modo
solidale. Ciascuno di noi & chiamato a scoprire e riscoprire il suo essere
sacerdote cosmico, una specie di «corifeo della liturgia universale», la cui
vocazione & quella di vigilare per la custodia e il mantenimento dell'armonia
planetaria di tutto il creato e di tutti gli uomini. Tale ¢ la prospettiva discreta e
decisa che emerge dall'antropologia della relazionalita nellottica interculturale.

65

ARTTCOTT E COMUNICAZIONT






