Orizzonte Verticale: la comunione dell’'uomo con Dio
nell’antropologia personalista di Emmanuel Mounier

Gaetano Lombardo pfi'

Riassunto: Lessere umano & un essere relazionale per natura. La sua relazionalita, pero,
silimita soltanto ai rapporti con gli altri esseri umani e il mondo che lo circonda? Puo
egli aprirsi ad un rapporto con una realta che lo trascende, al di la del mondo stesso,
ovvero, con Dio? Larticolo mostra, a partire dalle riflessioni di Emmanuel Mounier,
filosofo personalista francese, che lessere umano, oltre a delle relazioni puramente
orizzontali (altri, mondo), & capace di aprirsi anche ad una relazione verticale (Dio).
Infatti, in tutto cio che fa, dice o realizza, egli tende sempre al di la di se stesso, alla
ricerca di un’ulterioritad (fenomeno dell'autotrascendenza), non riuscendo mai ad
accontentarsi e adeguarsi pienamente alla realta. Termine ultimo di questa tensione
& Dio, Persona suprema che chiama lessere umano alla comunione con lui. Tale
fenomeno, inoltre, denota come lessere umano non ¢ soltanto pura materia, ma uno
“spirito incarnato” che sente dentro di sé la nostalgia e il bisogno di intessere un
dialogo con I'Infinito, principio e fine ultimo della sua esistenza.

Parole chiave: essere umano, relazione, Dio, autotrascendenza, materia/spirito.

Abstract: The human being is a relational creature by nature. However, is his
relationality only limited to his relationships with the other human beings and
with the world which surrounds him? Can he open himself to a relationship with
a reality which transcends him beyond the world itself, namely God? The article,
based on the observations of Emmanuel Mounier shows that, apart from purely
horizontal relationships (with the others, with the world), the human being is able
to open himself also to a vertical relationship (with God). Indeed, in everything he
does, says or realises, he always tends towards something beyond himself, looking for
something further (self-transcendence phenomenon), because he never manages to
settle with and fully adapt himself to reality. The ultimate term of this tension is God,
the supreme Person who calls the human being to communion with him. Besides,
this phenomenon shows how the human being is not only pure matter, but rather
an “incarnated spirit’, who feels inside him the nostalgia and the need to develop a
dialogue with the Infinite, the beginning and ultimate end of his existence.

Keywords: relationship, human being, God, self-trascendence, matter/spirit.

! Docente di antropologia filosofica e filosofia della religione presso I'Istituto teologico “Pio
XI” di Reggio Calabria.

41



Lessere personale é un essere fatto per sorpassarsi. [...]
Qual é il termine di tale trascendenza? [...]

Il personalismo va fino in fondo:

per esso tutti i valori si raccolgono

nellappello singolare di una Persona suprema
E. MOUNIER, Il Personalismo

Luomo ¢ per natura un essere relazionale che vive molteplici relazioni:
con il mondo, con gli altri, con se stesso, ecc. La dimensione relazionale non
¢ in lui un fatto accidentale, fortuito, ma un dato ontologico fondamentale,
che lo segna nelle profondita della sua struttura umana. Gia Aristotele nella
Politica affermava che 'nvomo ¢ un animale sociale?, e nel secolo passato
molti pensatori (Buber, Levinas, Heidegger, Marcel, Mounier, Stein, Maritain,
Ortega y Gasset ecc.), hanno indicato la relazionalita come un dato essenziale
dellessere umano. A tal riguardo, il filosofo spagnolo, José Ortega y Gasset,
dice: «lo vogliamo o no, nel fondo di ogni uomo esiste un sentimento di forzata
solidarieta con gli altri, come una vaga coscienza d’identita essenziale che non
sperimentiamo verso la pianta o la roccia»’.

La capacita relazionale dellessere umano non si limita, pero, soltanto alla
dimensione orizzontale, ma si apre anche a quella verticale. In altri termini,
I'uomo non si rapporta soltanto con i propri simili o con il mondo che lo
circonda, ma ¢ strutturalmente aperto a un rapporto con un “Tu divino”, dal
quale ha ricevuto lesistenza e verso il quale tende come al suo fine ultimo.
S. Agostino scrive nelle confessioni: «eppure 'uomo, una particella del tuo
creato, vuole lodarti. Sei tu che lo stimoli a dilettarsi delle tue lodi, perché
ci hai fatti per te, e il nostro cuore non ha posa finché non riposa in te»*.
Luomo percepisce dentro di sé il richiamo a una relazione, a una comunione
con I'Infinito, con I'Assoluto, con Dio. Un richiamo che per quanto possa
essere negato o misconosciuto, rimane sempre presente e ineliminabile dalla
condizione umana stessa. Ne ¢ prova I'inappagamento e 'insoddisfazione che
'uvomo sperimenta continuamente nella vita e il desiderio di qualcosa di piu
che colmi e realizzi pienamente la sua esistenza.

2 Cfr. ARISTOTELE, La Politica, tr. it. di C.A. Viano, Laterza, Roma-Bari 1984, 32, 1252 b -
1253 a.

*]. ORTEGA Y GASSET, El genio de la guerra y la guerra alemana, in Obras Completas, vol. II,
Madrid, Alianza editorial - Revista de Occidente 1983, 202.

* AGOSTINO D’1PPONA, Confessioni, tr. it. Carlo Carena (a cura di), Cittd Nuova, Roma 1991,
1

42



1. La tensione dell'uomo verso la trascendenza.

Lessere umano ¢é strutturalmente aperto alla trascendenza oppure no? E
un quesito cui non ¢ semplice rispondere. Gia nel Novecento, pensatori come
Feuerbach, Marx, Freud, Nietzsche, hanno affermato con veemenza che
Puomo & soltanto materia e che tutta la sua esistenza deve essere interpretata
in chiave materialista. Oggi tale visione & sempre pill estesa e propagandata
a tutti i livelli, sostenuta e avvalorata anche dai dati delle scienze moderne
(medicina, biologia, psicologia, ecc.) che propongono, quasi fosse una specie di
vangelo o dogma, un’interpretazione dell'uomo in chiave puramente biologica
e materiale, operando, per usare unespressione di H. Marcuse, la “riduzione
del’'uomo a una sola dimensione”, ossia, quella materiale/corporale®.

E singolare, perd, che la storia del pensiero filosofico occidentale mostri
con chiarezza che la ragione e il cuore dell'uomo non si sono mai fermati
alla dimensione puramente materiale o fisica, ma hanno sempre trasceso e
oltrepassato tale dimensione alla ricerca di un’ulteriorita. Ulteriorita che
ha assunto configurazioni differenti nei diversi pensatori, ma che denota la
presenza nell’'uomo di un vero e proprio movimento metafisico che lo spinge
ad andare costantemente “al di 13” di se stesso, dei propri simili e della realta
che lo circonda per tendere verso la Trascendenza. Si pensi, ad esempio,
all Apeiron di Anassimandro o al Nous di Anassagora; a quanto sostiene Platone
sul mondo delle Idee, o al Motore Immobile di Aristotele, 0, ancora, all'Uno di
Plotino. Si potrebbero citare, inoltre, le riflessioni dei filosofi cristiani come S.
Agostino, S. Anselmo D’Aosta, S. Tommaso D’Aquino, S. Bonaventura, come
anche le affermazioni dei filosofi della modernita (Cartesio, Pascal, Locke,
ecc.) o della contemporaneitd (Buber, Stein, Husserl, Maritain, Mounier,
Sciacca ecc.) che hanno sempre riconosciuto allessere umano la capacita di
oltrepassare la propria condizione e di aprirsi a una relazione con I'Infinito.
A tutto cid bisognerebbe aggiungere la gamma di culti e di forme religiose
presenti da sempre nella storia del’'umanita che dimostrano chiaramente, pur
nella loro diversita, che lessere umano & strutturalmente aperto alla relazione
con il divino. Scrive a tal proposito Adriano Alessi:

la storia del’umanita, dai sui primordi fino ai giorni nostri, manifesta la presenza di
un plesso di esperienze sacrali che sono rivelatrici, pur nella loro diversita, di una
medesima aspirazione: lanelito, cio¢, delluomo di rispondere positivamente alla
chiamata dellAssoluto, entrando in dialogo [...] con lui. Dalle forme primitive di
religiosita alle esperienze sacrali piu raffinate & un insieme di tentativi attraverso i quali

5 Cfr. H.MARCUSE, Luomo a una dimensione, Einaudi, Torino 1999.

43



I'umanita di tutti i tempi ha cercato di fare esperienza di Dio. Anche i nostri giorni,
benché [...] caratterizzati dal fenomeno della secolarizzazione, non sono carenti di un
certo fervore religioso®.

Una descrizione interessante della capacita dell'uomo di entrare in dialogo
con il Trascendente, 'ha offerta nel secolo scorso, Emmanuel Mounier
(1905-1950), filosofo personalista cattolico. Mounier in uno scritto intitolato
Il Personalismo — pubblicato un anno prima della sua morte - offre una
sintesi dei punti essenziali della sua visione antropologica, gia ampiamente
sviluppata nelle sue opere precedenti. Nello specifico, egli presenta la persona
umana essenzialmente come relazione e incontro con l’altro, aperta, nella sua
struttura pit profonda, al dialogo con un “tu”. Dire “persona” per Mounier
significa, in altre parole, dire “relazione”. Essa, inoltre, ¢ una realtd dinamica,
inoggettivabile, che vive una duplice dialettica: quella del radicamento
nella storia e quella del trascendimento dellesperienza’. Volendo usare una
metafora, la persona umana &, per Mounier, come un albero che affonda le
sue radici nella corposa concretezza della terra, ma nello stesso tempo si apre
ad unesperienza che lo trascende®. In questa duplice dialettica che segna la
condizione umana, Mounier nel paragrafo intitolato La suprema dignita si
domanda:

ce una realta al di la delle persone? La risposta ¢ negativa da parte di alcuni personalisti
come Mc Taggart, Renouvier e Howinson. Per Jaspers, la realtd della persona
esprime un’intima trascendenza, ma una trascendenza radicalmente innominabile e
inaccessibile, se non attraverso una sorta di linguaggio cifrato. Nella prospettiva che noi
sosteniamo, il movimento che costituisce la persona non si conclude in essa; ma rimanda
ad una trascendenza che é presente fra noi e che non sfugge ad ogni denominazione’.

La persona, dunque, non ¢ chiusa su se stessa ma aperta alla trascendenza.
Qual ¢, pero, il senso della trascendenza? Come va intesa? Come evitare ogni
sua possibile rappresentazione errata? Mounier rileva che la trascendenza non
¢ da intendersi secondo una rappresentazione spaziale, in altre parole, come
una realta separata e sospesa, al modo di un soffitto che sta sopra la testa di
una persona, ma, come una «realta superiore per quel che riguarda la qualita
dellessere»'®. Essa, inoltre, puod essere presente in seno alla stessa “realtd
trascesa’, pur oltrepassandola. I rapporti spirituali, infatti, sono «rapporti

¢ A. ALESSI, Sui sentieri dell’uomo, Las, Roma 2006, 247.

7 Cfr. E MOUNIER, Il Personalismo, Ave, Roma 20042, 43-50.

8 Cfr.: G. CAMPANINI - M. PESENTI, Introduzione, in E. MOUNIER, Il Personalismo, 12.
? E. MOUNIER, Il Personalismo, cit., 103 (corsivo mio).

10 Thidem.

44



d’intimitd nella distinzione e non di esteriorita nella giustapposizione»',
ecco perché S. Agostino - sottolinea il filosofo francese - puo dire: «Dio & pitt
addentro del tuo stesso cuore. Dovunque fuggirai ¢ la. Dove andresti se volessi
fuggire da te stesso? [...] Ma egli & pil intimo di te stesso»'?.

Chiarito il senso della trascendenza, il filosofo francese afferma - contro
le visioni filosofiche materialiste che vorrebbero rinchiudere I'vomo nella
sola dimensione materiale e tutte le sue attivitd (comprese quelle spirituali)
nel puro fabbricare - che la tensione verso di essa si manifesta e trabocca
in ogni attivitd dell’'uomo. La produttivita umana, infatti, «non ¢& [...] attivita
solitaria»'® e 'uomo ha sempre bisogno di oltrepassare se stesso per cercare
la collaborazione degli altri. Questi, inoltre, ha bisogno, nel produrre, di un
fine verso cui tendere, di uno scopo situato di la dallattivita stessa, che dia
significato allopera che sta compiendo. La materia sulla quale l'uomo agisce,
infine, «dischiude meraviglie che sommergono»'* i suoi stessi poteri. Ogni
tentativo di ridurre l'uomo alla sola dimensione del fare e alla pura materialita,
fallisce, per di pit1, dinanzi a certe situazioni fondamentali dellesistenza umana:
come il momento ricettivo della conoscenza, lammirazione, la testimonianza,
lirrazionale, intenzionale'®. Ecco perché Mounier rileva con forza:

affermando me stesso, io esperimento che anche i miei atti piti intimi, le mie creazioni
pitl alte sorgono in me quasi a mia insaputa. Sono come aspirato verso laltro da me.
Anche la mia liberta mi giunge come un dono, i suoi momenti pit alti non sono affatto
i pitl imperiosi, ma momenti di distensione e di offerta ad una liberta incontrata o ad
un valore amato's.

Questaspirazione/tensione che l'uomo sperimenta verso la trascendenza
non deve essere, perd, confusa con lo “slancio vitale”, il quale & «ardore di vita
ad ogni costo»", che conduce soltanto a se stessi e sacrifica anche quei valori
che possono dare significato alla vita. Né tantomeno deve essere scambiata con
lo “slancio sociale”, che consiste in un «movimento che ci porta ad estendere
sempre pill la nostra superficie sociale»'®. La tensione verso la trascendenza
sperimentata dalla persona non ¢ altro che

W Ibidem.

12 AGosTINO D’IPPONA, Enarrationes in psalmos, CCSL 39,74,9.
13 E. MOUNIER, 1] Personalismo, cit., 104

" Ibidem.

15 Ibidem.

16 Ibidem (corsivo mio).

17 Ibidem.

18 Ibidem.

45



la negazione di s¢é come mondo chiuso, autosufficiente, isolato nel proprio scaturire.
La persona non é lessere, ma il movimento dellessere verso lessere. Essa non acquista
consistenza che nellessere cui aspira. Senza questa aspirazione, si disperderebbe [...] in
soggetti momentanei'.

La persona, in altri termini, fa esperienza di un continuo superamento di
se stessa che la apre ad un altro/Altro da sé, impedendole di essere una realta
totalmente chiusa in se stessa, una “monade senza porte e finestre” — per usare
lespressione leibniziana — alla stregua delle cose che si trovano collocate nel
tempo e nello spazio, le quali non interagiscono con cio che le circonda. Scrive
a tal proposito il filosofo francese:

io la sperimento [la persona] continuamente come un traboccare. Il pudore dice: il mio
corpo ¢ pitt del mio corpo; la timidezza: io sono pit dei miei gesti e delle mie parole;
lironia: I'idea ¢ piti dell'idea. Nella mia percezione, il pensiero mette a sogquadro
i sensi, nel pensiero la fede sospinge la determinazione, nella stessa maniera in cui
l'azione spinge le volonta che la pongono, e l'amore i desideri che lo risvegliano. Luomo,
diceva Malebranche, ¢ movimento che tende sempre piti lontano. Lessere personale é
generosita®.

2. Dio come termine del movimento di trascendenza della persona.

Se la persona si caratterizza per un continuo superamento di sé, tale
movimento ha una direzione, un orientamento preciso? Oppure & un"
movimento senza un fine, cieco e senza senso? A tali interrogativi Mounier
risponde:

la proiezione perpetua dell’io oltre se stesso, per opera di un essere senza finalita in un
mondo senza significato, non ¢ un orientamento, tanto meno una vera trascendenza.
Lautosuperarsi della persona non & solamente proiezione, ma elevazione [...],
trascendimento. Lessere personale é un essere fatto per sorpassarsi. Come la bicicletta o
l'aeroplano non hanno il loro equilibrio se non nel movimento e al di 13 di una certa
forza viva, cosi l'uomo non puo tenersi dritto che con un sovrappiu di forza ascensionale.
[...] Qual ¢ il termine di tale trascendenza? Jaspers si rifiuta di dargli un nome. Molti
pensatori contemporanei parlano dei “valori” come di realta assolute, indipendenti
dalle loro relazioni, e conosciute a priori (Scheler, Hartmann). Ma i personalisti non
possono abbandonare la persona a questi impersonali [...]. Il personalismo va fino in
fondo: per esso tutti i valori si raccolgono nellappello singolare di una Persona suprema®.

Il termine del movimento di autotrascendenza ¢, dunque, Dio, Persona

9 Tvi, 105 (corsivo mio).
2 Tbidem.
2 Ivi, 106.

46



suprema che polarizza e chiama I'uvomo a un rapporto con sé. Luomo,
pertanto, & strutturalmente aperto a un rapporto con I'Assoluto e tale relazione
non & qualcosa che gli si aggiunge dallesterno, quasi fosse giustapposta, ma ¢
inscritta nelle fibre della sua stessa natura. Cuomo &, in altre parole, capax Dei,
come affermavano i padri della chiesa, ossia, capace di entrare in comunione e
in dialogo, di conoscere e amare Assoluto. Ecco perché il termine “vocazione’,
secondo Mounier, ¢ il termine che pilt di qualunque altro si addice all'uomo,
e in particolare al credente, il «quale crede nel richiamo, che tutto I'investe, di
una Persona»*, vale a dire, Dio.

11 dialogo tra 'uomo e Dio ha, inoltre, tre caratteristiche nella prospettiva
personalista: & segnato dal travaglio, & caratterizzato dalla dimensione del
silenzio e dall’interioritd, ha, come preparazione necessaria, la relazione con
i propri simili.

In primo luogo, il rapporto con Dio, secondo il filosofo francese, non si
svolge sempre nellalinearita e nella tranquillita, ma spesso € segnato dalla fatica,
dal travaglio e dalla lotta. Scrive, infatti: «la persona & dunque, in definitiva, un
movimento verso un transpersonale, annunciato del pari dallesperienza della
comunicazione e della valorizzazione. [...] Questo movimento della persona
verso il transpersonale & un movimento di lotta; per averlo ridotto a unestasi
manierata, tanti idealismi e spiritualismi provocano la nausea»>.

L’uomo non raggiunge Dio con le sole forze della ragione, e nemmeno con
un solipsistico ripiegamento su di sé, ma attraverso una relazione che spesso
& segnata da una dura lotta, un serrato combattimento. E possibile leggere in
filigrana nelle affermazioni di Mounier, quanto ci narra I'Antico Testamento
riguardo alla lotta di Giacobbe con Dio (cfr. Gn 32,23-33) e quanto Gesu dice
nel vangelo Matteo: «Dai giorni di Giovanni il Battista fino ad ora il regno
dei cieli subisce violenza e i violenti se ne impadroniscono» (Mt 11,12), come
anche il suo interesse per San Giovanni della Croce, sul quale avrebbe dovuto
scrivere un volume, mai portato a compimento.

In altre parole, il rapporto dell'uomo con Dio non & mai, secondo il filosofo
francese, piatto, lineare, senza alcuna fatica; &, al contrario, attraversato oltre
che da momenti di luce, anche da momenti di fatica, prova e travaglio nei quali
'uomo ¢ chiamato a vivere la fiducia e 'abbandono alle mani dellAssoluto che
conduce la sua esistenza. Mounier, in altre parole, ha una visione drammatica
della fede, e dello stesso atto di fede in quanto affidamento, sempre incerto e
misterioso, ad una Persona suprema alla quale interamente consegnarsi, ma

2 Ivi, 81.
2 Tvi, 108 (corsivo mio).

47



sempre nella consapevolezza che alla luce si pud pervenire soltanto dopo aver
attraversato la «notte oscura» del silenzio di Dio*.

In secondo luogo il rapporto tra 'nomo e Dio ¢ segnato dalla dimensione
del silenzio. Scrive Mounier: «Dio ¢ silenzioso e tutto cio che al mondo vale &
denso di silenzio»®, e ancora:

la formula giansenista “io solo e il mio Dio” ¢ tanto falsa per la vita religiosa quanto per
la vita di un qualsiasi valore che sia in noi. Certo la relazione assoluta con I'Assoluto
non si conquista fra i tumulti della folla; ma se essa ha bisogno anche di raccogliersi
in solitudine, si elabora in una collaborazione, a volte cosciente, a volte inavvertita, di
riflessioni individuali, ciascuna delle quali si libera della propria ristrettezza.

Luomo entra in relazione con Dio nel silenzio, rientrando nella propria
interiorita, secondo quanto recita il noto adagio agostiniano:

non uscir fuori, torna in te stesso: & nell'uomo interiore che abita la veritd. E se
avrai trovato mutabile la tua natura, trascendi anche te stesso. Ma ricordati, quando
trascendi, che trascendi un'anima che ragiona. Dirigiti dunque laddove viene accesa la
luce stessa della ragione?.

La vita della persona, infatti, inizia «con la capacita di rompere i contatti
con l'ambiente, di riprendersi, di ripossedersi per riportarsi ad un centro, e
raggiungere la propria unita»®, ovvero, con la capacita di raccogliersi e vivere
I'interiorita. Ma che cose l'interiorita? Essa dice Mounier

non ¢ cio che precisamente I'accusano di essere i nostri pazzi lucidi. Non ¢é fuga dal reale,
dall'azione o dalla responsabilita [...] l'interioritd non & neppure compiacimento di sé,
anzi questo compiacimento ne & I'intimo nemico, loggetto della sua costante vigilanza.
Essa ¢ rinnovamento dell'agente e, mediante lui, dellazione. Il pazzo lucido & un uomo
sicuro: sicuro di sé, sicuro del proprio diritto, sicuro delle proprie funzioni [...]; 'uomo
interiore non combatte mai che un combattimento incerto, tutto vi & sempre rimesso in
causa per la dialettica degli avvenimenti®.

E proprio in questa interioritd, che non & intimismo e chiusura della
persona in se stessa, ma il centro piu intimo di ciascuno di noi, che 'uomo

2 Cfr.: G. CAMPANINI - M. PESENTI, Introduzione, cit., 15-16.
2 E. MOUNIER, Il Personalismo, cit., 109.

26 Tvi, 108.

7 AGOSTINO D’IPPONIA, De Vera religione, CCSL 32, 39,72

28 E. MOUNIER, 1l Personalismo, cit., 74

2 Ip., Che cose il Personalismo?, Einaudi, Torino 1976, 80.

48



vive la relazione con Dio, e ci0o perché egli non ¢ soltanto materia, ma anche
spirito. Egli, in altri termini, € un essere intermedio, non ¢ né materia pura
né spirito puro, ma un essere tra il materiale puro e lo spirito puro. E “spirito
incarnato” direbbe Mounier, o “animale spirituale”, direbbero gli spiritualisti
cristiani italiani, costituito oltre che di una dimensione materiale, anche di
una componente spirituale che gli impedisce di assuefarsi alla materia e lo
spinge continuamente a sorpassarsi per tendere verso la trascendenza, verso
Dio. Scrive a tal riguardo R. Lucas Lucas:

Luomo & un essere spirituale, va cioé al di 13 della materia e vive la sua vita in una continua
apertura verso l'Assoluto Trascendente. La dimensione spirituale & precisamente quella
struttura, quel modo di essere che rende possibile che 'uomo non rimanga imprigionato
nella materia e singolarita dei suoi elementi organici [...]; egli esce incessantemente da se
stesso e oltrepassa i confini della propria realta perché ¢ costitutivamente aperto verso Dio
e da Questi attirato. Cuomo ¢ assoluta apertura allessere, e la trascendenza verso lessere
Assoluto ¢ la sua struttura fondamentale®.

Infine, I'incontro e la relazione con I'Infinito passa necessariamente ed &
preparata attraverso la relazione con gli altri. Nella prospettiva di Mounier
I'insieme delle relazioni e dei rapporti che ogni persona umana costruisce e vive
lungo la propria esistenza, altro non ¢ che preludio, anticipazione all'incontro
con la Persona suprema, con Dio. Anzi, 'incontro con gli altri, e in particolare
lesperienza dell'amore, diventano un lungo apprendistato al finale incontro
con Dio nelleternitd. Ecco perché & necessario recuperare la dimensione
comunitaria della fede, non riducendola a mero rapporto intimistico tra il
soggetto umano e quello divino. Scrive a tal riguardo il filosofo francese:

Il personalista cristiano metterd in rilievo, contro lindividualismo religioso, il
carattere comunitario, da due secoli troppo trascurato, della fede e della vita
cristiana; ritrovandovi, attraverso prospettive nuove, lequilibrio della soggettivita
e delloggettivita, diffidera del soggettivismo religioso come ogni oggettivazione che
sminuisce l'atto libero che & al nocciolo di ogni esperienza autenticamente religiosa®.

In conclusione, possiamo affermare che la relazionalita del'uomo non si
limita soltanto alla dimensione orizzontale, ossia, al rapporto con gli altri
esseri umani e con il mondo, ma si apre anche a una dimensione verticale, al
rapporto con un Tu divino, percepito come lorigine e il fondamento ultimo

% R. Lucas Lucas, Orizzonte verticale. Senso e significato della persona umana, San Paolo,
Cinisello Balsamo (MI), 2011%
31 E. MOUNIER, Il Personalismo, cit., 118.

49



di tutta lesistenza. Tutto cid puo essere colto a partire da un fenomeno che
contraddistinguela natura umana, ovvero, il “fenomeno dell'autotrascendenza’,
per il quale lessere umano ¢ portato a superare e oltrepassare sempre se stesso
alla ricerca di un’ulteriorita. La persona, come ha indicato Mounier, ¢, infatti,
«un essere fatto per sorpassarsi»”’, un «movimento che tende sempre piu
lontano»®, e la direzione di tale movimento/superamento non ¢ soltanto un
impersonale valore che la persona ¢ chiamata ad incarnare nella condizione
concreta della propria esistenza, ma Colui nel quale ogni valore trova sintesi e
fondamento: Dio.

Luomo, in altri termini, «¢& il portatore di una tendenza che trascende tutti i
possibili valori vitali e si indirizza al divino, per cui si puo ben dire che 'uomo
¢ il cercatore di Dio»*. Il fondamento di tale fenomeno ¢é da rintracciarsi, in
definitiva, nella struttura stessa dellessere umano, costituita oltre che di un
principio materiale anche di una dimensione spirituale, la quale gli impedisce
di assuefarsi alla sola materia. Su questo punto, la considerazione filosofica
dellessere umano come essere che si autotrascende e la sua visione teologica
come essere creato «ad immagine e somiglianza» di Dio» (cfr. Gn 1,26),
ovvero, capace di relazione, di apertura e di dialogo d'amore con Dio, trovano
un fecondo incontro e una reciproca convergenza.

32 Tvi, 106.

3 Ivi, 105.

** M. SCHELER, 1l formalismo nelletica e letica materiale dei valori, Bompiani, Milano 2013,
351.



