
83

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

«Una società moderna richiede che uomini e donne debbano nascere 
nudi non solo fisicamente ma anche in senso metaforico, dotati di niente 

altro che di quel bagaglio naturale rappresentato dagli istinti biologici; 
soltanto quelli biologici, infatti, e non i bisogni sociali, possono essere 

considerati puri e semplici istinti. Questo vuoto è piuttosto una forma di 
libertà, la libertà dell’indeterminatezza»

A. Heller, Una teoria dei bisogni riesaminata

«Chi è l’altro? Ciascuno di noi è l’altro per un altro. Se la 
rappresentazione operata da un altro dovesse essere ritenuta falsa 
per definizione, potrebbero assurgere ad una pretesa di verità o di 

correttezza soltanto le autobiografie»
A. Heller, Rappresentazione di sé e rappresentazione dell’altro

«Sulla busta degli uomini e delle donne della modernità non c’è 
l’indirizzo giusto, tocca a loro, donne e uomini, scriverlo da soli»

A. Heller, L’etica della personalità, l’altro e la questione delle responsabilità

 «Le persone buone esistono, sono reali.
E tutto ciò che è reale è possibile»

A. Heller, La bellezza della moralità

Agnes Heller. Lo scegliersi come “persona buona” contro la 
dittatura dei bisogni imposti

Vincenzo Musolino*

Sommario: 1. I bisogni radicali senza radicalismo – 2. La nudità liberale – 3. 
Autorappresentazione e etero rappresentazione – 4.  L’etica della personalità, la scelta di 
sé quale persona buona

1. I bisogni radicali senza radicalismo

Agnes Heller, ungherese, allieva del filosofo György Lukács e, come lui, 
marxista del dissenso antisovietico, seppe far propria, nel corso della sua lunga 
vita (12 Maggio1929 – 19 Luglio 2019), patendo sulla propria pelle gli attacchi 
del Potere nelle sue più diverse manifestazioni, la tragica e feconda fluidità 
contemporanea: il passaggio a quella post–modernità che la filosofa ungherese, 

* Dottore di ricerca Università di Messina e Ispettore del lavoro (vincenzomusolino@libero.it)



84

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

teorica de “La bellezza della persona buona” – che è anche il titolo di una 
raccolta di quattro saggi edita in Italia, nel 2009, da Diabasis – definisce come 
ciò che sorge dal tramonto delle grandi narrazioni, dalla crisi di quelle filosofie 
della storia delineanti un fine chiaro e necessario, la volontà di edificare il 
paradiso in terra della fine dei conflitti.

Un paradiso – rosso o nero non importa – comunque sempre illiberale 
che, attraverso le diverse epifanie storiche, tramite il prisma dell’ideologia, ha 
condotto all’affermazione di una vera e propria dittatura sui bisogni individuali, 
di una idea costruttivistica e dispotica secondo la quale solo gli Illuminati, le 
Istituzioni o il Partito, possono realizzare il compito epocale di far emergere i 
c.d. veri bisogni, considerando, quindi, falsi e inautentici, i bisogni reali sentiti 
come tali dagli individui, ritenuti incapaci di discriminare il bene dal male.

La Heller, dunque, denuncia tutti i vincoli politici alla autonomia della 
persona; autonomia che dovrebbe sempre prevalere – in uno Stato libero – sulla 
distinzione autoritaria tra bisogni legittimi e illegittimi. Va rivendicata, quindi, 
la liceità di tutti i bisogni di cui il Singolo, nell’ambito delle sue associazioni, 
si ritiene portatore, ad eccezione, evidentemente, di quelli che insidiano la 
libertà altrui, rigettando la pretesa moralistica del Potere di condizionare le 
scelte dei cittadini.

All’interno della teoria dei bisogni che la Heller deriva, modificandola, 
da Marx, assumono peculiare importanza politica i c.d. bisogni radicali, 
quei bisogni di partecipazione, di condivisione, di riforma, di impegno, di 
trasvalutazione, di giustizia e libertà, di comunità e sviluppo, che sconfessano 
la rigidità dello status quo, che contraddicono le posizioni ereditate di 
subordinazione e dominio e che – per questo – trascendono la realtà 
provocandone il mutamento nel senso del coinvolgimento degli esclusi.

Anche per la Heller – come per Marx – essere radicali significa cogliere 
le cose alla radice e per la filosofa ungherese la radice dell’umano è l’uomo 
stesso e, per tanto, è radicale quella teoria, quel pensiero, quella prassi tesa alla 
liberazione delle forze concusse del Singolo in una situazione di egemonia 
data.

Non si tratta, però, – come invece è per Marx – di costituire un’istanza 
di superamento della società fondata sullo Stato di diritto e sul mercato per 
l’affermazione della fine della Storia e delle sue contrapposizioni dialettiche, 
si tratta, più prosaicamente, di operare e lottare per una reale possibilità di 
mutamento scevro da velleità rivoluzionarie, attraverso un’ azione critica 
individuale e collettiva tesa al progresso, fondata proprio su quei bisogni 
radicali di mutamento e avanzamento che cercano sbocco nell’agone sociale 
e politico.



85

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

La centralità, quindi, è propria della persona nella complessità di una 
articolazione contingente che si intesta il compito di mutare l’immanente, 
aprendosi al rischio inevitabile del fallimento e viene così rigettata – secondo 
questa prospettiva riformistica – il mito di un progresso naturale e necessario 
nella trasformazione delle condizioni concrete, ogni idea di legge interna ad 
uno sviluppo storico inevitabile.

In un contesto post moderno e post ideologico, dunque, i bisogni radicali 
di cui sono portatori i singoli individui vengono liberati dalle incrostazioni 
profetiche e, più autenticamente, vengono intesi e accolti nella reale 
concretezza della loro forza dialettica: sono i bisogni qualitativi che esprimono 
il disagio politico e l’infinita ricchezza delle aspirazioni umane e possono, in tal 
modo, anche concretizzarsi come impegno militante e critico di uno sviluppo 
meramente quantitativo dei bisogni collettivi, come invito al recupero di un 

“limite” che fecondi le tante differenze delle opzioni e scelte.
Ciò che la Heller precisa, però, all’interno della sua peculiare ottica 

personalistica e laica, è che tale posizione del limite, tale rivendicazione di 
differenza, tale qualificazione dei bisogni in una scala gerarchica, per essere 
davvero una posizione liberante, non può che ingenerarsi in un contesto in 
cui l’affermazione di tale forza critica rifugga, una volta conquistato il Potere, 
di comprimere la libertà altrui, la diversa qualificazione e narrazione proposta 
da altri gruppi, secondo diverse posizioni politiche.

Affidare la traduzione dei bisogni individuali, soprattutto quelli socio 
politici, ad un potere accentratore che discrimina, nell’arbitrio, l’allocazione 
delle risorse – ed è questo che la Heller ha sempre denunciato nel corso della 
sua lunga vita contro i nazisti, contro i sovietici e, da ultimo, anche contro la 
democratura magiara di Orban – non può che portare alla dittatura.

La dialettica, quindi, tra quantità e qualità, tra mercificazione/
monetizzazione dei bisogni e discriminazioni di casta, tra anonimato e 
differenze di censo, viene articolata dalla Heller in un modo non conformista, 
senza cedimenti a facili derive populistiche: partendo, infatti, dall’esperienza 
pre-moderna dell’Occidente, dal destino sociale (qualitativamente differente) 
attribuito – per nascita – ad un genere, ad una gilda, ad un gruppo, ad una 
corporazione, ad una razza, Heller giunge a sottoporre a severa critica il 
concetto di identità e di qualità, utilizzando le acquisizioni giuridiche dello 
Stato moderno per puntellare il rischio di ritorno al passato proprio della 
fluidità contingente.

Sono stati l’unificazione del soggetto giuridico (operato sotto l’egida dello 
Stato/Nazione monopolista della forza) e il grande sviluppo della codificazione 
a cavallo fra il diciottesimo ed il diciannovesimo secolo, ad aver favorito non 



86

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

solo lo sviluppo dell’economia di mercato – e la sua mercificazione uniformante 
– ma anche la fine delle differenze qualitative tra i singoli. Oggi, bisogni e scopi 
dell’esistenza non sono predeterminati da un “abito” precostituito nell’ambito 
di un gruppo di appartenenza inteso come gabbia e destino.

Elemento essenziale della condizione umana non è più l’origine ma, appunto, 
la contingenza, non il passato ma il futuro nella sua tragica indeterminatezza 
e la progressiva decomposizione della tradizione imposta, diviene, quindi, 
coscienza della modernità intesa come esperienza della casualità.

Il declino di quel preciso ordine metafisico coralmente condiviso – non solo 
religioso – che ha determinato per secoli il telos della persona, e l’accettazione 
contestuale della contingenza quale cifra esistenziale dell’esperienza umana 
libera, ha comportato – secondo Heller – l’affermazione del valore della scelta 
esistenziale che, però, non più garantita dalla Verità di un culto pubblico 
monolitico, diviene scelta tragicamente libera che, da sola, può determinare, 
lo scopo di una persona, la scelta di se stessi e, quindi, la piena responsabilità 
del proprio destino.

È evidente, dunque, che la filosofa ungherese, nemica di ogni narrazione 
rassicurante e semplificatoria, di ogni filo spinato che occulta la complessità 
dell’alterità nella distanza imposta, ci parla – attraverso i bisogni e le preferenze 

– di una “etica della personalità” (torneremo ancora su questo concetto) che è 
un’etica debole che sostiene un “salto” senza rete di sicurezza; ci parla di un’etica 
che, nella scelta di sé come “persona retta”, si apre all’altro e alla responsabilità 
per il prossimo e per il mondo, sulla base del principio socratico/platonico: “è 
meglio subire un torto che commetterlo!”

Un’etica evidentemente debole, dicevamo, ma davvero eroica in quanto 
centrata sulla scommessa della propria irripetibilità che, in quanto tale, non 
può che richiamare alla mente il mistero della legge morale kantiana, gli stadi 
paradossali di SÖren Kierkegaard, il Chisciotte volitivo e tragico di Miguel De 
Unamuno e la morale come follia di Giuseppe Rensi: una religiosità scettica, 
potremmo dire, che sa sorprendersi e meravigliarsi delle tante manifestazioni 
empiriche della persona buona, nonostante tutto – magari anche la ragione – 
congiuri contro essa.

Ed è proprio partendo dalla suddetta tesi socratica che Heller giunge 
alla sua “estetica morale”, all’affermazione di un legame nuovo tra moralità 
e bellezza, perché la fraternità e gratuità del gesto genera non solo lode per 
la bontà realizzata ma anche “contemplazione” per il modo in cui il gesto è 
compiuto.

È, in ultima analisi, la meraviglia, il mirum sacro che, allo stesso tempo, 
segue e genera l’azione morale: il piacere di una sua visibilità collettiva che 



87

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

rende armonico il mondo.
Si tratta, comunque, e va sottolineato, di una armonia moderna e laica, 

contingente, lontana dall’ordine omogeneo dell’Autorità degli antichi: è un 
accordo tra diversi, tra parti distinte di un contesto mobile, tra volontà e scelte 
di singoli non bilanciate da una ragione forte ma dalla coazione al bene che 
proviene da un sentimento d’infinito e di sublime, da un’intuizione d’altro.

L’altro, quindi, non è soltanto il “tu” ma anche l’infinito operare di un 
trascendimento che rifugge ogni ripiegamento egoistico, ogni chiusura 
ideologica, qualsiasi “politica redentrice” che sappia solo offrire una verità 
docile e comoda, una ricostruzione “perfetta” del novum dopo l’obbligata 
distruzione senza rimpianti del vecchio.

2. La nudità liberale  

Se identità, qualità ereditate, origine, bisogni di casta, ordine universale 
riconosciuto, non sono, per la Heller, valori/totem da difendere e se, di 
contro,  contingenza, sbilanciamento, disordine, quantificazione, anonimato, 
indeterminatezza del destino individuale, sono individuate come categorie 
esistenziali della modernità e della post modernità, cosa è che costituisce, in 
fondo, il proprio epocale di ciò che chiamiamo Europa, Occidente?

A me pare che la Heller risponda a questo quesito con la rappresentazione 
liberatoria della nudità. Il riconoscimento della universalità dei diritti, richiede 
che uomini e donne nascano spiritualmente nudi nel senso dell’assenza di 
un fine predestinato, di un futuro segnato dalla provenienza e dall’origine. È 
una nudità caratterizzata solo da riconosciuti bisogni naturali che, in quanto 
compiuta indefinitezza, si configura come assoluta possibilità.

È una forma di eguaglianza fondata sul rigetto di specifiche eredità di bisogni 
affermati sin dalla culla che è, quindi, rigetto dell’attribuzione di qualità – ecco 
di nuovo la critica alla “qualità” – predeterminate e immodificabili.

I bisogni qualitativi premoderni – che non sono, quindi, bisogni intimi e 
radicali di trasformazione di un reale di soggezione e dominazione – sono 
il punto di partenza riconosciuto e indiscusso di rapporti differenziati che 
strutturano la società nella fissità di un ordine che assicura sicurezza solo alle 
classi dominanti attraverso una allocazione delle risorse decisa ab initio.

Nel contesto liberale della modernità occidentale, invece, l’asimmetria 
sociale, la differenza qualitativa, costituisce non l’origine ma l’esito dello 
sviluppo esistenziale che è libero una volta assicurata l’eguaglianza nella nudità 
naturale senza privilegi, che diviene nudità e anonimato di fronte alla Legge.



88

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

È, in sintesi, il significato del principio di uguale opportunità, di libertà 
eguale, che delegittima ogni diversità valutativa fondata su pretese ereditate.

In tale contesto, l’allocazione dei bisogni in termini meramente quantitativi 
(e non qualitativi), la mercificazione/monetizzazione delle aspettative di base, 
svincolata dalle identità particolari, costituisce uno degli elementi liberanti 
della società democratica e di mercato, in quanto questa consente – anche 
in un’ottica di superamento e riforma dello status quo nell’ambito della scala 
sociale – l’elaborazione del c.d. standard di vita, quale metro di comparazione 
tra gli individui che, evidentemente, è applicabile solo in una società nella 
quale ogni differenza è diventata solo quantitativa.

In età premoderna, invece, ci dice la Heller, nessun metro di paragone è 
utilizzabile tra le persone in presenza di diversità ontologiche che condizionano 
il destino degli strati sociali, fino a rendere impossibile il solo teorizzare un 
concetto quale standard di vita che significa, in breve, uno stile di vita globale 
indifferenziato e scalabile.

La delegittimazione delle diversificazioni speciali per nascita operata dalla 
società borghese, il superamento delle vicende del particolarismo giuridico, 
fu vista da subito con scarso favore dai cultori dell’identità e della “qualità” ed 
anzi –  precisa la filosofa ungherese  – la stessa tradizione romantica non è altro 
che una ininterrotta linea di accuse rivolta contro la completa indifferenza 
della società borghese per le distinzioni qualitative.

L’egualitarismo nella rappresentazione dei bisogni anonimi e la 
mercificazione/monetizzazione quale criterio dell’allocazione, furono 
biasimate come misconoscimento di raffinatezza e di bellezza.

Da un punto di vista squisitamente ideologico potremmo così riassumere: 
da sinistra, con il marxismo, la funzione appiattente e livellante del mercato 
fu condannata come feticismo e alienazione mentre da destra, con Friedrich 
Nietzsche, il correlato politico del mercato uniformante, ossia le democrazia 
di massa, fu denunciata come causa di annichilimento dell’affermazione 
aristocratica dell’Io voglio.

A fronte di tutto ciò la Heller, invece, sembra dirci: mercato e democrazia 
sono sì fattori appiattenti di un anonimato privo di attributi riconoscibili e, 
proprio per questo, sono fonti di emancipazione e possibilità.

Dalla storia spaventosa delle società di tipo sovietico, ci dice la filosofa, si 
apprende come pur accettando la critica al percorso di accelerazione verso la 
moltiplicazione e la mercificazione dei desideri, tipica della società borghese, 
l’abolizione del mercato non inverte la tendenza alla quantificazione dei 
bisogni ma produce solo la drastica riduzione dei prodotti disponibili, cui 
segue la diminuzione di tutti gli altri beni. 



89

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Nella società sovietica ritornò con forza la differenziazione per caste e 
il bisogno socio politico di potere, di riconoscimento pubblico all’interno 
dell’organigramma del Partito, divenne il bisogno qualitativo principale 
perché dalla posizione gerarchica che si ricopre nell’universo politico monolitico 
dipende la soddisfazione quantitativa di tutti i bisogni di sopravvivenza e il 
potere di determinare  – per gli altri – l’allocazione dei mezzi per soddisfarli.

È questo il quadro illiberale paradigmatico, e sempre in agguato come 
possibilità, che efficacemente la Heller definisce dittatura sui bisogni.

Per la filosofa, quindi, la realizzata evoluzione indeterminata e aperta della 
modernità europea fondata sulla contingenza fluida che spinge la mobilità 
sociale, consente quella misurazione dello standard di vita che legittima anche 
l’intervento perequativo dello Stato come avviene, appunto, nei sistemi di 
welfare state.

Nelle società post moderne figlie di questo sviluppo, quindi, si deve accettare 
come un beneficio – senza farsi trascinare dal neo romanticismo politico dei 
demagoghi affascinati da identità e differenze – il fatto che la soddisfazione 
dei bisogni appaia solo in forme quantitative, distinte in base al grado “più” o 

“meno”: più o meno denaro, più o meno risorse! 
La distribuzione quantitativa operata attraverso il mercato meritocratico, 

infatti, ma anche la redistribuzione realizzata dallo Stato nel tentativo di 
mitigare le differenze esitate dal libero moto sociale, cozza con qualsiasi 
tentativo di legittimare, attraverso un rinnovato particolarismo giuridico, 
questo o quel gruppo o strato sociale, sconfessando lo standard uniformante 
per creare caste di uguali più uguali degli altri, così come rappresentato 
efficacemente da George Orwell nella Fattoria degli animali.

Va accettato, per ciò, anche in materia di redistribuzione, l’argomento 
liberale secondo il quale la monetizzazione genera libertà: l’allocazione di 
denaro tra i gruppi, infatti, rispetta le decisioni sui bisogni, intuiti come 
legittimi, operata dai singoli individui.

Di contro, la riconversione dei bisogni realizzata arbitrariamente 
dall’Autorità distopica e attuata, ad esempio, attraverso controlli e censure 
moralistiche sulle abitudini di vita e di spesa dei destinatari dell’assistenza 
pubblica, comporta anch’essa la supponenza che la persona non sia in grado 
di valutare ciò che è meglio per lui, sia incapace di allocare il guadagno nel suo 
personale linguaggio e sistema di bisogni.

E tale supponenza illiberale è tipica degli argomenti, come accennavamo 
sopra, sia di destra che di sinistra. Da destra si asserisce che la mancanza di 
consapevolezza dipende dall’emotività e dall’ignoranza del singolo (a fronte 
dell’Istituzione che svolge una funzione paternalistica di imposizione), da 



90

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

sinistra, allo stesso modo in fondo, utilizzando un artificio ideologico solo 
più complesso, si afferma la feticizzazione e lo squilibrio della coscienza 
individuale manipolata dal Mercato, per poi proporre la solita e univoca 
soluzione trasversale: la svalutazione delle scelte individuali, sostituite dalla 
programmazione di un diverso Padrone.

Se si accettasse – come è in effetti avvenuto nei paesi del socialismo reale 
– tale sofisma, sarebbe facilissimo condannare le scelte socio/politiche bollate 
come inautentiche e etero dirette, criminalizzando il valore dell’autonomia del 
singolo che, in fondo, è il principio dell’Occidente libero.

E l’autonomia del singolo – ce lo spiega bene la Heller – non ha nulla a che fare 
con la stabilità granitica di un ordine imposto d’autorità, con la soddisfazione 
astratta e collettiva di bisogni riferiti, ad esempio, alla classe proletaria o alla 
razza. La caratteristica liberante della modernità è la fluidità “possibile” della 
contingenza tragica:  la società moderna è una società insoddisfatta che, per 
fortuna, si sviluppa tramite questa insoddisfazione nella libertà individuale 
all’interno del moto sociale garantito dallo stato di diritto, generando “stabilità” 
nella espansione rapida dei bisogni e dei mezzi che li soddisfano, anche in 
maniera trasversale rispetto ai differenti livelli di reddito.

Una volta riconosciuta tale stabile precarietà, Heller precisa come le utopie 
che mirano a stravolgere tale assetto sociale per fondare una società perfetta, 
libera dai conflitti, dalle scissioni della personalità, e dalla quantificazione 
anonima dei bisogni, siano pericolose anche nella loro figurazione 
contemporanea di fantasmi rinverditi dal populismo demagogico corrente.

Sono pericolose, quindi, perché la concezione di un processo messianico 
e necessario, di un superamento continuo di fasi erronee verso il Meglio, 
può giungere facilmente a perdere tutto, a smarrire anche quel poco che 
storicamente si è raggiunto.

Se, di certo, un problema grave, che non bisogna disconoscere, è quello 
della tendenza capitalistica alla iper sollecitazione di bisogni condizionati dalla 
correlata produzione di beni fruibili, la soluzione non può essere quella di 
buttare il “bambino” del benessere occidentale con “l’acqua sporca” delle sue 
degenerazioni, ma quella, attraverso la consapevolezza del processo che ci ha 
condotto fino a questa fase, di ripensare, proteggere, implementare, tutelare, 
proiettare, quei bisogni radicali e spirituali che non possono essere soddisfatti 
quantitativamente, che richiedono necessariamente limiti, che tendono a 
trascendere il reale in un ordine più giusto.

Tali bisogni – individuali e di Comunità –  per essere davvero salvifici però, 
non debbono mirare a sovvertire il Sistema all’interno di una nuova grande 
narrazione palingenetica, di una nuova causa persa rivoluzionaria, perché, 



91

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

come abbiamo visto, non basta negare la quantificazione dei bisogni a favore 
di una rinnovata qualificazione settaria e discriminante per categorie di potere, 
per produrre davvero una società libera. 

Solo controbilanciando – con la critica non distruttiva – le categorie dello 
standard di vita comune, solo attraverso scelte sì alternative ma prive di inutili 
retoriche salvifiche, si può sperare di proteggere il pendolo della modernità 
dalle sue oscillazioni estreme.

3. Autorappresentazione e etero rappresentazione

Quando i bisogni individuali e di Comunità, radicali e spirituali, si 
tramutano in ideologie identitarie salvifiche, demoliscono l’esistente attraverso 
le proprie posizioni politiche e non lo proteggono, come invece dovrebbero, 
puntellando i risultati raggiunti.

In tale contesto, la rappresentazione di sé nel senso dell’affermazione del 
protagonismo storico di rottura decisiva, diviene auto rappresentazione 
settaria e refrattaria ad ogni critica ed eventuale etero rappresentazione 
che, liberamente, provenga da soggetti terzi. Anzi, l’etero rappresentazione 
critica viene denunciata come distorsione dell’ortodossia dottrinale coltivata 
all’interno della propria retorica, fino ad arrivare ad un vero e proprio 
fondamentalismo delle proprie differenze.

Sul piano della rappresentanza politica e del sovvertimento del sistema 
costituzionale fondato su un parlamento di liberi e uguali, svincolato da un 
mandato imperativo da parte di gruppi e caste, ciò potrebbe condurre alla 
fine stessa della  Politica, in quanto verrebbe meno ogni spazio di interazione 
proficua tra i diversi cittadini, ogni possibilità di dialogo giustificato dallo 
sforzo di comprensione dell’altro.

La politica delle identità forti, ci dice la Heller, svuota di senso la cittadinanza 
e il significato delle Istituzioni –  casa comune di tutti, luogo della sintesi – e 
ammette l’agire pubblico del Singolo solo quale appartenente ad un club, ad 
un clan, a una piccola società.

Il gruppo identitario, il totalitarismo debordante dei partiti estremistici, non 
può che giungere, dunque, all’eclissi del concetto di bene comune. La sfiducia 
tra le parti sociali in competizione per il potere perviene al disinteresse per il 
benessere dell’intero corpo politico, alla negazione – magari legale – dei bisogni 
socio politici altrui.

In tale integralismo dell’identità si esaspera la categoria esistenziale de il 
politico, quella associazione/dissociazione amico-nemico che può giungere 



92

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

all’annientamento quando la competizione si gioca sul terreno teologico-
politico della “mia” verità e della “mia” giustizia.

Heller, invece, a me pare, rinnovando la tradizione costituzionale e 
istituzionale del pensiero liberale e delle camere di rappresentanza intese come 
luogo del dialogo e della mediazione, è chiara nell’affermare che la Politica, 
quindi, non è solo competizione per il potere ma anche e soprattutto esercizio 
di collaborazione e cooperazione; un esercizio che contrasta con il principio 
della auto rappresentazione di sé come retorica dell’autentico.

Se i rappresentanti, non dell’intero corpo sociale, ma del movimento di 
appartenenza, rivendicano l’assoluta bontà del proprio stile di vita o delle 
proprie acquisizioni ideologiche, allora è facile e “giusto” rigettare quelle altrui 
come false, antistoriche, pericolose.

Su questo piano dello scontro ogni possibile mediazione viene esclusa a 
priori! 

È ovvio che la complessità del vivere civile contemporaneo non può pretendere 
una rappresentazione universale ed è ovvio che i gruppi si organizzino per 
delineare, in qualche modo, questo o quel bisogno, ed è ancora chiaro che 
la differenza va tutelata e salvaguardata quando ciò significhi resistenza alla 
omologazione e soddisfazione di un bisogno di minoranza; ed in effetti, 
precisa la Heller, la dialettica propria del conflitto politico contemporaneo 
non è tanto tra differenza e universalità ma tra chiusura e apertura.

Tra il fondamentalismo delle proprie ragioni, l’orgoglio escludente 
dell’appartenenza e l’accoglienza del diverso inteso come complessità e nuova 
identità emergente, in cammino.

Se la politica, infatti, si chiude su se stessa ciò potrà rassicurare 
momentaneamente ma non aiuta la costruzione del futuro e la comprensione 
nel dialogo.

Se davvero, infatti, i propri valori, le proprie tradizioni, le virtù di gruppo 
vengono sottoposte al vaglio della ragione critica – magari cristianamente 
intesa, dico io, – e indirizzate verso l’accettazione umile della caducità di 
ogni costruzione socio politica, allora risulterà evidente l’impossibilità di 
una dimostrazione certa delle proprie acquisizioni teoriche, l’impossibilità di 
sfuggire alla benefica falsificazione operata dalla rappresentazione altrui che, 
in ciò, acquista un significato positivo e salutare, mitigante e demistificatorio. 

4. L’etica della personalità, la scelta di sé quale “persona buona”

È su questo che si fonda l’etica della personalità della Heller, un’etica 



93

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

svincolata da un preciso assetto moralistico incardinato nell’identità collettiva 
ed astratta di gruppo: su una mitigazione dei propri valori, intesi da troppi 
quali punti di attacco, che sono tradotti senza asperità ed aculei molesti 
all’interno della relazione concreta io e l’Altro, quale unica certezza e nesso.

È evidentemente un’etica della personalità non puramente formale che trova 
in Kierkegaard la sua formulazione più completa!

Il “diventa ciò che sei” o, meglio, la scelta di se stessi diventa contenuto 
morale proprio perché è la scelta in se stessa che ha contenuto etico.

Se una persona si sceglie come persona buona compie una decisione 
esistenziale non garantita che è frutto della propria personalità,

nel decidersi per compiere se stessi – in un’ottica di etica della personalità 
e non di etica metafisica – si compie, per la Heller, un doppio movimento: 
dapprima si sceglie se stessi in quanto e come si è e, poi, l’io ri-sceglie 
discriminando tra le proprie idiosincrasie personali determinando, nella 
libertà tragica del proprio essere nel mondo, il proprio telos.

In tal modo, la contingenza – come abbiamo visto caratteristica specifica 
della modernità – si tramuta, nella scelta, in destino.

La libertà, possibilità di trascendimento infinita che confligge con la 
determinazione naturale, diviene così la propria libertà nel salto non garantito 
della posizione etica.

Non si tratta, ovviamente, di una decisione fondata ideologicamente o 
scientificamente ma, come affermava il già richiamato Giuseppe Rensi (il 
filosofo dello scetticismo religioso), di una opzione morale libera nella propria 
razionalità che sconfessa i vincoli naturali e le determinazioni del carattere 
che, come tale, è “follia” che non risponde alle leggi mondane della caducità 
egoistica, che è essenzialmente gesto lampante, evidente, bello: il salto 
definitivo sull’abisso di senso che determina il destino di tutti e che approda 
nel campo del proprio destino, di quella verità per me che diviene categoria 
esistenziale Universale, nell’apertura alla relazione.

Scegliersi in tal modo, per Kierkegaard ad esempio, significa scegliere tra 
bene e male e – per Heller – scegliere tra bene e male non può che dimostrare 
empiricamente la concretezza dell’azione morale, nella epifania reale, pubblica, 
delle persone buone, al di là della trasvalutazione epocale dei costumi.

Esiste, quindi, si domanda la filosofa ungherese, un contenuto fermo alla 
affermazione della evidenza della persona buona?

“è meglio patire un torto che far torto agli altri”, è questa, per la Heller (che si 
richiama come su accennato alla tradizione socratico-platonica), il principio 
indimostrabile che sostiene la scelta etica intimamente vissuta.

E ciò in quanto, per l’uomo buono, in tutti i tempi, questa affermazione 



94

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

risulta sempre vera. Il fondamento dell’etica della personalità è, quindi, la 
persona stessa: una persona schiava delle proprie determinazioni ereditate che 
si sceglie liberamente come persona retta per cause trascendenti le necessità 
naturali che nessuno davvero conosce.

Ed una volta che la persona esercita questa svolta esistenziale di rettitudine, 
inizia ad essere ciò che, evidentemente, già era, ossia, appunto, una persona 
buona. 

L’etica è, quindi, il divenire se stessi scegliendosi nel proprio destino: il 
paradosso fecondo della libertà umana che, trascendendo i vincoli naturali/
istintuali, si appalesa come concretezza, come Storia, come la propria storia.

La fonte dell’azione morale, quindi, è davvero siderale nella sua inattingibile 
certezza e, allo stesso tempo, intima, viscerale, e potremmo davvero parlare, a 
tal proposito, di immanenza verticale. 

Un’immanenza verticale  che, nell’inoperatività post moderna del vincolo 
di una Autorità normativamente cogente, nell’assenza di un imperativo/dovere 
collettivo e “pensiero generale”, richiede la responsabilità e l’autenticità di una 
presa di posizione non assicurata che è decisione viva per la virtù e la bellezza.

Manca, in ultima analisi, in Heller, il sostegno teoretico forte, un credo/
appiglio, la consolazione religiosa di un Dio tappabuchi, potremmo dire 
utilizzando l’espressione teologica di Dietrich Bonhoeffer, ma, a mio parere, 
non è, quello della Heller, un contesto filosofico nel quale manca la fede, perché 
l’attenzione si sposta dalla follia della trascendenza di senso alla evidenza 
empirica della scelta pratica, aperta alla comunicazione dei bisogni dell’altro. 
E questo, soprattutto, è fede, fiducia: la scommessa, la promessa che vincola e 
che struttura la responsabilità dell’uomo per il  futuro nella relazione.

Quella stessa promessa che per Hannah Arendt, insieme al perdono, 
costituisce la categoria esistenziale della Vita activa, ciò che contraddice –  
nella Storia – la banalità del male.



95

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Riassunto: la rivisitazione della teoria dei bisogni di Marx serve alla Heller per 
“liberare” le aspettative di riforma dello status quo dalle angustie ideologiche di quelle 
grandi narrazioni che hanno solo saputo sostituire sopruso a sopruso, asservimento a 
schiavitù. È sempre l’individuo la vittima designata di ogni potere illuminato che vuole 
farsi unico depositario delle reali necessità, dei bisogni umani, contro le intuizioni 
e i desideri degli individui stigmatizzati – da destra e da sinistra – come inautentici, 
manipolati, falsi, etero diretti. La modernità occidentale serve alla filosofa ungherese 
come un prisma che demitizza concetti quali identità, differenza e qualità per far 
emergere il ruolo affrancante della nudità borghese e liberale, quell’anonimato di 
fronte alla legge che fa sì che le inevitabili disuguaglianze tra uomo e uomo siano 
l’esito della lotta dell’esistenza e non il bagaglio originario, fornito a ciascuno alla 
nascita, all’interno di caste e destini immodificabili. In tale contesto di libertà e 
emancipazione, si innesta la riflessione empirica sull’azione morale quale apertura 
all’altro, ai bisogni di una relazione che sconfessa chiusure autistiche e derive 
metafisiche e astratte. È la persona buona il centro stesso dell’azione morale: la scelta 
di se stessi come persona retta, infatti, comporta la realizzazione del proprio destino, 
la concretizzazione di ciò che, evidentemente, si è da sempre. La libertà kantiana e il 
salto kierkegaardiano, il trascendimento dei vincoli naturali nell’affermazione della 
propria personalità, determinano quella visibilità pubblica dell’azione morale che 
non genera solo lode per il bene fatto ma anche la contemplazione del gesto visibile 
e meraviglioso. È, in sintesi, il mistero inattingibile razionalmente della bellezza della 
persona buona.

Parole chiave: bisogni – liberalismo – modernità – quantificazione – monetizzazione 
– qualità – rappresentazione – scelta di sé  – bontà – bellezza – persona buona

Abstract: The revising by Heller of the theory of need in Marx is aimed to “liberate” the 
expectations of reformation of the grand narratives, by getting rid of those ideological 
hardships whose historical outcome was only the replacement of one tyranny for 
another, of subjugation for enslavement. The individual is always the intended victim 
of any enlightened power who wants to become the only depository of real human 
needs, against the individual’s intuitions and desires. Moreover, these desires are 
stigmatized, both by the left-wing and the right-wing, as inauthentic, manipulated, 
false and other-directed. The Hungarian philosopher exploits of Western modernity 
as a prism which demystifies concepts as identity, difference and quality whilst 
bringing out the emancipatory trait of the bourgeois liberal nakedness, that is the 
anonymity in front of the law. By reason of this very anonymity, the unavoidable 
inequalities among individuals are considered as the result of the struggle of life and 
not as the original burden, inherited at one’s birth, within a system of unchangeable 
castes and destinies. In this framework of freedom and emancipation, Heller starts 
her empirical reflection upon moral action as openness to the other; in Heller’s view, 
a relationship needs to get rid of closed-mindedness and metaphysical abstractions. 
The good person is the main agent of the moral action: choosing oneself as an honest 



96

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

person, indeed, implies the realization of one’s destiny. In other words, this choice 
means becoming aware of what one has always been. Kant’s concept of freedom 
as well as Kierkegaard’s “leap of faith” are meant to transcend the natural bonds 
which restrain persons from affirming their personalities. This affirmation endows 
the moral action with public visibility, resulting not only in the praise for the good 
deed, but also in the contemplation of the extraordinary gesture. After all, this is the 
unattainable mystery of the beauty of the good person.

Keywords: needs – liberalism – modernity – quantification – monetization – quality 
– representation – choice of oneself – goodness – beauty – good person

STUDI E APPROFONDIMENTI


