
23

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Educare e sperare al tempo del coronavirus

Concetta Sirna Terranova*

Sommario: 1. Una pandemia come sfida globale per educarsi alla solidarietà 2. 
Dai desideri alla speranza: la pedagogia della vita 3. Educare alla speranza: una 
possibilità e una scommessa 4. Verso un patto globale per umanizzare il mondo

1. Una pandemia come sfida globale per educarsi alla solidarietà 

Non c’è niente di più provocatorio dell’esperienza di una pandemia per 
riflettere sulla speranza e sull’educazione nel tempo della globalizzazione!

Evento drammatico eccezionale di cui non si poteva prevedere l’inizio, né 
ancora si può stabilire l’estensione e la durata, questa pandemia ci sta facendo 
confrontare con una realtà inedita, che sfida i nostri abituali schemi culturali 
e ci pone numerosi quesiti di difficile soluzione.  Ci interpella non soltanto su 
come affrontarla e risolverla sul piano sanitario, ma anche sui processi che essa 
ha innescato a tutti i livelli (psicologico, economico, politico, organizzativo, 
etc.) e sulle prospettive che ci aspettano per il futuro.

Per la prima volta ci troviamo ad affrontare una epidemia in un contesto 
planetario globalizzato che, per quanto sia molto attrezzato sul piano 
scientifico-tecnologico, di fatto si sta rivelando impreparato di fronte 
alla sfida di questo invisibile virus Covid-19, subdolo e pericoloso, che sta 
rivoluzionando tutta la nostra esistenza.

Ė stato capace, infatti, in pochissimo tempo di rendere evidenti 
l’impotenza della tecnica ed i legami di interdipendenza che legano tutti 
noi al resto dell’umanità ed all’ecosistema planetario, ma che tanti spesso 
ancora si ostinano a negare.  Ci ha fatto sperimentare che nessuno, per 
quanto isolato, può considerarsi sicuro e a riparo da ciò che accade altrove e 
agli altri.  Soprattutto, ci ha fatto provare come tutto può cambiare con una 
velocità incredibile: certezze, emozioni, modo di pensare, senso delle parole, 
graduatoria dei valori, aspettative, visione della vita e del futuro. Ciò che ieri 
era considerato obiettivo possibile e fortemente appetibile, improvvisamente, 
nei nuovi mutati contesti può essere percepito come improbabile o illusorio 

* Ordinaria di Pedagogia generale presso l’Università degli Studi di Messina (c.sirna@unime.
it).



24

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

o, comunque, di secondaria importanza in relazione alle nuove condizioni. 
Di contro, sotto la spinta emotiva della paura del contagio e del rischio di 
morte, possono diventare fonte di nuove forme di speranza e argomenti di 
estrema attualità a tutti i livelli (istituzionale, politico, giornalistico, social) 
argomenti solitamente considerati tabù (morte, solitudine, disperazione, 
impotenza, povertà emotiva) o discorsi ritenuti retorici e parenetici su temi 
etici e spirituali (es. solidarietà, bene comune, senso del dovere, speranza, etc.).

Paradossalmente, proprio perché rappresenta una minaccia reale e mortale, 
il COVID-19 sta diventando una inedita occasione per indurci a fare una 
seria riflessione sulle questioni socio-antropologiche e politico-culturali più 
cruciali del nostro tempo, tanto complesse quanto trascurate, e sul nostro 
inadeguato modo di affrontarle, disconoscendone la gravità e l’urgenza. 

Purtroppo sono ancora pochi coloro che vedono questa crisi pandemica 
che stiamo attraversando come un’occasione di reale “svolta storica”1 e di 
profonda innovazione culturale.

 Dopo la prima fase, nella quale la paura e lo shock emotivo hanno orientato 
il comportamento di tutti verso il pieno rispetto delle regole della quarantena, 
così come deciso dal potere politico, appena la fase acuta del contagio sembra 
essersi attutita, la maggioranza sta cercando di autoconvincersi che si è trattato 
soltanto di un ‘incidente di percorso’ rientrato il quale tutto il sistema tornerà 
a funzionare come prima.  Ė troppo forte la tentazione di fare una narrazione 
diversa e più rassicurante degli eventi, cercando qualcuno da colpevolizzare 
e addossandogli la responsabilità dei fatti luttuosi e dei problemi connessi 
con le gravi conseguenze provocate dal blocco operativo e dall’isolamento! 
Ė sicuramente molto più comodo e rassicurante.  Così, poco alla volta, si 
sta tornando alle solite conflittualità e ai modelli comportamentali già 
sperimentati, meno impegnativi di quelli che si richiederebbero per un reale 
cambiamento, risolutorio dei tanti vecchi e nuovi disastri da fronteggiare.

In fondo il Covid19 ha amplificato a dismisura, nel bene e nel male, 
tutti gli aspetti e le tendenze già presenti nella nostra realtà: generosità, 
disponibilità, impegno e creatività ma anche litigiosità, acrimonia, avidità, 
sfruttamento affaristico delle debolezze altrui. Non sono mancate, infatti, 
chiusure egoistiche, fake news, violenze e raggiri ma ci sono state anche tante 
splendide testimonianze di unità, collaborazione e dedizione per il bene 
comune da diverse parti della società civile e professionale (scienziati, medici 
e operatori sanitari, lavoratori dei servizi pubblici essenziali, artisti, docenti 

1 G. Savagnone, I Chiaroscuri. Il COVID-19 sfida i nostri schemi, Uno shock che ci costringe 
a guardare alle cose in modo diverso. https://www.tuttavia.eu/2020/03/06/i-chiaroscuri-il-
coronavirus-sfida-i-nostri-schemi/



25

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

e amministratori, imprenditori, religiosi, volontari, sportivi, etc.). Sono state 
tantissime le persone diverse per età, cultura, professionalità, orientamenti 
ideali, che alla sfida dell’emergenza drammatica hanno risposto attivandosi, 
accomunate tutte da senso di responsabilità e grande generosità, testimoni di 
servizio gratuito e piena donazione di sé per la vita delle loro comunità. 

2. Dai desideri alla speranza: la pedagogia della vita

É come se questa inedita minaccia dell’invisibile virus, che in poco tempo 
ha già fatto tanti morti, sia stata capace di catalizzare tutte le emozioni 
legate al momento di crisi, che la nostra società già stava attraversando2, 
obbligandoci per un momento ad attenzionare questioni più essenziali e 
tematiche esistenziali generalmente oscurate o sottaciute. Ci ha fatto sentire 
particolarmente fragili e indifesi perché, scardinati gli abituali ritmi temporali 
e limitati gli spazi di movimento della quotidianità, abbiamo avvertito come 
molti bisogni, aspettative e desideri, prima considerati diritti legittimi sentiti 
come indispensabili, non lo fossero più ed invece, nel clima generale di 
trepidazione, lo fossero bisogni prima silenti o poco avvertiti.

Sicuramente stiamo vivendo una situazione molto incerta, difficile e 
traumatica, che ci obbligherà a fare rinunce e scelte importanti riguardanti sia 
il nostro stile di vita sia il sistema sociale e il modello di sviluppo: potrebbe 
rappresentare una vera occasione di possibile crescita umana perché ci mette 
a confronto con la nostra radicale ineludibile vulnerabilità, quella fragilità 
esistenziale che spesso l’attuale società ci induce a non mostrare e che noi, 
perciò, ci ostiniamo a disconoscere ed esorcizzare. Ripartire dalla presa di 
coscienza dei limiti e dei pericoli che si accompagnano con la nostra civiltà 
dei consumi ci consentirebbe di poterci liberare dalle sue incongruenze, 
ingiustizie, superficialità prima che distrugga del tutto le nostre società.  
Potrebbe rappresentare la via per guarire dallo stile di vita individualistico 
indotto dall’imperante consumismo, dall’attività frenetica, dalle forme di 
tecno-dipendenza, dalle ansie patologiche e dalla superficiale relazionalità di 

2 Paura, rabbia e rancore sono stati i temi emersi dalle più recenti indagini sociologiche sulla 
società italiana. Si vedano il 52° Rapporto CENSIS 2018, Le radici sociali di un sovranismo 
psichico. Dopo il rancore la cattiveria., p.3.  https://www.censis.it/sites/default/files/downloads/
Sintesi_La_societ%C3%A0_italiana_al_2018.pdf. Il testo parlava di “conflittualità latente, 
individualizzata, pulviscolare e disperata”.   N. Gosio, Nemici miei. La pervasiva rabbia 
quotidiana, Einaudi, Torino 2020. V. Andreoli, Homo incertus, Il bisogno di sicurezza nella 
società della paura, Rizzoli, 2020.



26

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

comportamenti narcisisti 3 . 
Incredibilmente, riflettere sulla aleatorietà della condizione umana è in 

realtà un processo rasserenante perché, se per un verso smonta ogni illusorio 
senso di onnipotenza e di autosufficienza, in compenso rassicura perché 
consente di ritrovare le comuni radici che ci costituiscono come esseri umani 
e ci avvicina ai nostri simili.  Rende possibile, cioè, superare la solitudine 
esistenziale e scoprire la forza securizzante della condizione di appartenenza 
ad una noità assieme alla quale riscoprire il piacere di affrontare e costruire 
insieme un futuro diverso.  

Riscoprire il bisogno di appartenenza e di comunità rafforza i singoli e li 
rende più attivi e creativi, perché libera dalla paura e dall’ansia e, al contempo, 
potenzia le risorse impegnate nello sforzo del raggiungimento del bene 
comune. Di fatto, quando l’io si raccorda positivamente al noi implicitamente 
si aprono nuove prospettive di sviluppo e di miglioramento anche per il 
sistema socioculturale4 perché si tende a superare divisioni, diseguaglianze, 
sperequazioni. Se si attiva questo processo si maturano le condizioni per 
affrontare e governare efficacemente non soltanto la sfida del COVID-19 ma 
anche le tante altre complesse sfide della globalizzazione.  

Basterebbe saper sfruttare con lucidità e disponibilità questo momento 
di verità che la realtà ci sta offrendo per rileggere con occhi nuovi i nostri 
desideri sbagliati, quelli che abbiamo alimentato con un concetto di sviluppo 
distorto (abbiamo investito tanto in armamenti e quasi niente per difenderci 
dai virus) e capire cosa sarebbe essenziale per noi tutti. 

É questa la pedagogia della vita, quella che insegna e fa crescere anche 
con la durezza e crudezza delle tragedie vissute: si presenta come una verità 
scomoda che ferisce e fa soffrire ma smaschera le illusioni. É la pedagogia 
della testimonianza diretta che proviene dalle situazioni di disagio, ansia, 
dolore, stanchezza ma anche di incontro, servizio, contatto, commozione: 
fanno comprendere dove sia l’essenzialità e l’intensità del vivere molto più di 
tante parole o immagini, anche suggestive ma spesso illusorie ed evanescenti.

3 R.G. Romano, La sete generativa. Ermeneutiche pedagogiche e percorsi formativi, Morcelliana, 
Brescia 2018.  

4 C. Sirna – R. Romano, Decolonizzare la mente. Un percorso di umanizzazione, in “Quaderni 
di intercultura” Università di Messina, Dipartimento COSPECS, A. 2019 https://cab.unime.
it/journals/index.php/qdi; C. Sirna, Colonialità del potere e comunicrazia, Nuove emergenze 
per l’educazione, in «Qualeducazione», n. 89, 2017, pp.5-18; R.G. Romano, Virtualità e 
relazionalità nella cybercultura. Percorsi pedagogici tra ludos e patìa, Pensa Multimedia, Lecce-
Brescia 2012.



27

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Ci sono momenti in cui si ha l’opportunità, forse unica, di sentirsi 
trasformati dalle situazioni, dall’eccezionalità di uno stato di forzato 
isolamento, da un clima di irreale silenzio, da un tempo di attesa che aiuta a 
pensare, da comportamenti, immagini e vissuti più eloquenti di tanti discorsi. 
Può accaderci di crescere nostro malgrado, quando le aspettative e i desideri 
oggetto della nostra speranza ci deludono, rivelandosi insoddisfacenti.  Con 
i suoi dolori e le sue privazioni la vita si incarica di svelarci quali sono le cose 
veramente importanti, di cui abbiamo bisogno per essere felici, cose di cui 
spesso non avvertiamo la necessità ma senza le quali stiamo male, ci sentiamo 
insoddisfatti e privi di entusiasmo. 

Fermarsi può farci riscoprire l’importanza di tanti aspetti della nostra 
esperienza quotidiana di cui non ci accorgiamo più, che davamo per scontati 
per via dell’abitudine che ce li rendeva non più percepibili come valori 
importanti.

Questa pedagogia della vita che opera ovunque, dentro e fuori delle 
istituzioni educative e formative, in fondo ci insegna che al di là dei tanti 
desideri individuali, volubili e diversificati, che ci lasciano quasi sempre delusi, 
c’è qualcos’altro che muove dal profondo la nostra esistenza e il nostro agire: c’è 
una speranza di unità e di gioia condivisa che non si compra al supermercato 
dei beni di consumo.  Una speranza che si attiva nello stare insieme creativo, 
nel far festa partecipando ad un’impresa collettiva: ne sono un esempio i 
gioiosi flash-mob e gli appuntamenti musicali dai balconi delle tante città 
italiane in quarantena che hanno spezzato la grevità dell’isolamento liberando 
energie positive! 

La speranza, in realtà, nasce e si alimenta ogni volta che, con coraggio, 
si affronta con impegno e responsabilità la quotidianità di un’esperienza 
personale ricca di problematicità, densa di imprevedibilità, con animo sempre 
aperto all’altro e all’Oltre5.

 É speranza educativa ogni esperienza che ci insegna la fratellanza facendoci 
sperimentare la tristezza e l’impotenza dell’isolamento, che ci fa riscoprire il 
gusto dell’esistere privandoci delle certezze quotidiane, che ci obbliga a pensare 
al mistero della Vita e dell’invisibile che ci attraversa e ci condiziona proprio 
mentre ci ostiniamo a negarlo, che ci fa riscoprire il dovere di rispettare quelle 
regole comuni che consentono di salvarci tutti. 

Attraverso l’esperienza della lotta comune a questo ignoto incontrollabile 
virus che ci minaccia, stiamo imparando che non sarà tanto una legge a 
salvarci, quanto la virtuosità dei comportamenti di ciascuno, la capacità 

5 G. Catalfamo, Fondamenti di una pedagogia della speranza, La Scuola, Brescia 1985.



28

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

di autolimitarci e controllare impulsi, desideri, abitudini, comportamenti.  
Anche il mondo della scienza, in assenza di medicamenti efficaci, suggerisce 
l’autocontrollo come unica strategia per riaccendere la speranza di limitare 
il contagio. Consiglia cioè a tutti prudenza e rispetto per evitare che il male 
danneggi tutti. Se impariamo a ridimensionarci, a fare digiuno evitando 
l’ingordigia e gli eccessi di cui di solito riempiamo le nostre esistenze (consumi, 
desideri, piaceri, possesso, etc.) possiamo meglio difenderci e difendere chi ci 
è compagno di viaggio.

La pandemia del coronavirus sta rappresentando cioè un emblematico 
richiamo a non pensarci più come individui isolati e sciolti da ogni vincolo, 
ma come cittadini di un pianeta fragile e prezioso come noi, custodi della vita 
che ci è stata donata e affidata in cura.  Invece di pensare soltanto ai nostri 
diritti, come siamo abituati a fare, il Covid19 sembra invogliarci a riscoprire 
il senso del dovere e la bontà dell’impegno per la costruzione di un’umanità 
pacificata, rispettosa del pianeta su cui abitiamo6.

Nessuno può salvarsi da solo perché siamo tutti fragili e interconnessi.  
Negarlo significa scegliere di rimanere chiusi nella rete del narcisismo, 
condannati all’introversione melanconica del ritiro sociale, destinati alla 
morte civile, spirituale e anche fisica7.  Lo stesso vale per il pianeta, anch’esso 
coinvolto in un circuito di iper-sfruttamento devastante da una presenza 
umana che ne sta sconvolgendo gli equilibri ecosistemici, necessari al 
mantenimento della vita.

3. Educare alla speranza: una possibilità e una scommessa

Ma sapremo ascoltare il monito del Covid-19 e invertire la rotta o, passata 
la paura e il ricordo, sprecheremo anche questa dura lezione e torneremo 
all’indifferenza, allo spreco, all’isolamento narcisistico e al degrado 
dell’inciviltà?  Chi e cosa ci aiuterà a trovare il coraggio di cambiare?  A chi il 
compito di mantenere viva la speranza alla quale adesso ci aggrappiamo e che 
esige scelte impegnative di responsabilità e servizio per il bene comune?

6 Il concetto di “ecologia integrale” è stato proposto da papa Francesco nell’enciclica Laudato 
si’, del 24 maggio 2015.
7 M. Recalcati, Le nuove melanconie. Destini del desiderio nel tempo ipermoderno, R. Cortina, 
Milano 2019; C. Volpato, Le radici psicologiche della diseguaglianza, Laterza, Bari; Ead. 
(2011), Deumanizzazione. Come si legittima la violenza, Laterza, Bari 2011; M. Magatti 
(2009), Libertà immaginaria. Le illusioni del capitalismo tecno-nichilista, Feltrinelli, Milano 
2009. 



29

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Di fatto, oggi come sempre, educa alla speranza chiunque cammina e agisce 
con/nella speranza, in qualunque campo operi e qualunque azione compia. 
Lo fa spesso senza rendersene conto, attraverso il suo atteggiamento solidale 
e costruttivo, con la sua difesa della giustizia e della verità, con la creatività 
e l’entusiasmo del suo impegno.  C’è educazione alla speranza dovunque c’è e 
fino a quando c’è chi mantiene la voglia di sperare, nonostante tutto, sempre e 
a tutti i costi, nella continuità e nella bellezza della vita, nella sua incoercibile 
energia positiva, nella sua indefinita fonte di sviluppo.  

Chi intenzionalmente sceglie di scommettere sull’educazione alla speranza 
come strumento di trasformazione culturale e sociale sa che dovrà avanzare 
controcorrente. Il vero educatore non è un retore e neppure un sognatore, 
ma una persona consapevole di dover affrontare la fatica e la pazienza del 
seminare e concimare un germe di autentica speranza in cuori spesso impauriti, 
inariditi e disillusi. Si assume il compito non facile di riuscire a convincere il 
soggetto ad uscire da sé, risvegliando in lui la gioia di partecipare alla vita 
della comunità col proprio contributo originale, per migliorarsi e migliorarla. 

Ė vero educatore chi sa che unica vera speranza ragionevole per la persona 
è quella di uscire dall’isolamento spirituale ed esistenziale ed accettare il 
rischio di andare incontro agli altri riconoscendosi membro di una comunità 
fraterna, partecipe dello stesso destino e viandante in cammino sulla stessa 
strada.  Quindi, lottando innumerevoli resistenze, aiuta la persona a non 
essere più schiava della paura dell’altro e, trattandola da persona libera, le 
propone di dare un senso e una motivazione ulteriore al suo agire. 

Speranza ed educazione non si possono imporre ma soltanto promuovere, 
facilitarne lo sviluppo. É un campo, quello educativo, che attiene all’esperienza 
umana e, come tale, gli atti di cui si sostanzia sono sempre contingenti, 
mutevoli ed imprevedibili. Non basta l’esposizione a processi educativi 
ben organizzati e ben orientati per produrre esiti certi, sia in termini di 
atteggiamenti e convinzioni che di comportamenti. Molto dipende dal 
modo in cui gli interventi sono attivati, dall’intenzionalità che li sostiene e 
dai linguaggi utilizzati ma anche e soprattutto dall’eco che essi riescono a 
produrre nel soggetto a cui sono indirizzati.  Importante è il riscontro che 
ogni evento ha nella sua vita e nella sua esperienza, il senso che gli attribuisce 
e i processi che in lui si attivano e lo motivano. Sappiamo tutti, per esperienza 
diretta, quanto problematica, incerta e aleatoria negli esiti sia l’educazione 
familiare così come quella scolastica, entrambe non riducibili mai soltanto ad 
una trasmissione di precetti e di conoscenze ma collegate sempre alle reazioni 
soggettive, ai bisogni/pulsioni/vissuti particolari, al tipo di socializzazione 
ricevuta, alla trama di situazioni e di fattori che influenzano la disponibilità/



30

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

ascolto individuale. Gli esiti possono essere inattesi e confortanti ma spesso 
sono anche deludenti e scoraggianti. L’educatore tuttavia si ostina a non 
considerare mai inutili i propri sforzi e le sollecitazioni. 

D’altronde l’educazione ha un senso solo perché – come dice Catalfamo - si 
fonda sulla fede nell’uomo, nella sua perfettibilità, redimibilità ed educabilità.  
È una fede ed una necessità, non una certezza: 

Una fede “postulata”, come quella morale di Kant, ma una fede che assolutamente 
sprovvista di garanzie non è: non ha certezze ma si nutre di speranza. E la speranza 
impone all’educatore il dovere di sperare e di avere fede nell’educazione, malgré 
tout.  E fede nell’uomo, malgré lui! Lo confortano nella speranza e nella fede gli esiti 
dell’educazione di uomini che si sono innalzati nei cieli della santità, delle virtù, della 
sapienza, dell’amore vincendo su sé stessi e sulla propria natura e vincendo sulle 
lusinghe e sulle prevaricazioni del mondo!8 

Soltanto in nome di questa speranza, testimoniata da costruttori di 
progresso autentico, si può e si deve educare alla speranza convinti che, come 
sempre nella storia, anche nei periodi più bui e nelle situazioni più degradate 
ci sono spazi di intervento possibili dall’esito spesso decisivo. 

Tutta la storia della pedagogia dimostra d’altronde quanto sia stato, e 
continui ad essere, prezioso e rivoluzionario il contributo di educatori “malgré 
tout” che hanno operato in condizioni apparentemente impossibili e con 
soggetti considerati irredimibili, scommettendo e sperando nel cambiamento. 
Quasi sempre le novità educative più significative ed efficaci sono nate proprio 
per affrontare situazioni di particolari difficoltà, e sono state avviate per 
l’iniziativa inedita e coraggiosa di persone che hanno saputo intercettare un 
bisogno e una domanda educativa inespressa di intere fasce di popolazione 
fino a quel momento condannate all’isolamento e alla marginalità. La loro 
sensibilità di educatori li ha motivati ad avventurarsi in percorsi inesplorati, 
offrendo proprio ai “senza speranza” l’opportunità di fare esperienze di crescita 
a vari livelli (cognitivo, emotivo-affettivo, socio-relazionale, etico, tecnico-
operativo, etc.).  I loro interventi sono stati utili a prevenire disagio sociale, 
a porre le basi per far esercitare cittadinanza attiva e solidale, per recuperare 
competenze spendibili, dignità, autonomia, capacità critica, equilibrio e 
maturità umana9.  

8 G. Catalfamo, Fondamenti di una pedagogia della speranza, Armando, Roma 1985, p. 99.
9 In questo gruppo si iscrivono, ad esempio, sia gli educatori e pedagogisti che, guardando 
all’infanzia più abbandonata, provarono a valorizzare l’educazione dell’età infantile come mo-
mento basilare per la costruzione della struttura della persona e dei suoi orientamenti etico 
valoriali (es. Pestalozzi, Aporti, Rosa e Carolina Agazzi, Maria Montessori), sia coloro che 



31

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

Ė la speranza che fa rifiutare alla vera pedagogia il concetto di educazione 
come adattamento sociale e le assegna invece la funzione di trasformazione 
e ricostruzione attiva della società: quello cioè di far maturare negli allievi le 
abitudini civiche e le convinzioni spirituali che orientano al perseguimento 
del bene comune, in ogni contesto e situazione.

In fondo, sono questi i contenuti di una vera educazione alla speranza: 
orientare, promuovere e rafforzare il processo del “diventar persona”, cioè 
soggetto capace di un amore agapico che si muove verso l’ideale di una 
persona che non si fa dominare dagli eventi esterni negativi né dalle emozioni 
che possono sconvolgerla e bloccarla, ma che rimane sempre capace di lottare 
e risorgere continuamente, pronta a trasformarsi e a trasformare la realtà 
aderendo ad un progetto di umanità solidale.

Anche oggi, di fronte alle tante situazioni economiche difficili e ai disastri 
che incombono minacciosi, c’è un’unica speranza possibile di salvezza, quella 
legata alla fede delle persone nella forza trasformativa dell’amore disinteressato 
e gratuito (l’Amore), l’unica che può ribaltare gli eventi, scardinare le paure e 
superare le divisioni.  Solo l’essere innamorati di un Amore così grande e forte  
può far trovare il coraggio di scommettere su nuovi modelli di vita ispirati 
a solidarietà, altruismo, fraternità, rispetto e cura reciproca, di impegnarsi 
a realizzarli, di adottarli come criteri di vita, di testimoniarli.  Soltanto la 
convinzione che l’Amore è più forte della Morte può alimentare chi dovrà 
superare sia le “strutture istintivistiche, aggressive, demoniache dell’individuo 
...(che) quelle sociali di prevaricazione, violenza e persecuzione”10 .  

Il fatto stesso di continuare ad educare al trascendimento e al valore della 
persona in contesti che sembrano disperati e disperanti è già testimonianza 

si sono preoccupati dell’orientamento professionale e della formazione umana  dei fanciulli 
e degli adolescenti delle classi povere ed hanno operato per arginare i processi di impoveri-
mento, marginalizzazione e diffusione del disagio sociale (es. Don Bosco, Don Milani). Tesa 
a promuovere riscatto umano e sociale è anche la pedagogia della speranza di Paulo Freire 
incentrata sull’opera di alfabetizzazione di adulti poveri e marginalizzati: la sua vuole esse-
re una educazione liberatrice che attiva un processo di coscientizzazione mediante il quale, 
smascherando le dinamiche dell’asservimento/oppressione, tipiche delle politiche neoliberi-
ste, mira sostanzialmente a ricostruire forme di partecipazione attiva e responsabile alla vita 
democratica. Orientate verso finalità di promozione /costruzione di atteggiamenti/compor-
tamenti solidali sono anche le tante esperienze educative e didattiche del ‘Service learning’, 
che nel mondo oggi si preoccupano di collegare i processi di apprendimento con il concreto 
servizio alla comunità. L’impegno ad analizzare e a trovare soluzioni possibili alle problema-
tiche del territorio diventa una occasione per chiunque di maturare atteggiamenti positivi 
di concreta attiva partecipazione alla vita della comunità con proposte e iniziative tese alla 
comprensione/risoluzione dei problemi.
10 G. Catalfamo, Fondamenti di una pedagogia della speranza cit., p. 89.



32

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

di Speranza, rifiuto di ogni inutile atteggiamento di inerte scetticismo 
e segno di salutare creativa vitalità. L’educazione vera non acquieta ma 
mantiene accesa la speranza della e nella Vita creando inquietudine; rimane 
sempre aperta alla novità e all’alterità, sollecita un continuo esercizio critico 
svelando dogmatismi, errori, pregiudizi e contraddizioni, stimola la persona 
a maturare soluzioni creative, atteggiamenti positivi e comportamenti fraterni 
e solidali.  L’educazione alla speranza rifugge cioè da tutto ciò che provoca 
frammentazione, divisione, disconoscimento dell’altro e scommette, invece, 
sulla possibilità di costruire insieme una storia comune di umanità rinnovata, 
impegnandosi a promuovere fiducia e stimolare progettualità, condivisione e 
servizio solidale. 

4. Verso un patto globale per umanizzare il mondo

In questi giorni che ci vedono impegnati nel complesso e faticoso riavvio 
della ricostruzione post-Covid19, col suo carico di tensioni e problemi, forse 
potremmo e dovremmo tutti re-imparare ciò che per distrazione, pigrizia 
e colpevole trascuratezza da tempo stavamo disimparando: il rispetto della 
realtà, i cui limiti e le cui leggi non si possono disconoscere né trasgredire 
impunemente. 

Dopo aver assistito alle processioni di carri funebri, alla stanchezza mortale 
di personale sanitario precettato per mesi a lavorare in condizioni faticosissime 
e senza respiro, all’altalena pericolosa e difficilmente controllabile dei contagi, 
al crollo con effetto domino di tutte le nostre pseudo-certezze scientifiche, 
economiche e finanziarie, in cosa possiamo ancora sperare?

Dovremmo essere ottusi per non comprendere una lezione di vita così 
drammaticamente esplicita e coinvolgente!  Siamo tutti parte dell’unica 
famiglia umana, nessuno escluso. Non possiamo salvarci da soli, perché 
ciascuno può fare la differenza nella diffusione di nuovi focolai di contagio, 
spesso frutto di imprudenza, superficialità, ignoranza di portatori sani, alcuni 
involontari, altri deliberatamente e spavaldamente trasgressori di avvertenze e 
norme che avrebbero dovuto rispettare. Purtroppo stiamo constatando quanta 
fatica facciamo a riorientarci e a cambiare le vecchie abitudini: preferiamo 
cercare capri espiatori da colpevolizzare  o continuare a scontrarci su banalità 
e fake news invece di impegnarci nella ricostruzione nostra, personale, sociale 
e ambientale!

Ma ci può essere speranza di un futuro soltanto se tutti , grandi e piccoli, ci 
impegniamo ad educarci e crescere come umanità responsabile, a riscoprire 



33

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

che la comunità umana è una grande famiglia coinvolta in un unico destino, a 
capire che ciascuno a suo modo può e deve contribuire a scrivere una pagina 
dell’unica storia di civiltà.

Al di fuori di questa consapevolezza e di questo impegno c’è solo un futuro 
di inciviltà e l’autodistruzione. Punti fermi da cui ripartire per sperare in 
un mondo migliore sono quelli che già ci ha fatto scoprire l’esperienza del 
Covid-19 e riguardano l’importanza:

-	 della salute, come bene da salvaguardare quotidianamente con sane 
abitudini e doverose rinunce;

-	 della solidarietà, come modalità di relazione aperta e generosa di 
reciproca donazione tra diversi che produce gioia;

-	 della tecnologia, come strumento indispensabile per facilitare la 
comunicazione e sostenere le reciproche necessità;

-	 della quotidianità, con tutti i suoi beni, naturali e culturali, di cui 
fruiamo e che spesso non riconosciamo e valorizziamo abbastanza;  

-	 della crisi, come momento di necessaria sospensione della quotidianità 
e di verifica esistenziale, utile per una ripartenza più attenta a quei beni 
che stiamo dissipando, inquinando, rovinando;

-	 del tempo, che spesso sprechiamo e di cui non comprendiamo la 
preziosità se non quando ci accorgiamo che potremmo non poterne 
godere più;

-	 della comunicazione nella/con la prossimità, un contatto che abbiamo 
desiderato e riscoperto come valore esistenziale primario, fonte di 
energia creativa e di vitalità;

-	 delle regole di convivenza, dalla cui osservanza dipende la coesione 
sociale e il bene comune;

-	 della parola, soprattutto quella poetica, quando si fa veicolo di 
intensa spiritualità e fonte di coraggiosa resilienza, capace di 
sublimare l’esperienza della fragilità in preziosa risorsa di riflessione e 
trasformazione dei vissuti; 

-	 della vita e della morte, che ci sono state date come dono e come 
confine, per poter disegnare una storia originale di cui siamo gli unici 
responsabili.

Siamo in condizione di comprendere, ancor più oggi avendone fatto 
l’esperienza diretta, come la speranza della vita di tutti sia legata al doveroso 
ridimensionamento delle pretese di ciascuno.

La speranza che ci può salvare, in fondo, la si trova soltanto nella 



34

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

ricostruzione di una comunità11 che ci lasci liberi ma che esiga da noi rispetto, 
condivisione, collaborazione, intelligenza critica.  Una comunità che ci 
assicuri ascolto, accoglienza, sicurezza, solidarietà e non una comunità di 
uomini “soli” (U. Beck12), depressi e smarriti, come siamo noi oggi, occupati 
nella “rincorsa frenetica di una libertà da tutto e da tutti”13.  Mentre le sfide si 
fanno sempre più complesse, globali ed epocali non possiamo continuare ad 
essere individui disimpegnati nel/del mondo in cui abitiamo (globalizzazione 
dell’indifferenza la definisce papa Francesco) cercando la salvezza con le sole 
risorse individuali,!

Ci stiamo accorgendo quanto sia diseducativa una società che consiglia 
alle nuove generazioni di trovare in sé stessi e nelle tecnologie la risposta 
ai bisogni individuali, rifuggendo dai legami con gli altri e con la comunità, 
dall’impegno dei sentimenti, dall’intimità, dal vicinato. Stiamo diventando 
persone che cercano soltanto benessere, successo, utilità e coniugano la vita 
tutta al ribasso. 

Se e quando si tornerà ad una nuova normalità, dopo la stagione del 
coronavirus, quanti di noi, avendo imparato la lezione della vita, sapremo 
far tesoro delle testimonianze di fratellanza, donazione, servizio di tutti 
coloro che nell’emergenza hanno messo a rischio sé stessi e la propria vita per 
salvare quella altrui?  Di fronte al ritorno dei modelli seduttivi e allettanti di 
prima quanti, per fragilità e smemoratezza, dimenticheremo tutto e quanti, 
invece, vorremo aprirci alla impegnativa speranza di fare esperienza diretta 
dell’amicizia vera, dell’incontro gioioso con l’altro, del bisogno di amare e di 
essere amati, del servizio gratuito e solidale? 

Nessuno può sapere se sta per nascere un nuovo percorso di umanizzazione 
o se registreremo un’ennesima battuta d’arresto sul cammino verso la 
comunità planetaria. Certamente nessuno sarà in grado di imporre la fede 
nelle potenzialità dell’umanità e la coraggiosa speranza di una radicale 
trasformazione soltanto ricorrendo per legge ai rigidi imperativi di controllo 
della vita associata.  Qualunque norma rimane sempre aggirabile e produce 
frutti deboli e inefficaci se non è compresa e accettata nella sua sostanza, come 
intervento a sostegno di un bene che si riverbera su tutti e su ciascuno.  Assieme 
alla norma giuridica, e molto più di essa, fungono da motore inarrestabile 

11 M. De Beni, Introduzione. Sviluppo della prosocialità e apprendimento-servizio, in M. N. 
Tapia, Educazione e solidarietà. La pedagogia dell’apprendimento-servizio, Cittanuova, Roma 
2006 pp.7-20.
12 U. Beck, La società del rischio, Carocci, Roma 2000
13 M. Magatti, Non avere paura di cadere. La libertà al tempo dell’insicurezza, Mondadori, 
Milano 2019.



35

A
RT

IC
O

LI
 E

 C
O

M
U

N
IC

A
ZI

O
N

I 

del cambiamento una Speranza e una Educazione che, all’unisono, sappiano 
creare un reale entusiasmo e vera passione per il bene comune della Vita, 
vissuta e accettata come infinito insondabile mistero.

Con tempestività profetica, già nel novembre 2019 papa Francesco, 
intuendo che i tempi fossero maturi per questo importante cambio di 
passo, aveva lanciato il progetto di un grande raduno teso ad attivare un 
patto educativo globale per umanizzare il mondo. Ha prefigurato un’alleanza 
che coinvolga tutte le generazioni (intergenerazionale), tutte le istituzioni 
(interistituzionale) e tutte le culture (interculturale) finalizzata a globalizzare la 
speranza. Obiettivo primario diventa la ricostruzione di un pianeta che diventi 
il ‘villaggio educativo’ dove si possa trasmettere e sperimentare la cultura del 
vivere insieme e del servizio per il bene comune.  Soltanto la costruzione di 
un rinnovato senso di comunità consentirà di scrivere una storia condivisa di 
umanizzazione e di libertà. Contro “l’agonia della speranza” occorre - dice il 
papa - “educare alla comune appartenenza alla famiglia umana”, perché solo 
la comune riconosciuta/accettata figliolanza creaturale consente di  ridare 
al mondo un’anima ed impedisce all’umanità di soffocare sotto il peso di sé 
stessa14.

14 Discorso del Santo Padre Francesco ai membri della Fondazione “Gravissimum educationis”, 
lunedì 25 giugno 2018 http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/june/
documents/papa-francesco_20180625_gravissimum-educationis.html;  ID, Educare 
alla speranza, udienza generale 20/IX/2017;  La pace come cammino di speranza: dialogo, 
riconciliazione e conversione ecologica, 1/1/2020



36

A
RTIC

O
LI E C

O
M

U
N

IC
A

ZIO
N

I 

Riassunto: In poco tempo la pandemia del Covid19 ha cambiato la nostra vita e il senso 
delle nostre parole. Un’inedita efficace pedagogia della vita ci sta fornendo l’occasione 
per apprendere quanto fragile e pericoloso sia il modello dell’attuale globalizzazione 
e quanto necessario sia costruire l’unità della famiglia umana per rispondere alle sfide 
globali del nostro tempo.  La via educativa per consentire la globalizzazione della 
speranza è quella della rinuncia alla cultura dell’individualismo e la partecipazione 
al servizio per il bene comune.  Papa Francesco propone di riallacciare un patto 
inter-generazionale, inter-istituzionale e inter-culturale che sappia ricostruire quel 

‘villaggio educativo’ nel quale si può sperimentare e trasmettere la cultura del vivere 
insieme solidale.

Parole-chiave: Speranza – Pandemia – Sfide educative - Pedagogia della vita - 
Alleanza educativa globale 

Abstract: The Covid-19 pandemic is a global challenge to the socio-political system 
of all countries and obliges us to change our lifestyle. Social fragmentation and the 
culture of individualism risk to destroy the future.  We will be able to overcome this 
difficult moment if there is a unified response from the whole world. If we want that 
everyone starts to hope again, what is needed is the kind of education that arouses 
the desire to participate and cooperate. Pope Francis proposes a global educational 
alliance to bring about the globalization of hope.

Keywords: Hope - World pandemic -Educational challenges - Pedagogy of life 
-Global compact on Education  


